

# GAEKWAD'S ORIENTAL SERIES.

Published under the Authority of the Government of His Highness the Maharaja Gaekwad of Baroda.

GENERAL EDITOR:

B. BHATTACHARYYA, M. A., Ph. D.,
Rajaratna

No. CV

अनेकान्तजयपताका चृत्तिद्वयविभूषिता।

द्वितीयः खण्डः।

# **ANEKĀNTAJAYAPATĀKĀ**

BY

# HARIBHADRA SÜRI

With his own commentary and:

Municandra Sūri's supercommentary

Volume II

#### CRITICALLY EDITED

With introduction, notes and appendices

BY

#### H. R. KAPADIA, M. A.,

PROFESSOR OF ARDHAMAGADHI, M. T. B. COLLEGE, SURAT &

University Teacher for Ph. D. in Ardhamagadhi,
University of Bombay

BARODA

ORIENTAL INSTITUTE

1947

Printed by Ramchandra Yesu Shedge, at the Nirnaya Sagar Press, 26-28, Kolbhat Street, Bombay.

Published by Benoytosh Bhattacharyya, Director, Oriental Institute on behalf of the Government of His Highness the Maharaja Gaekwad of Baroda, at the Oriental Institute, Baroda.

Price Rs. 18-0-0.

#### PREFACE

It is a matter of great pleasure to me that even after a lapse of about eight years I have been in a position to complete the editing of Anekāntajayapatākā along with its two commentaries. There is a third commentary in a MS. form. I wanted to incorporate it here; but it has not been possible to do so as I have failed to know even the sources whence I can get other MSS.

As promised in the Preface of Vol. I, I have given a bird's eye-view of the works of Haribhadra Sūri so far available to me. But I have dropped the idea of surveying those of Municandra Sūri for want of space, though, at times, some of them have been here briefly noticed by me, while dealing with the works of Haribhadra Sūri.

A comprehensive exposition of anekāntavāda along with its evolution has been only partially treated by me as I could not get a pretty long leisure to carry out my original plan.

An alphabetical Index of quotations is given as Appendix I; but the sources of all of them could not be traced, though Muni Jambūvijaya, a learned disciple of Bhuvanavijaya (a pupil of Vijayamegha Sūri) helped me in this connection.

In the end I may add that I am very much indebted to Vijayaprema Sūrijī for his having gone through the duplicate copy of the pagination proofs of the textual matter. I am thankful to Mr. P. I. Tarkas M., A., LL. B, for doing the same in connection with pp. LXXIII-c and pp. 257-260. My special acknowledgements are due to Dr. B. Bhattacharyya, M. A., Ph. D., Rājaratna, the Director of the Oriental Institute for the splendid opportunity he gave me to edit this work and to prepare a back-ground for the comprehensive study of Haribhadra's works and that of anekāntavāda.

As regards "Notes", I may say that I have prepared them from various stand-points such as those of philosophy, philology, anthropology, geography, history etc., by taking into account the importance of this work, its antiquity and several classes of the readers.

M. T. B. College, SURAT. 11-9-47.

H. R. Kapadia

# CONTENTS

|                               |        |                              |       |   |       |       | $\mathbf{P}_{\mathbf{age}}$ |  |
|-------------------------------|--------|------------------------------|-------|---|-------|-------|-----------------------------|--|
| Preface                       | •••    | •••                          | •••   |   |       |       | ▼                           |  |
| List of Abb                   | reviat | tions                        | • • • | • |       | ,,,   | VII—VIII                    |  |
| Introductio                   | n      | •••                          | • • • | • | * 2 * | • 1 • | IX-CXXVIII                  |  |
| Text and its two commentaries |        |                              |       |   |       |       | 1-241                       |  |
| Chapter V (पत्रमोऽधिकारः)     |        |                              |       |   |       | 1-    | 1-123                       |  |
| ,, VI (षष्टोऽधिकारः )         |        |                              |       |   |       | 12    | 124-241                     |  |
| Notes                         |        |                              |       |   |       |       | 243-340                     |  |
| Contents of the Introduction  |        |                              |       |   |       |       | 341-342                     |  |
| Dates of Authors              |        |                              |       |   |       |       | 343-344                     |  |
| Appendix                      | I      | Quotations & References      |       |   |       |       | 9-92                        |  |
| ,,                            | II     | (a) Index of proper names    |       |   |       | 3     | 93-98                       |  |
|                               |        | (b) Index of non-Jaina Sects |       |   |       | cts . | 98-94                       |  |
| ;;                            | III    | (a) List of nyāyas           |       |   |       |       | १६                          |  |
| •                             |        | (b) List of illustrations    |       |   |       |       | १६                          |  |
| (c) List of 'desya' words     |        |                              |       |   |       |       | १६                          |  |
| Addenda and Corrigenda        |        |                              |       |   |       |       | 90-26                       |  |

#### **Abbreviations**

ADD = Ārhatadarśanadīpikā
AJP = Anekāntajayapatākā
AMP = Ārhatamataprabhākara
ATL = Adhyātmatattvāloka
BK = Brhatkathākośa
DCJM = Descriptive Catalogue of
Jaina Manuscripts
DCMJP = A Des. Cat. of Mss. in the
Jain Bhandaras at Pattan.
HCLJ = A History of the Canonical

HCLJ = A History of the Canonical Literature of the Jainas.

His. of Ind. Lit. = A History of Indian Literature JRL = The Jaina Religion and Lite rature

TSS = Jaina Sabitas Saushodhaka

JSS = Jaina Sāhitya Sanshodhaka
NK = Nyāyakusumāñjali
NKC = Nyāyakumudacandra
SBT = Systems of Buddhist Thought
SM = Syādvādamañjarī
TRD = Tarkarahasyadīpikā
Upamiti° = Upamitibhayaprapañcā

Uttara° = Uttarajjhayana Visesā° = Visesāvassayabhāsa

kathā

#### INTRODUCTION

This introduction is in continuation of the one published in Vol. I in 1940. So, before I proceed to fulfil the promises held out there, I may note the following additions and alterations to be made therein.

#### **ADDITIONS**

### On page XI add in (A) Gujarātī:

- (1) The Gujarātī translation of Anekāntavādapravesa by M. N. Dvivedi.
- (6) "Syādvāda ane Saptabhangī" (in press) by the editor. On page XII add:

### (B1) Pāïya

(1) Sammaïpayarana by Siddhasena Divākara.

### On page XII add in (C) Samskrta:

- (1) Syādvādabhanga by Divākara.
- (1a) An untraced work of Kukkācārya.
- (1b) Jațā-Simhanandi's Varāngacarita (xxvi, 76-90).
- (2a) Jayarāśibhatta's Tattvopaplavasimha (pp. 78-79).
- (2b) Rāmānujācārya's Bhāsya on Brahmasūtra (II, 2, 33).
- (3a) Malliseņa Sūri's Syādvādamañjarī<sup>1</sup>.
- (6) Anekāntavyavasthā by Nyāyācārya Yaśovijaya Gani.
- (7) Syādvādabhāṣā ", ", "
- (8) Syādvādarahasya ", ", ",

### On page XII add in (D) English:

- (2a) "The under-currents of Jainism" by Dr. S. K. Belvalkar published in "The Indian Philosophical Review" (July, 1917).
- (2b) "The under-currents of Jainism A Reply to criticisms" by Dr. S. K. Belvalkar published in "Jaina Sāhityā" Sanshodhaka" (Vol. I, pt. I, pp. 1-4, April 1920).
- (3a) A History of Indian Logic (pp. 167f., 181 and 184) by Satischandra Vidyabhusan.
- (6a) The Science of Thought (pp. 114-127) by C. R. Jain.

<sup>1</sup> This will be hereafter noted as SM.

<sup>2</sup> This will be hereafter noted as JSS.

- (6b) Confluence of Opposites by C. R. Jain.
- (11a) The English translation of the Gujarātī edition of Sanmatitarka (P. Sammaïpayarana).
- (12) "The Jaina Theory of Anekanta-Vada" by K. C. Bhattacharya published in "The Jain Antiquary" (Vol. IX, No. I, June 1943).

On page xvi, ll. 8-11 add: Almost the same exposition is found in the com. on Yogadrstisamuccaya (v. 1.). Some of these lines are also met with, in the svopajña com. (p. 1b) on Pañcavatthuga.<sup>2</sup>

On page xvi, fn. 3, add: See pp. 76 and 399 of Vol. I and pp. 128, 134, 154, 156 and 159 of Vol. II.

### On page XVIII add in (A) Pāiya:

(4a) Gaṇaharasaḍḍhasayaga (v. 52-59) by Jinadatta Sūri.

### On page XIX add in (B) Samskrta:

- (6a) Purātanaprabandhasangraha (the 54th prabandha, pp. 103-104).
- (16) Prof. K. V. Abhyankar's Samskṛta introduction<sup>3</sup> to Vimsati-vimsikā (P. Vīsavīsiyā).
- (17) Ānandasāgara Sūri's Samskṛta preface (pp. 15-16) to *Tattvārthādhigamasūtra*<sup>4</sup> and its com. by Haribhadra Sūri and others.
- (18) Anandasāgara Sūri's Preface (pp. 4-5) to Vol. II of Kotyācārya's com. to Visesāvassayabhāsa<sup>5</sup>.

### On paga XIX add in (C) Gujarātī:

- (1a) H. A. Shah's article "हरिभद्रस्रिनो समयनिर्णय" published in JSS (Vol. I, No. I, pp. 38-42).
- (5) B. H. Dosi's intro. (pp. 3-6) to Samarāiccakahā (Vol. II).

<sup>1</sup> For a consolidated list see my article "साद्वादसंबंधी साहित्य" (in press).

<sup>2</sup> For details see p. XXVI.

<sup>3</sup> Here he has suggested that Haribhadra Sūri knew S'arīrakabhāsya of Śańkarācārya. Jinavijaya holds the opposite view as can be seen from his Samskrta article "The date of Haribhadra Sūri" (pp. 22-23) and his corresponding article (pp. 57-58) in Hindī published in JSS (Vol. I, No. I). For details see p. XV.

<sup>4</sup> This will be hereafter noted as TS.

<sup>5</sup> This work will be hereafter noted as Visesã°.

### On page XX add in (E) English:

(8) P. K. Gode's article "The Bhagavadgītā in the pre-Samkarācārya Jain sources" published in the "Annals of the Bhandarkar Oriental Research Institute" (Vol. xx, pp. 188–194).

On p. xxi, l. 10 add a fn. on Yākinī: She had a pupil named Manohariyā for whose enlightenment Haribhadra Sūri composed Sambohapayarana. Vide its colophon.

On page xxv, fn. 4 add: But this is not sound; for, Siddha Rsi himself suggests in *Upamitibhavaprapañcākathā*<sup>1</sup> (p. 80) that there was an interval of time between himself and Haribhadra Sūri.

On page xxvi, fn. 1 add: For another example the reader may refer to Vol. II (p. 68, l. 5) of Anekāntajayapatākā<sup>2</sup>.

On page xxvII, l. 6 add: Passingly I may mention that several Pāïya passages occurring in the *Cuṇṇi* on Āvassaya are found in Haribhadra Sūri's com. on it.

On page xxvII, fn. 1 add: and p. 51 of the former and p. 98 of the latter.

On page xxvIII add: अनेकान्तसिद्ध as No. 5a, आत्मसिद्ध as No. 7a and दश्वेकालिकलवृत्ति as No. 25a.

On p. xxix add: पञ्चवस्तुकटीका as No. 43a, पञ्चस्थानक as No. 44a, भावनासिद्धि as No. 51a, भावार्थमात्रावेदिनी as No. 51b, योगद्दिसमुच्चयवृत्ति as No. 54a, विशेषावर्यकवृत्ति as No. 63a, हिंसाष्ट्रक as No. 88 and हिंसाष्ट्रकावचूरि as No. 89.

On page xxx, l. 21 add: उपदेशामृतकुलक as No. 7a.

#### **ALTERATIONS**

Page xi, l. 15. Read (1a) for (1).

Page xII, 1. 3. Read (1c) for (1).

Page xvi, fn. 3. Read 'are only seven exceptions' for 'is only one exception', and drop 'given on p. 397'.

Page xvII, l. 12. Read 'Haribhadra Sūri's own' for 'an anonymous'.

Page xxI, ll. 8-9. Drop 'the then head of its being Jinabhata'.

Page xxvIII, 1. 13. Read 98 for 87.

<sup>1</sup> This will be hereafter noted as Upamiti'.

<sup>2</sup> This will be hereafter referred to as AJP.

Page XXIX, l. 15. Read पञ्चस्त्रकव्याख्या for पञ्चस्त्रव्याख्यापञ्चस्थानक.

Page xxix, l. 27. Read योगशतक for योगविंशति. Yogasataka is mentioned by Pandit Sukhalal in his essay on Yoga-darsana.

Jinabhata & Kotyācārya-

Haribhadra Sūri has mentioned the name of Jinabhata in the following colophon of S'isyahitā, a com. on Āvassaya:

"समाप्ता चेयं शिष्यहिता नाम आवश्यकटीका । कृतिः सिताम्बराचार्यजिनभटनिगदा-नुसारिणो 'विद्याघर'कुळितिळकाचार्यजिनद्त्तिकिष्यस्य धर्मतो जाइणीमहत्तरास्नोरल्पमतेराचार्य-हरिभद्रस्य ।"

Here the word 'nigada' does not mean 'obedience' (ājñāvartitva). So says Ānandasāgara Sūri in his Samskṛta preface (p. 4) to Kotyācārya's com. on Visesā'. He substantiates this statement by saying that such a phrase is not found in the colophons of his commentaries on Dasaveyāliya etc.<sup>2</sup> He adds that the phrase is used to point out his indebtedness to Jinabhaṭa whose com. on Āvassaya he has utilised while composing his S'iṣyahitā on this same Āgama. Jinabhaṭa's com. has been also used by Kotyācārya as pointed out by him in this preface (p. 4). Further he has here stated that Kotyācārya flourished in the tenth century of Vīra' era, and he was most probably a predecessor of Haribhadra Sūri. On p. 5, he says: In

<sup>1</sup> Up to the eleventh century of Vikrama era, Vidyādhara was looked upon as 'kula' and not 'gaccha'. See Muni Kalyāṇavijaya's intro. (p. 18) to Prabhāvakacarita. In support of this statement it may be mentioned that Saṅgama who resorted to anaśana on Śatruñjaya in Vikrama Saṁvat 1064 is referred to, in an ancient Puṇdarīka lekha as 'Vidyādhara-kula-nabhastala-mṛgāṅka'. A similar remark holds good in the case of Nāgendra and Nirvṛti and up to the 11th century in the case of Candra, too. These were each looked upon as 'kula' and not 'gaccha'. Deva Vācaka has referred to Nāila kulavamśa in Nandū (therāvalī). Śīlāṅka Sūri, the commentator of Āyāra has called himself 'Nirvṛti-kulīna'. In the colophon of Upamiti' Siddha-Ḥṣi has addressed his praguru Sūra Sūri as Nirvṛtikulodbhūta.

<sup>2</sup> In the colophon of Pradeśavyākhyā, a com. on Pannavanā, Haribhadra has referred to himself as a pupil of Jinabhata. See my Descriptive Catalogue of Jaina Manuscripts (Vol. XVII, pt. 1, p. 204).

<sup>3</sup> Lord Mahāvīra attained salvation in 527 B. C. So says the Jaina tradition. The late Dr. K. P. Jayaswal opines that this happened in 488 B.C. The late Dr. H. Jacobi, however, assigns to it the date 467 B. C.

the days of Haribhadra Sūri, Ambā and Kuṣmāṇḍī were the vidyās and Vidyārāja Harinaikamiṣi was mantra, while Koṭyācārya notes Kuṣmāṇḍī as vidyā and Harinaikamiṣi as mantra. So the latter is senior to the former. Moreover, both have flourished during the period when the Puvvas had become extinct.

Haribhadra Sūri's Date and the Pāïya Sources—

Most of the scholars believe that Haribhadra Sūri flourished in the middle of the 8th century A. D.; for, Uddyotana Sūri in his Kuvalayamālā (completed a day earlier than Śaka 700 i. c. on the 21st March 779 A. D.) mentions him as his teacher in philosophy and praises him as an author of a great many works. Jinavijaya has assigned to him a period 700 A. D. to 770 A. D. i. e. Vikrama Samvat 757 to 827. This date is consistent even when we take into account that Haribhadra mentions Jinabhadra Gaņi Kṣamāśramaṇa as Bhāṣyakāra¹, and quotes from his monumental work Visesā°; for, according to the Jaina tradition Jinabhadra Gani died in Vikrama Samvat 645 i.e. 598 A.D. But this is not so with respect to the two Païva verses noted on p. xxiii of Vol. I of AJP unless they are read in another light. The word 'Vikrama' occurring in the first is interpreted by H. A. Shah' as referring to 'Gupta', and so the statement that Haribhadra died in Vikrama Samvat 585 means that he died in Gupta Samvat 585 (i.e. Śaka 707 = Vikrama Samvat 8423 = 785 A.D.). For, Jinasena in his Harivamsapurāna says that Gupta Samvat began in Vīra Samvat 727 (i. e. Šaka Samvat 122 = Vikrama Samvat 257 = 200 A.D.). So, if this interpretation is accepted, the statement of the first Païya verse fairly agrees with the period 700 A. D. to 770 A. D.

If the word 'Hari' in the second verse is taken as a slip for 'Hārila', the incongruity disappears; for, in that case it does not give the date of Haribhadra but it gives that of Hārila who

<sup>1</sup> In Haribhadra's com. on Nandī, he has twice said: "उत्ते च भाष्यकारेण". See pp. 26 and 46 of this com. Does this not suggest that the traditional date of Haribhadra's death is unacceptable?

<sup>2</sup> In his Guj. article (p. 41) he observes that the Samvat which commenced in Saka 241 is not Gupta Samvat but it is 'Gupta-Valabhi' also known as 'Valabhi'.

<sup>3</sup> H. A. Shah in his above-mentioned article (p. 41) writes 961 instead of this. But this is a slip: for he equates it to 785 A. D.

died in Vīra Samvat 1055 i. e. Vikrama Samvat 585 according to Yugapradhānapaṭṭāvali.

As noted on page xviii of Vol. I, there is another verse in Pāïya which partly agrees with this, but wherein the date given is not 1055 but 1255. Vīra Samvat 1255 equals Vikrama Samvat 785. Thus, even this verse leads us very near the date of Haribhadra viz. Vikrama Samvat 757 to 827.

Jinabhadra Gaṇi has mentioned two works Vāsavadattā and Tarangavaī in his Visesā° (v. 1508¹), whereas Haribhadra in his S'iṣyahitā (p. 106), a com. on Āvassaya, has mentioned Vāsavadattā and Priyadarśanā while expounding the same topic viz. nirdeśa-dvāra. This Priyadarśanā seems to be the well-known drama of Harṣa, a ruler of Sthāneśvara who died in 648 Å. D. This drama is assigned a date cir. 618 Å. D. by the late Prof. K. H. Dhruva in his Gujarātī intro. (p. 76 fn.) to his Gujarātī translation of Priyadarśanā designated as Priyadarśikā in all its editions known to me. Jinabhadra has not noted this drama. Is it because he flourished prior to the composition of this drama?

Mr. Bhagavad Datta in his private communication dated 9-6-43 says:

- (i) The traditional date of Haribhadra appears to be quite correct.
- (ii) Dharmapāla died in 570 A. D. Vide my Bhāratavarṣa kā itihāsa (pp. 5-6 fn.).
- (iii) Kumārila flourished long before 630 A. D. He is quoted by a Satapatha bhāṣyakāra Harisvāmin of 638 A. D., and by other authors of 600 A. D.
- (iv) Bhartrhari is decidedly earlier than Kumārila; for, the latter quotes verses of the former.
- (v) Dharmakīrti is also earlier than 600 A.D.

Prof. K. V. Abhyankar believes that Haribhadra Sūri may have flourished during a period ranging from Vikrama

<sup>1</sup> This no. is according to the edition containing Hemacandra's com. whereas it is 1516 according to the edition containing Kotyācārya's com. The verse in question is:

<sup>&</sup>quot;ज़ह वा निहिट्टवसा वासवदत्ता-तरङ्गवइयाइं। तह निहेसगवसओ लोए मणुरक्खवाउ ति॥"

Samvat 800 to 950, and assuming that this belief is correct, he says:

- (i) There is scope for discussing as to whether Haribhadra is anterior or posterior to Sańkarācārya. Neither Haribhadra has mentioned the name of Sańkarācārya in any work of his nor has the latter that of the former in any of his works. But this proves or disproves nothing about the priority or posteriority of one or the other. On the contrary the exposition of the topics such as bhūtavaicitryasiddhi, bhūtacaitanyotpatti, kṣanikatvanirāsa, bāhyārthasiddhi and samavāyanirāsa treated in Dhammasaṅgahaṇi (v. 65-67, 76, 77, 168, 310 and 228-330) and in Pañcāsaga, is an imitation of S'ārīraka-bhāṣya of Saṅkarācārya. So I am inclined to infer that this bhāṣya was seen by Haribhadra. Further, in Yogabindu, there is a reference to ābhāsavāda, and it suggests that Haribhadra flourished later than Sureśvarācārya alias Maṇḍanamiśra, the foremost exponent of ābhāsavāda. I, however, leave this question open for final decision.
- (ii) If it is posible to believe that Haribhadra is later than Saṅkarācārya, the colophon of *Upamiti*° fits in to a greater extent. But, if we were to accept the colophon of *Kivalayamālā*, it must be admitted that Haribhadra is anterior to Saṅkarācārya, and that the former colophon loses its validity. It may be that the year 700 referred to in *Kuvalayamālā* belongs to the Gupta era; for, the year according to Śālivāhana era ends in Phālguna.

I shall say a few words about these views which are more or less his suggestions.

(i) I agree that the absence of a reference is not a conclusive proof by itself for proving a case or disproving it.<sup>1</sup>

I may however note that a negative argument, too, has some force at times. And this is practically the case here; for, it is rather strange that a towering personality and a great opponent of Jainism like Sankarācārya remains unnoticed by Haribhadra. I am therefore inclined to share the opinion expressed by Jinavijaya, Prof. N. V. Vaidya and Mr. P. K. Gode that Haribhadra is anterior to Sankarācārya, and especially when it proves the traditional date of Sankara 788-820 A. D. to be correct as suggested by N. V. Vaidya in his intro. (p. viii) to Samarācacakahā (VI). N. D. Mehta, too, has assigned this date to Sankarācārya. Vide his हिंद तत्त्रज्ञाननो इतिहास (उत्तरार्थ. p. 209).

- (ii) That there is a similarity in the exposition of certain topics sails in the same boat; for, it has no independent value in deciding a case. It can serve as a corroborative evidence, even if the reverse gets proved.
- (iii) As regards the discussion about  $\bar{a}bh\bar{a}sav\bar{a}da$  it remains to be ascertained as to who propounded it first, even if it is admitted that this doctrine is here alluded to.
- (iv) In connection with the last point I may invite the attention of Prof. Abhyankar to Jinavijaya's Hindī article "The date of Haribhadra Sūri" (p. 42, fn.) where he says:

In Rajputana and the northern India, a month ends on the full-moon day, and, so here there is mention of the dark half of Caitra. According to the Southern India it means the dark half of the Phālguna; for, in this part, a month gets completed on the new-moon day, and this is actually so in Gujarat even now.

Jinavijaya has once more expressed this view in his article "Kuvalayamālā" (p. 218) published in "Bhāratīya Vidya" (Vol. II, pt. II, May 1941). Here he reproduces an interesting note on this date written by the late Dr. Jacobi in his intro. (p. 2) to Samarāiccakahā.

In the Gujarātī intro. (p. 5) to Samarāiccakahā (Vol. II), B. H. Dosi quotes from memory a hemistich of the last verse of Dhuttakkhāna as under:

### "चित्तउड'दुग्गसंठिएहिं **सामंतराय**रनेहिं"

He says that this means that this narration was completed during the reign of Sāmantarāya staying in the fortress of Citrakūṭa¹. According to *Prabhāvakacarita* (IX, 7-8) Haribhadra Sūri was a *purohita* i. e. a priest of Jitāri. This Jitāri is either a proper name or an honorific title. So, if we can identify this ruler it may throw an additional light on the date of Haribhadra.

As regards his life Haribhadra is reticent like several authors of the olden days, and he thus differs from Bāṇa, Bilhaṇa and Maṅkha who have supplied us with autobiographical details in Harṣaearita, Vikramānkadevacarita and S'rīkanṭhacarita respectively.

### SURVEY OF HARIBHADRA'S WORKS

I shall deal with Haribhadra's works noted in Vol. I (pp. xxvIII-xxIX) by dividing them into two groups: (i) texts

<sup>1</sup> This may remind one of Prītikūta, the native place of Bāna.

with svopajña commentaries, if any and (ii) commentaries. They will be taken up in the order of the Nāgarī alphabet.

Number—That Haribhadra composed an immensely big number of works, is borne out by references we come across in various works. Some of these have been noted by me in my intro. (p. xxvIII) to Vol. I.

The variation in number from 1400 to 1444 can be accounted for, in case we admit that those who mentioned the number as 1400 intended to give a round number and not the actual one. Such a thing is noticed in the verse mentioning the death-dates of Vajra, Haribhadra and Bappabhaṭṭi together with the date of the destruction of Valabhī. Some who look upon 1444 as the correct number even now, believe that the hymn beginning with 'samsāradāvānala' is to be looked upon as four works.

### (2)<sup>2</sup> Anekāntajayapatākā

Our author has composed several works some of which have been named by himself<sup>3</sup>, while the rest have been so named by the commentator or some one else. Thus his works can be divided into two groups: (i) those that are named by the author and (ii) those of which the names are supplied by some one else. This work AJP comes under the first group inasmuch as it is so named by the author himself in the beginning in the

<sup>1</sup> In this connection it may be mentioned that several Europeans have been authors of a vast number of works. For instance Richard Bechaster composed 145 works and L'abbé Prevost 170. Daniel Defoe, the well-known author of Robinson Cruzo, could write 174 works and a number of pamphlets as well. Dr. Campbell has composed so much as would fill in a cart, and its cost would come to about 1000 Rs. Bishop Snidberg, father of Swedenborg surpasses him; for, his works would occupy ten carts. Hans Sexse, a German shoe-maker while attending to his occupation, could compose 200 works on comedy and tragedy and 700 fables. Mozer,—a German, who died in the last century, composed 480 works out of which about 463 are published. Kruntz, a German scholar, could singly compose an encyclopædia which could furnish material for 72 volumes by the time of his death.

<sup>2</sup> This is the number assigned to this work in the intro. (p. xxvIII) to AJP (Vol. I).

<sup>3</sup> Dhammasangahani, Yogabindu, Lalitavistarā etc. may be cited as examples.

tenth verse. It thus differs from Saddarsanasamuccaya and the like which come under the second group.

Sixteen works of Haribhadra are characterized by the word  $viraha^1$ . AJP is one of them, the rest being Nos. 7, 10, 24, 25, 29, 30, 43a, 45, 54, 55, 61, 68, 75, 76 & 82. The case of No. 80 is doubtful, for, in some of its Mss., this word is not given.

Out of his works AIP is the only work having a name ending in  $pat\bar{a}k\bar{a}^2$ . Leaving aside Dharmabindu, Yogabindu and Lokabindu which end in bindu,  $Anek\bar{a}ntasiddhi$ ,  $\bar{A}tmasiddhi$ ,  $Dharmal\bar{a}bhasiddhi$ , Paralokasiddhi,  $Bh\bar{a}van\bar{a}siddhi$  and  $Sarvaj\bar{n}asiddhi$  which end in siddhi, and  $S'\bar{a}strav\bar{a}rt\bar{a}samuccaya$  and Saddarsanasamuccaya which end in samuccaya, the rest of his works have no common ending word.

It is said at times that the names of some of the Bauddha works have suggested the corresponding names to Haribhadra for his works. For instance, the names like Hetubindu and Nyā-yabindu were instrumental in the naming of Dharmabindu and Yogabindu, and that of Nyāyapraveśa in the naming of Anekānta-vādapraveśa. Whether this conjecture is right or wrong, it does not affect the present work until a work having the same ending is noted in the early literature of the Bauddhas and is proved to be known to our author. Under these circumstances, I am led to believe that our author has been original in giving the name to AJP— the name which throws ample light on the subject it deals with.

Over and above these four specialities there are some more. One of them distinguishes AJP from Sodaśaka, Vīsavīsiyā, Pañcāsaga etc., of which the names are associated with corresponding numbers.

Another speciality of AJP is that it is not a com. on a work of some one else as is the case with Avasyakatīkā etc. Further, it is a work having two commentaries by the author

<sup>1</sup> Names of some of those where this word does not occur, are: Āvasyakavrtti, Prajñāpanāvyākhyā, Lokatattvanirņaya and Ṣaddaršanasamuccaya.

<sup>2</sup> From a cursory glance at the list of the Jaina works, I find that  $\bar{A}r\bar{a}dhan\bar{a}pat\bar{a}k\bar{a}$  is a work that ends in 'pat $\bar{a}k\bar{a}$ '. Amongst the non-Jaina works on erotics there is one named as Gunapat $\bar{a}k\bar{a}$ . A Note on this is published in "The Indian Historical Quarterly" (Vol. XVIII, pt. II, pp. 166-167).

himself on his own work, and in this respect it stands alone. For, the following works of his have only one com. by himself, whereas the rest have none:—

Pañcavatthuga, Yogadṛṣṭisamuccaya, S'āstravārtāsamuccaya, Sarvajñasiddhi and Hiṁsāṣṭaka.

Language—If we were to leave aside the tradition that says that the Puvvas were composed in Samskrta, we might infer from the sources available at present that Haribhadra was probably the first Jaina writer to devote most of his energy in systematically composing works in Samskrta rather than in Pāiya²—works original and exegetical as well. AJP is composed in Samskrta as is the case with most of his extant works.

Works of Haribhadra can be classified according to subjects treated therein. Amongst the original ones those dealing with logic are AJP, Anekāntapraghaṭṭa (?), Anekāntavādapraveśa, Anekāntasiddhi, Nyāyaviniścaya and Syādvādakucodyaparihāra. Of these all except the fifth treat anekānta, a special branch of Jaina logic.

Subject—Exposition of avagraha etc. occurs in Vol. I, p. 175 and ff., and examination of the definition of pratyaksa and its nirvikalpatva is dealt with in this section. Refutation of samavāya is met with on pp. 93-94 and that of sphota on p. 391 & ff. Apoha is treated on p. 318 and ff. In the last section the Jaina view about austerity is stated. It emphasizes the fact that mortification of flesh is not the goal of the Jainas. On the contrary, it is to be discouraged, in case it interferes with the natural working of sense-organs and the mind. Holy reflections are also a part and parcel of austerity which has been clearly and correctly defined in Vol. II on pp. 218-219.

Style—Though Haribhadra is not a grammarian (at least no work on grammar is attributed to him), he is concise in expressions, chaste in language and precise in thoughts as if he iswriting a work on grammar. He gives examples and mentions

<sup>1</sup> See A History of the Canonical Literature of the Jainas (pp. 89-90). This work will be hereafter referred to as HCLJ.

<sup>2</sup> Uvaësapaya (Upadesapada), Pañcāsaga (Pañcāsaka), Pañcavatthuga (Pañcavastuka), Dhammasangsahani (Dharmasangrahani), Vīsavīsiyā (Vims'atīvims'ikā) and Samarāiccacariya (Samarādityacaritra) are the main works composed in Pāīva.

nyāyas to illustrate the discussions in question. He is practically the first Jaina writer to use the nyāyas.¹ They are: गडुप्रवेशेऽक्षितारकाविनिर्गर्स (Vol. I, p. 56) and तैमिरिकइयहिचन्द्रप्रतिपादन (Vol. I, p. 337). Of these, the former occurs in Jayarāśi Bhaṭṭa's Tattvopaplavasimha (p. 23). In Vol. I (pp. 256 & 346) and in Vol. II (pp. 122, 207 & 208) he has given synonyms.

Some phrases occur many a time e.g. स्यादेतत् (pp. 28, 38, 56, 57 etc.), यत्किश्चितत् (pp. 32, 92, 95, 109 etc.), तुत्ययोगक्षेमत्वात् (pp. 150, 231, 295, 302, 375, 393–394 etc.), विहितोत्तरत्वात्² (pp. 64, 110, 265, 347, 358, 364 etc.), स्क्ष्मिया भावनीयम् (pp. 42, 77, 104, 198, 222, 331 etc.) and अविचारितरमणीयत्वात् (pp. 99, 250, 275, 308, 338, 369, 393 etc.).

In the body of the text, we come across verses at times but most of them are quotations from other works.

Modesty—Our author is not wanting in modesty, a common feature of the Indian writers; for, he says that the task undertaken by him is beyond his capacity which is not fully evolved owing to past karmans.<sup>3</sup> All the same he says that he could compose this work by the grace of his preceptor.

### (3) Anekāntajayapatākoddyotadīpikā

This is a com. (vyākhyā) on AJP by the author himself. It is in prose intersepted by verses most of which are quotations. Dissolution of compounds, elucidation of difficult words and that of relative pronouns, incidental mention of the source of quotations, and the things indicated by ādi are the most prominent features of this com. "तज्ञावः परिणामः" referred to on p. 201 (Vol. II) as nyāya, occurs as a sūtra in TS (V, 41). Etymologies are given at times. For example, those of सवैज्ञ, अकरण, भव, इन्द्र, शक, and पुरन्दर are met with, on p. 3 (ll. 25–26), p. 9 (ll. 14–15), p. 10 (ll. 25–26), p. 45 (l. 24) and p. 45 (l. 25) respectively. That of dravya is noted in the text (pp. 46–47). On p. 7 (ll. 13–14) the word 'sūtmya' is as it were defined. अन्यश्चा is explained as एवसनक्षेकरणे (pp. 11 & 37) and many a time as एवसनक्ष्युवामे (pp. 53,

<sup>1</sup> See my article "केटलाक न्यायो" published in "Jaina dharma prakāśa" (Vol. LX, Nos. 2-4).

<sup>2</sup> On p. 89 of Vol. I and on p. 82 of Vol. II we have दत्तोत्तरत्वात् and on p. 296 of Vol. I प्रदत्तोत्तरत्वात्.

<sup>3</sup> See the introductory verses.

61, 67, 76 etc.); ततश्च as एवं च सित (pp. 44, 48, 66, 68 etc.); the pronoun एतद् as अनन्तरोदित (pp. 17, 19, 22 etc.); तथाहि as उपप्रदर्शने¹; and इति as एवम् (pp. 20, 21, 27, 28, 32, 98, 99 etc.). Further, here and there occur इति योगः (pp. 8, 10, 22, 38 etc.), इति प्रक्रमः (pp. 13, 22, 27, 30, 32, 38, 98 etc.), तथा चोक्तमिति ज्ञापकमाह (pp. 15, 17, 19, 22 etc.), यदि नामैवं ततः किम् (pp. 15, 20, 61, 127–128 etc.), अथैवं मन्यसे (pp. 21, 38 etc.), एतदेव भावयति (pp. 11, 14, 15, 32, 37, 62 etc.) and इति कृत्वा (pp. 28, 38, 69, 70, 93, 98 etc.).

At times he has used Desī words e.g. लोहक (p. 278), दिक्किरका (p. 355) and जोङ्गर in Vol. II (p. 171).

While explaining AJP Haribhadra has introduced the portions of the text by noting a few letters of a word or words i. e. by means of a pratika. In doing so he has at times split up the word in an odd way e. g. तदन-तरेखादि (Vol. II, p. 185).

Some portions of this com.² are explained by Municandra Sūri in his com. to this com., and in doing so he has mentioned nyāyas at times e. g. क्षीरनीरन्याय on p. 8 (Vol. II), दासीगर्दभन्याय on p. 178 (Vol. II) and देवदत्तकटन्याय on p. 136 (Vol. I). In this super-com., the author of AJP is referred to as 'sūtrakāra' (vide Vol. I, pp. 38 and 39 and Vol. II, p. 8) and his 'vyākḥyā' as 'vṛtti' (vide Vol. I, pp. 38 & 326).

### (51b) Bhāvārthamātrāvedinī

This is a small com. on AJP in Samskrta. It is composed by the author himself. This is substantiated by the last lines occurring in the svopajña com. (p. 240) on AJP and also by the concluding lines of Bhāvārthamātrāvedinī. The latter is still unpublished. A Ms. of this work is deposited by the Government at the Bhandarkar Oriental Research Institute, and it is described by me in DCJM. (Vol. XVII, pt. I, pp. 9-10). I wished to edit this work; but it was not possible to do so with the help of this single Ms.

<sup>1</sup> See the intro. (p. xvI) of Vol. I of AJP.

<sup>2</sup> The commentator Haribhadra refers to the author (i. e. himself) as 'ācārya' in Vol. I (p. 2) & in Vol. II (pp. 26 & 98) and the text as 'sūtra' in Vol. I, p. 163.

<sup>3 &</sup>quot;क्रुतिर्थम्मतो जा(या) किनीमहत्तराचार्यश्रीहरिभद्रस्य टीका(s) प्येषा(s) वचूर्णिकाप्राया मावार्थ-मात्रावेद(दि)नी नाम तस्येवेति". Vide DCJM (Vol. XVIII, pt. I, p. 10) which is in press.

Place of AJP and its svopajña vyākhyā—

That Anekāntajayapatākāvyākhyā, if not AJP, is by no means the first work of our author is borne out by the fact that (i) in this work five works viz. Anekāntasiddhi, Ātmasiddhi, Sarvajñasiddhi, its tīkā (com.) and Syādvādakūcodyaparihāra have been referred to, on p. 263 (Vol. I), p. 218 (Vol. II), p. 49 (Vol. II), pp. 6 and 116 (Vol. I), and p. 296 (Vol. I), (ii) there are some verses in common with those in S'āstravārtāsamuccaya, and (iii) AJP is preceded by Bhāvanāsiddhi. It is not also the last; for, it has been quoted by our author in his other works. e. g. Lalitavistarā² (p. 75a). As his last work may be mentioned Tattvārthaṭīkā or Pinḍaniryuktivivṛti which was completed by Vīra Sūri.

### (5) Anekāntavādapraves'a

This is a very small work in Samskrta. It is composed probably with a view to helping the beginner to master the bigger and more difficult work AJP. This looks like its epitome with reproductions word for word in several places with this difference that here the Yogācāra section of AJP is not at all treated.

The total extent of Anekāntavādapraveša is 720 slokas, and it mainly deals with five topics viz. (i) sadasattvavāda, (ii) nityānityatvavāda, (iii) sāmānyavišeṣatvavāda, (iv) abhilāpyānabhilāpyatvavāda and (v) mokṣavāda. The views of the non-Jaina schools regarding these topics are represented in the beginning. The major portion of the work is occupied by the refutation of these views; for, it covers pp. 9 to 65 out of 1 to 65.

This Anekāntavādapravesa seems to be the same as one noted by Guṇaratna Sūri as Anekāntapravesa in his com. (p. 107a) to Ṣaḍdarsanasamuccaya (ch. IV, v. 58).

This work together with *Tippanaka*<sup>3</sup> was published at Pattan in the Hemacandrācārya Granthāvalī in 1919 A. D. It was translated into Gujarātī by the late Manilal Nabhubhai Dvivedi in 1899 A. D., and this translation was published by Baroda, Educational Department.

<sup>1</sup> Herein there is a reference to Bhāvanāsiddhi. See its p. 11.

<sup>2</sup> Haribhadra has not distinctly mentioned AJP. He only says anyatra which is interpreted as AJP by Municandra Sūri in his  $Pa\tilde{n}jik\bar{a}$  (p. 75a) to  $Lalitavistar\bar{a}$ .

<sup>3</sup> Herein we find words, phrases etc., taken from the svopajña com. on AJP.

### (5a) Anekāntasiddhi

From AJP (Vol. I, p. 263) it appears that this is a work of Haribhadra with the line নাৰিমান quoted from it. If so, it can be inferred that this work is in Samskrta in prose and that it establishes anekānta.

### (7) Aşţakaprakarana

This work is designated by the author himself as Astaka-prakarana. It deals with 32 astakas<sup>1</sup>. Each of them except the last consists of 8 verses, and the last has 10 verses. Only the first 16 astakas have each a significant title. Of them Atmanityavādāstaka, Kṣanikavādāstaka and Nityānityāstaka may be here noted.

This work has been commented upon by Jineśvara Sūri in Samvat 1080. The Pāïya portion occurring in this com. has been rendered into Samskṛta by his disciple Abhayadeva Sūri. The text together with the com. and the Samskṛta rendering was published by the late Mansukhbhai Bhagubhai, Ahmedabad.

### (7a) Ātmasiddhi

This work is referred to in AJP (Vol. II, p. 218). As its title suggests, it must be dealing with the establishment of the soul.

#### (11) Uvaësapaya

This is a work in Pāïya in 1039 verses in Āryā. It is mainly related with dharmakathānuyoga². It points out, by means of the ten well-known illustrations, the immense difficulty one experiences in securing a birth as a human being. This is followed by the topic viz. the study of the Jaina scriptures. Then we have a detailed exposition of the four types of intelligence and subsequently the treatment about the method of receiving and imparting religious instruction. The essence of this entire work is beautifully and briefly set forth by Nyāyācārya Yaśovijaya Gaṇi in his Uvaĕsarahassa.

Uvaësapaya is alluded to, in Lalitavistarā (see p. 18b). Some of its verses are mere reproductions from other works

<sup>1</sup> There are 8 astakas in Rg-veda and 3 in Taittirīya Brāhmaņa.

<sup>2</sup> For its explanation etc. see HCLJ (n. 11 12 52 and 160)

(though these sources are not stated) e. g. v. 5 from *Uttarajjhayananijjutti* (160), v. 40-51 from *Nandī* (v. 63-74) and v. 164 from *Sammaïpayarana* (III, 53).

Uvaësapaya has three commentaries. One of them is by some one who preceded Municandra Sūri and is very deep in meaning. This is what we learn from this Sūri's com. styled as Sukhasambodhanī and composed in Samvat 1174. As stated in Jaina Granthāvalī (p. 171) there is a com. by Vardhamāna Sūri. Up till now, it seems, only Sukhasambodhanī has been completely published in two parts in Mukti-kamala-Jaina-mohana-mālā as Nos. 19 and 20 in 1923 A. D. and 1925 A. D. respectively. It explains by means of narrations mostly in Pāïya, the illustrations hinted at, in the text.

### (23) Damsanasuddhi or Darisanasattari

This is a small work in Pāïya in 70 verses, and it deals with right faith and its purity. Hence it is known in Samskrta as Samyaktvasaptati. In Pāïya it can be therefore named as Sammattasattari, Damsanasattari and Darisanasattari as well. Verses 5¹ and 6² are quotations as stated by the author himself, and they come from the pen of some saint who preceded him. Verses 59-63 mention that the soul exists, and they define its characteristics.

This work is commented upon by Sanghatilaka Süri in Samvat 1422. The com. is designated as Tattvakanmudī, and it illustrates the main topics of the text by means of narrations. This com. along with the text has been published in D. L. J. P. Fund Series as No. 35 in 1916 A. D.

### (24) Darisanasattari

This work is mentioned as Darśanasaptatikā in A Descriptive Catalogue of Manuscripts in the Jain Bhandars at Pattan<sup>3</sup> : on p. 92. On p. 93 its beginning is given as under:

"निमिऊण **वद्धमाणं** सावगधम्मं समासओ वोच्छं । सम्मत्ताइभावत्थसंगयं सुत्तनीइए ॥"

<sup>1-2 &</sup>quot;चउसद्दहणतिलिङ्गं दसविणयतिसुद्धिपञ्चगयदोसं । अद्वपभावणभूराणलक्खणपञ्चविहसञ्जत्तं ॥ ५ ॥ छव्विहजयणागारं छभावणाभावियं च छट्टाणं। इह सत्तसद्विलक्खणभेयविसुद्धं च सम्मत्तं ॥ ६ ॥"

<sup>3</sup> This will be hereafter referred to as DCMJP.

<sup>4</sup> This may be the reason why the work is named by some as Sāvagadhammapagarana.

The ending portion is noted on this same page as below:

"गोसभणिओ य ति(वि)ही इय अणवरयं तु चिट्ठनाणस्स्। भवविरहवीयभूओ जायइ चारित्तपरिणामो ॥ १२० ॥ •दर्शनसप्तितकाप्रकरणं समाप्तं।"

As suggested in the opening verse, this Pāïya work explains in verse the religion to be practised by the *Jaina* laity. This work is different from *Damsanasuddhi* (No. 23), though, this, too, deals with right faith.

### (29) Dhammasangahani1

This work is so named by Haribhadra himself in v. 3. It is composed in Pāïya in 1396 verses. It deals with various topics such as the definition of dharma and its nikṣepas² (connotations or aspects), refutation of the Cārvākas, establishment of the existence of the soul³ and its characteristics, exposition of the eight kinds of karman⁴, attainment of right faith, its varieties, distinguishing features, five kinds of knowledge⁵, vows of the clergy, establishment of omniscience⁶ and bliss in liberation. Verses 919–920 practically expound TS (I, 1³) according to the doctrine of anekāntavāda³. This work is thus

1 This work along with the com. has been published in two parts in D. L. J. P. Fund Series in 1916 A. D. and 1918 A. D. respectively.

The bare text of Dhammasangahani along with those of Uvaë-sapaya, Uvaësamālā, Kammapayadi, Jīvasamāsa, Joisakarandaga, Pañcasangaha and Pañcāsaga is published in Rṣabhadevajī Keśarīmalajī Samsthā, Rutlam in 1928 A.D. This samsthā has also published an alphabetical index of this Dhammasangahani and those of the following nine works in 1929 A.D.:—

Uvaësapaya, Uvaësamālā, Kammapayadi, Jīvasamāsa, Joïsakarandaga, Pañcavatthuga, Pañcasangaha, Pañcāsaga and Pavayanasāroddhāra.

- 2 For explanation see The Jaina Religion and Literature (pp. 137-142). This work will be hereafter noted as JRL.
- 3 This subject is treated in Atmasiddhi and Damsanasuddhi (No. 23).
- 4 See JRL (Ch. XIII).
- 5 Ibid., pp. 101-103.
- 6 This topic is treated in Sarvajñasiddhi, too.
- 7 For other details about topics see p. xv of this intro.
- 8 "सम्यग्दर्शनज्ञानचारित्राणि मोक्षमार्गः।"
- 9 See p. 323a & p. 323b of the com. where this tonic is almoidated

mainly related with dravyānuyoga. It mentions (Viāha) paņnatti on p. 440b (v. 1351) and Revaņāikavva on p. 385b (v. 1159). Verse 543 is a quotation from Dasaveyāliya (IV, II). Dhammasangahani is furnished with a scholarly com. in Samskṛta by Malayagiri Sūri. He has referred to this com. in his Nandīsūtravṛtti and in his grammar named Malayagirivyākaraṇa as well. Malliṣeṇa Sūri, too, has referred to this Dhammasangahani as well as to its author in SM, a splendid com. (p. 26, B.S.P. Series) to Kalikālasarvajña Hemacandra Sūri's Anyayogavyavachedadvātrimsikā (v. 6).

#### (30) Dharmabindu4

This is a Samskrta work. It is divided into eight adhyāyas (sections). It is mostly in prose. It opens with a verse. The treatment is in a sūtra style. Section I deals with the duties of an ordinary house-holder whereas the next with those of a special one. In the latter, is pointed out the way in which a religious sermon should be delivered. Section III explains the vows of the Jaina laity, their transgressions etc. Sections IV and V furnish us with a picture of

<sup>1</sup> See HCLJ (pp. 11, 12, 53, 57 & 125).

<sup>2</sup> In the com. (p. 44b), the word 'uvarim' occurring in v. 75 of the text is explained as 'Sarvajñasiddhau' i. e. in Sarvajñasiddhi. The complete idea is that the author will discuss the pertinent topic hereafter i. e. in Sarvajñasiddhi.

<sup>3</sup> He has referred to several persons and works. Of them I may note the following:

Indradatta (p. 30b), Gandhahastin (p. 42a), Gosālasisya (p. 2b), Dharmakīrti (pp. 69a, 125b, 266a & 422b), Pātrasvāmin (p. 30b), Purusacandra (p. 30b), Prajīākaragupta (pp. 403b & 408a), Bhattārcata (p. 185b), Mallavādin (p. 260a), Vararuci (p. 243a), Vyādi (p. 30b) and Śākatāyana (p. 144a).

Prākṛtalakṣaṇa is mentioned by him on p. 77b and Vijñāna-nayaprasthāna of Dharmakīrti on p. 69a.

<sup>4</sup> This work along with Municandra Sūri's com. was edited by the late Dr. Luigi Suali and published in the Bibliotheca Indica. In his preface (p. II) to Yogabindu written in 1910 A.D. he says:

<sup>&</sup>quot;My Italian translation with exegetical notes of the text, in the press for the Journal of the Italian Asiatic Society: the first part (adhyāyas I-III) is published in vol. 21; the remaining part will issue in the current of this year."

The text and the com. have been published by the Agamodaya Samiti in 1924 A. D. There is a Gujarātī translation by Sāntisāgara and one by Manilal N. Doshi published in 1912 A. D.

the Jaina monastic life. Activities of the two types of the Jaina saints form the subject-matter of section VI. Section VII deals with the fruits of religion, and the next with the description of a Tirthankara and the nature of the liberated. Thus this work is, on the whole, related with caranakaranānuyoga as is the case with Pañcavatthuga etc.

Sūtra 3 (p. 54b) of section IV is reproduced in the svopajña com. (p. 4a²) on Yogadṛṣṭiṣamuccaya (v. 10). The entire work has been commented upon by Municandra Sūri. A palm-leaf Ms. of this com. dated Samvat 1181 is available.

### (33) Dhuttakkhāņa

This is a work in Pāïya. As its very name suggests it must be a narration wherein rogues play an important role. No Ms. of it is available to me. So I cannot give any details. But this title reminds me of 'Dhūrtākhyāna' written in Saṁskṛta and forming a part (pp. 32a-46a) of Tattvakaumudī, a com. on Haribhadra's Daṁsanasuddhi. Does this work depict in glaring terms the incredible legends of the Vaidika mythology as is the case with this Dhūrtākhyāna and Dharmaparīkṣās of Hariṣeṇa, Amitagati and Vṛttavilāsa? In Prabhāvakacarita (IX, 211) there is mention of Kitavakathānakapañcaka. Does this refer to Dhuttakkhāna? Further, does the following verse of it belong to Dhuttakkhāna?

''एवं लोइयकव्वं गद्धहालिण्डं व बाहिरे महं। अन्तो फोडिजन्तं तुसुबुसमासियं सव्वं॥ २०९॥''

### (43 & 43a) Pancavatthuga and its svopajna com.4

This is a Pāïya work. It comprises 1714 verses. It can be divided into five sections, each associated with one vatthu (Sk. vastu) out of five. They deal with (i) renunciation, (ii) daily activities of the Jaina clergy, (iii) residence in a gaccha,

<sup>1</sup> See pp. 11, 27, 53, 114 & 154 of HCLJ.

<sup>2</sup> This No. refers to the edition of 1940 noted on p. XXXI.

<sup>3</sup> See p. XVI of this intro. where the date of its completion is suggested.

<sup>4</sup> Both have been published in D. L. J. P. Fund Series as No. 69 in 1927 A. D. The text has been given separately at the end. The alphabetical index of the verses of the text is published in 1929 A.D. (vide p. XXV). Its Gujarātī translation by Ānandasāgara Sūri is published in R. K. Samsthā, Butlam, in 1937 A.D.

accessories of monks and penance<sup>1</sup>, (iv)  $anuj\tilde{n}\tilde{a}^2$  (permission) and (v)  $sa\dot{m}lekh\dot{a}n\bar{a}$  (mortification) respectively.

It may be noted that this work is unique in two senses:

- (i) It is the first amongst ancient works to give pros and cons for the topics expounded here.
- (ii) This work deals with the subject of *Thava-parinnā* etc., the  $P\bar{q}hu\bar{q}as$  (vide the com. on v. 1110) which are not mentioned elsewhere.<sup>3</sup>

Section III establishes the existence of the soul in the case of all the five kinds of the sthāvara living beings beginning with the earth-bodied ones and ending with vegetation. In v. 371 of section II (i. e. v. 598) there is mention of Jogavihāna. It seems to be the name of a work, but, it is certainly not the same as Vīsavīsiyā (XVII) which has the same title as this. Further, in this section, v. 122-123 (i. e. v. 349-350) there is mention of a narrative of two sitthins, one of them being Jiṇṇa-sitthi. This narration is given in the com. (pp. 58b-59a).

The author has himself elucidated Pañcavatthuga in Samskṛta and has furnished us with quotations. In this com. (p. 1b) we find that the lines beginning with तत्र शिष्टानामयं and ending with विश्वविनायकोपशान्तये almost tally word for word with those in the com. (Vol. I, p. 2) of AIP.

### (45) Pañcāsaga4

This is a work in Pāïya in verse in Āryā. It is divided into 19 sections, each known as pañcāsaga<sup>5</sup> as it consists of

- 1 This topic is dealt with in AJP (Vol. II, pp. 218-224), and the verse quoted in its com. (Vol. II, p. 220) is also quoted in the svopajña com. (p. 131b) on Pañcavatthuga (v. 853) with this difference that there is 'तथा चरितं' for 'तदाचरितं'.
- 2 Non-violence is treated here at some length, and the Vaidika view is refuted.
- 3 See the Gujarātī upodghāta (p. 1) of Anandasāgara Sūri to his translation of Pañcavatthuga.
- 4 The text along with Abhayadeva Sūri's com. called S'isyahitā is published by Jaina Dharma Prasāraka Sabhā, Bhavnagar, in 1912 A.D. The bare text and the alphabetical index of its verses are published in 1928 and 1929 A.D. respectively. Further, both the text and its com. by Abhayadeva are also published by R.K. Samsthā, Rutlam, in 1941 A.D.
- 5 Cf. Rāhula Sānkrityāyana's mention of three sections of Majjhi-manikāya as (a) Mūla-paņņāsaka, (b) Majjhima-panņāsaka and (c) uparipaņṛāsaka, panņāsaka standing for 'pañcāsaka'.

50 verses. The entire work, too, goes by the same name. Some persons believe that just as in Sodasaka, there are 16 sodasakas, and in Vīsavīsiyā there are twenty vīsiyās, here, too, there must have been 50 pañcāsagas. But will they take into account that in Astaka there are not 8 astakas but 32? So it is no wonder, if our author did not compose 50 pañcāsagas. Each of the 19 pañcāsagas has a significant title in Samskṛta for it as under:—

(i) Śrāvaka-dharma-vidhi, (ii) Dīkṣāvidhāna³, (iii) Vandanavidhi (Caityavandana⁴), (iv) Pūjāprakaraṇa (Pūjāvidhi), (v) Pratyākhyānaprakaraṇa(vidhi), (vi) Stavavidhi, (vii) Jinabhavanakaraṇavidhi⁵, (viii) Pratiṣthāvidhi, (ix) Yātrāvidhi, (x) Upāsaka-pratimāvidhi, (xi) Sādhudharmavidhi, (xii) Sāmācārī, (xiii) Piṇḍavidhi, (xiv) Śīlāngavidhi, (xv) Ālocanāvidhi, (xvi) Prāyaścittavidhi, (xvii) Sthitāsthitavidhi (Sthitādikalpa), (xviii) Sādhupratimā and (xix) Tapovidhi.

This compendium of 19 sets of 50 stanzas has some verses in common with  $V\bar{\imath}sav\bar{\imath}siy\bar{a}$ . Some verses of  $Pa\bar{\imath}c\bar{a}saga$  VIII tally in meaning with a portion of  $Nirv\bar{a}nakalik\bar{a}$  as stated in the intro. (p. 9a) of the latter.

From p. 22a it appears that some one else had commented upon  $Pa\tilde{n}c\bar{a}saga$  before Abhayadeva Sūri did so in Samvat 1124.

### (51a) Bhāvanāsiddhi

Whether this work is in Samskṛta or Pārya is not known; for, I do not know of any other source than Sarvajñasiddhi (p. 11) which mentions it. The pertinent line is:

"प्रपश्चितमेतद् भावनासिद्धो इति नेह प्रयासः"

<sup>1</sup> This name is not mentioned by the author himself in this work.

<sup>2</sup> This is mentioned in Païya at the end of every pañcāsaga except the 6th, the 17th, the 18th and the 19th wherein the titles are given in Samskrta.

<sup>3</sup> See "A Fourth Report of Operations in search of Sanskrit Mss. in the Bombay Circle, April 1886 to March 1892" (p. cxxxix) by P. Peterson.

<sup>4</sup> See Pet. Rep. I, app. p. 16, No. 25.

<sup>5</sup> See Indian Antiquary (Vol. XXIII, p. 194).

<sup>6</sup> See pp. XXXVII-XXXVIII.

<sup>7 &</sup>quot;अन्ये त्वविभक्तिकनिर्देशं कृत्वा 'मो' निपात इति व्याख्यान्ति।"

From the context it appears that vairāgya (detachment) is a topic dealt with, in *Bhāvanāsiddhi*. It may be that it may be dealing with all the four holy reflections viz. love, serene joy, compassion and detachment or with twelve reflections mentioned in TS (IX, 7).

### (54 & 54a) Yogadrstisamuccaya and its svopajña com<sup>1</sup>.

This work is written in Samskrta in 226 verses. It deals with three kinds of yoga: (i) icchā-yoga, (ii) śāstra-yoga and (iii) sāmarthya-yoga and two varieties of the last. It then proceeds to expound eight dṛṣṭis². No Jaina work which is older than this and which treats this subject, is available. So, until we come across such a work, Haribhadra should be credited for ushering this new era in the Jaina world.

Up to his days it appears we had the exposition of 14 gunasthānas, that of the four types of meditation, that of the three stages of a mundane soul and description of the five mahāvratas (yamas), control over senses (pratyāhāra) etc. It was, however, Haribhadra who described the spiritual development in terms of yoga. For a corroborative evidence the reader may refer to his works such as Yogadrṣṭisamuccaya, Yogabindu, Jogavihāṇavīsiyā (Vīsavīsiyā XVII), Yogasataka and Ṣoḍasaka.

<sup>1</sup> Both have been published in D. L. J. P. Fund Series as No. 12 in 1912 A. D. The English intro. of the late Dr. Luigi Suali referred to, in the preface of this edition, is to be found in the edition of *Yogabindu*. For another edition of the text and the com. see p. XXXI.

<sup>2</sup> Nyāyācārya Yasovijaya Gaņi has treated this subject in his four Samskṛta Dvātrinisikās (XXI-XXIV). For the masses incompetent to follow Samskṛta, he has dilated upon this subject in Gujarātī in verse.

<sup>3</sup> It appears that in the Jaina āgamas the word 'jhāṇa' implying 'meditation' has been primarily used for 'yoga'. Its characteristics as well as its varieties form the subject-matter of several āgamas e.g. (i) Thāṇa (IV, I), (ii) Samavāya (IV), (iii) Viāhapaṇatti (XXV), (iv) Uttarajjhayaṇa (XXX, 35) and (v) Āvassayanijjutti (kāusagga-nijhayaṇa; v. 1462-1468). This topic is dealt with, in TS (IX, 27) and in Jinabhadra Gaṇi's Jhāṇasaya.

<sup>4</sup> This is named as Yogavińsikā by Yasovijaya Gaņi in his com. on it.

<sup>5</sup> For further information the reader is referred to Pandit Sukhlal's article "Yogadarśana" published in the intro. to Pātañjala Yogadarśana ane Yogavińs'ikā.

The last topic is the exposition of the four types of yogins. It points out the qualifications of persons entitled to study yoga-śāstra.

The entire work is commented upon by the author himself.

The verse beginning with बुद्धिज्ञीनमसंगोह reminds one of Bhagavadgītā (X, 4). Dharmabindu (IV, 3) is quoted in the svopajña com. (p. 4a) of the tenth verse of this work and Yoganirṇaya in this com. (p. 2a) on the first verse. Further, in this svopajña com. (p. 6a) on Yogadṛṣṭisamuccaya Patañjali, Bhadanta Bhāskara and Bandhu Bhagavaddatta are mentioned. Besides, in this com. 'Yogacārya' occurs in several places e. g. on pp. 5a, 7a, 7b & 10a (the com. on v. 14, 19, 22 & 35). This is a Jaina ācārya no doubt; but who he is is not known.

#### (55) Yogabindu<sup>1</sup>

This is a small treatise in Samskrta in 5272 verses composed in Anustubh metre. It deals with spiritualism (adhyātman). The specific contents of Yogabindu are: refutation of the Maheśavādins and the Puruṣādvaitins, prowess of yoga, its background such as pūrvasevā etc., five types of anuṣṭhāna, eulogy of scriptures, three karaṇas—yathāpravrtti etc., and attainment of right faith, virati (abstinence from sinful activities) and liberation. So far as these contents are concerned there is some affinity between this work and Yoga-dṛṣṭisamuccaya. But the former differs from the latter in its treatment of spiritual progress. When does this progress commence? The answer supplied by Yogabindu is that the spiritual development synchronizes with the lessening of the powers of infatuation, and that the former gains more and

<sup>1</sup> This along with a com. by an incognito is edited by the late Dr. Suali and is published by the Jaina Dharma Prasāraka Sabhā in 1911 A.D. These two along with *Yogadrstisamuccaya* and its com. by Haribhadra have been published by Jaina-grantha-prakāśaka-sabhā as Nos. 25 & 24 in 1940 A. D.

<sup>2</sup> The learned editor, the late Dr. Suali has himself stated in his preface that the numbering of the verses must be increased by one after v. 352, this number having been repeated twice. It is a very good thing that he has furnished us with an alphabetical index of the verses occurring in the text as well as the com.

more strength as the soul goes on subduing infatuation. The graded progress of spiritual devolopment is divided into five stages (bhūmikās) viz. adhyātman, bhāvanā, dhyāna, samatā and vrttisankṣaya. As stated in v. 419 & 421 Patanjali has named these first four stages as samprajnāta and the last as asamprajnāta.

Yogadṛṣṭisamuccaya: designates the stage prior to the commencement of spiritual development as ogha-dṛṣṭi, and explains its various grades by illustrations. The stage following the ogha-dṛṣṭi and culminating in yogāvasthā is called yoga-dṛṣṭi. The graded development of this yogāvasthā is explained by dividing it into eight steps known as the eight yoga-dṛṣṭis.

Some verses of Yogabindu are quoted elsewhere. For instance, verses 126 to 130 are quoted in the com. on Dharmabindu (I, 19) and v. 449 by Guṇaratna in his com. Tarkarahasyadīpikā¹ (p. 42a) on Ṣaḍdarśanasamuccaya (v. 41) where it is ascribed to Vindhyavāsin, while, in the com. to Yogabindu it is introduced by the words "आप पर:". Verse 450 is also quoted by Guṇaratna on p. 42a, and it is there attributed to Āsuri, while there is no such mention in Yogabindu or its com. above referred to.

The late Dr. L. Suali in his preface (p. III) to his edition of *Yogabindu* with a Samskrta com. has made the following observation:—

"In many cases it is doubtful whether a verse recurring in several works of Haribhadra, either in the text, or in the commentary, or in both, are by the author himself, or quotations from older works retouched perhaps by Haribhadra. I propose to give in a separate treatise a full list of all such verses from the six<sup>2</sup> works by Haribhadra...".

From v. 83 of Yogabindu one can safely infer that the five causes which are necessary for the accomplishment of a kārya have been expounded in a work or works composed prior to this work. According to the commentator, one of these works is S'āstravārtāsamuccaya.

<sup>1</sup> This work will be hereafter referred to as TRD.

<sup>2</sup> They are: (i) Dharmabindu, (ii) Yogabindu, (iii) Yogadrstisamuccaya, (iv) Lokatattvanirnaya, (v) Saddarsanasamuccaya and (vi) S'āstravārtāsamuccaya.

<sup>3</sup> This topic is treated in AJP, Vīsavīsiyā (IV, 14-15) and to some extent in Lokatattvanirnaya (II, v. 17-20 & 28-30).

In the 100th and 200th verses the author has referred to the doctrine of Gopendra¹ and in the 300th to that of Kālātīta.

It seems that v. 301-307 are from some work of this Kālātīta.

In v. 119 'cāri-sanjīvinī-cāra' nyāya is mentioned.

In the late Dr. Suali's edition of the text and the com., the name of the commentator is not mentioned but he cannot be Haribhadra; for, it is not likely that he would address himself as भगवतः श्रीहरिभद्रस्रेः as is done in the last but one line of the com. If we can, however, look upon this expression as an interpolation and can safely assume that the com. is composed by Haribhadra it may be noted that in the com. (p. 1b) to Yogabindu (I) we come across the following verse which shows his keenness for rationalism and his love for logical reasoning:—

"आग्रही बत निनीषति युक्तिं तत्र यत्र तस्य मतिनिविष्टा । निष्पक्षपातस्य तु युक्तिर्यत्र तत्र तस्य मतिरेति निवेशम् ॥"<sup>4</sup>

In Yogavāsistha (nyāya-prakaraṇa) this idea is beautifully expressed as under:—

"अपि पौरुषमादेयं शास्त्रं चेद् युक्तिबोधकम् । अन्यत् त्वार्थमपि त्याज्यं भाव्यं न्याय्यैकसेविनाम् ॥ युक्तियुक्तमुपादेयं वचनं बालकादिपि । अन्यत् तृणमिव त्याज्यमप्युक्तं पद्मजन्मना ॥"

- 1 He is mentioned in *Lalitavistarā* (p. 45b), and a portion is quoted from his work on this very page.
- 2 In the following verse of the colophon of Durgapadaprakāśa, Prabhānanda's com. to Vītarāgastotra, this commentator is referred to as 'pratibhāsamudra' and 'munīśvara':—

"तदीयपट्टे प्रतिभासमुद्रः श्रीमान् प्रभानन्दमुनीश्वरोऽभूत् । स वीतरागस्तवनेष्वमीषु विनिर्ममे दुर्गपदप्रकाशम् ॥ ४॥"

It appears that this is from the pen of the commentator himself. If so, is it not an instance of self-praise?

Yaśovijaya Gani has referred to himself in the plural in the last line of his com. to Patañjali's Yogadarśana. It runs as under:—

"दर्शितः प्राज्ञबोधाय यशो विजयवाचकैः"

- 3 In the edition issued as Nos. 24-25 by Jaina-grantha-prakāśaka sabhā the com. is styled as svopajña.
- 4 According to Jūānakalaśa's Sandehasamuccaya, this verse belongs to Umāsvāti. Vide Pandit Hargovinda's Samskrta intro. (p. 2b, fn.) to Syādvādakalpalatā.

#### (58) Laggasuddhi or Laggakundaliyā

This is a small work in Pāïya in 133 verses. Its Saṃskṛta title is Lagnasuddhi. In v. 132 the word 'Haribhadda' occurs. So it may be inferred that this work is composed by some one known as Haribhadra. This inference is corroborated by the fact that it is attributed to Haribhadra by Kulamaṇḍana Gaṇi as can be seen from the following lines occurring in his Vicārāmṛtasaṅgraha (p. 11) composed in Saṃvat 1443 (समाध्याक):

''धर्मसंग्रहण्यनेकान्तजयपताकापंचवस्तुकोपदेशपदल्र अशुद्धिलोकतत्त्वनिर्णययोगिबन्दुधर्म-बिन्दुपंचाशकषोडशकाष्टकादिप्रकरणानि चतुर्दशशतिमितानि पूर्वश्चितव्यवच्छेदकालानंतरं पंचपंचाशता वर्षैः दिवं गतैः श्रीह्रिभद्रस्रिभिविंरचितानि''

Kulamandana thus equates the author of Laggasuddhi with that of AJP. Hemahamsa Gani in his com. (p. 207) on Ārambhasiddhi (V, 14), a work of Udayaprabha Sūri (the guru of Mallisena Sūri¹) has quoted the following verse and attributed its authorship to Haribhadra:—

"कारावयस्स जम्मण रिक्खं दस सोलसं तहह्यारं । तेवीस पश्चवीसं विम्बपइट्टाइ विजिजा ॥"

This verse is found in Laggasuddhi as v. 23. There is a palm-leaf Ms. of this Laggasuddhi in Cambay. Its title is here noted as Lagnakundalikā. On the basis of this Ms. variants are noted by Muni Kāntivijaya in his article "लग्नहिनां पाठांतरो" published in "Jaina Satya Prakāśa" (Vol. VII, No. 12). These refer to the printed edition published in Sanivat 1974 by Bhīmasinha Manak, along with Ārambhasiddhi and Dinasuddhi.

# (62) Lokatattvanirnaya3 or Nṛtattvanigama

This is a small work in Samskrta. From the opening verse it appears that the title of this work is *Nṛtattvaniquma*; but the popular title is somehow *Lokatattvanirṇaya*, and it occurs in the colophon. This work comprises 147 (75+35<sup>4</sup>+37)

<sup>1</sup> He has composed SM in Śaka year 1214 i. e. Samvat 1349.

<sup>2</sup> This will be hereafter noted as JSP.

<sup>3</sup> The text was edited in 1902 A. D., Bhavnagar. It has been published along with a Gujarātī translation in 1921 A. D. as No. 10 in Hamsavijayajī Jaina Free Library Series. At least by 1910 A. D. the text was edited and translated into Italian by Dr. L. Suali and it was published in Giornale della societa Asiatica Italiana i. e. Journal of the Italian Asiatic Society (Vol. XVIII, p. 263 ff.).

<sup>4</sup> There are quotations from Upanisads, and they are counted as v. 1 in the edition of 1921 A. D. which I here follow.

verses in different metres. Thus this work gets divided into three sections. In I, 23-31 undesirable activities of Visnu. Śambhu, Śakra, Haladhara, Skanda, Āryā (Ambikā), Vināyaka, Brahman, Sūrva, Anala, Soma and Indra are referred to. The author condemns these acts; but he is sufficiently broad-minded to bow to one who is really dispassionate, though he may be named as Brahman, Visnu, Śańkara or Hara. This work describes the nature of the universe (I, 42-75) and states various views about its creation. The next topic is the nature of the soul (II, 1-11). This is followed by the exposition of the doctrine of karman etc. as propounded in the non-Jaina schools of philosophy (II, 12-35). Here the universe is explained according to the views of those who lay undue emphasis on svabhāva, niyati or parināma. It then states the Jaina view (III, 1-37) and thereby refutes the non-Jaina ones previously noted.

In I, 15 we have: न ह्यासवादा नभसः पतन्ति. This can be compared with AJP (Vol. I, p. 212). In I, 19 there is an allusion to a narration pertaining to one who accepted gold.

It may be observed that some of the verses of this work practically tally with those of *Bhagavadgītā*. For instance I, 52 (सर्वतः पाणि॰) = XIII, 13; I, 53 (ऊर्ध्व॰) = XV, 1; II, 2 (द्वावेव॰) = XV, 16; II, 6 (न कर्नृ॰) = V, 14; II, 8 (वैनं॰) = II, 23; II, 9 (अच्छेयो॰) = II, 24; and II, 13 (उद्धरेद्द॰) = VI, 5.²

पुरुष एवेदः ...रोहति which marks the beginning of II occurs in S'vetāsvataropaniṣad (III, 15) and यसात परं...सर्व in III, 9. यदेजति...बाह्य(त): is found in Īsāvāsyopaniṣad (5) with तद् for यद्. The first foot of एक एव...प्रलीयते tallies with that of Brahmabindu (v. 12).

Some verses from this work are referred to, by Gunaratna in his TRD. For instance, v. 32 & 38 occur in this com. on p. 4a.

### (65) Vīsavīsiyā<sup>3</sup>

This work in Pāïya consists of twenty sections. Each

<sup>1</sup> See pp. XXIV and XXV.

<sup>2</sup> For details see P. K. Gode's article "The Bhagavadgītā in the Pre-Śāmkarācārya Jaina Sources".

<sup>3</sup> This work—the bare text along with Yasodeva Sūri's Paccakkhānasarūva, Kātantravibhramasūtra and its avacūrni by Cāritrasimha,
Rājasekhara's Dānasattrimsikā with avacūrni, Kṣamāsramaṇa Jinabhadra Gaṇi's Visesaṇavaï and Rṣivardhana Sūri's Nemistuti is
published by R. K. Samsthā, Rutlam, in 1927 Å. D.

one of them except the fourteenth comprises twenty verses (gāthās) and is hence known as vīsiyā (Sk. vimsikā). Further, each except the 15th, is named in Samskrta according to the subject it deals with, with the word 'vimsikā' added to it as can be seen from Prof. K. V. Abhyankar's edition. The twenty names without the word 'vimsikā' are:

(1) Adhikāra, (2) Anādi, (3) Kula-nīti, (4) Carama-parivarta, (5) Bījādi, (6) Šaddharma, (7) Dāna, (8) Pūjā-vidhi, (9) Śrāvaka-dharma, (10) Śrāvaka-pratimā, (11) Yati-dharma, (12) Śikṣā, (13) Bhikṣā, (14) Tadantarāyaśuddhi-linga, (15) Āloyaṇā (Sk. Ālocanā), (16) Prāyaścitta, (17) Yoga-vidhāna, (18) Kevala-jñāna, (19) Siddha-vibhakti and (20) Siddha-sukha.

In Vīsiyā I, verses 11-15 enumerate the names of the twenty *vīsiyās*, and they give us an idea of the contents of this work.

Vīsiyā II proves that the world is made up of five astikāyas, is beginningless and is not created by any super-human agency.

Some social practices and observances based upon the family traditions and customs of the country form the main theme of Vīsiyā III. Some of these are no longer seen. Even then the section deserves to be studied by a student of ancient culture and sociology.

The last existence preceding final emancipation is called 'carama-parivarta' known also as 'apunarbandhaka' and 'nivṛt-tādhikārapravṛtti'. Herein every activity of the human being is directed towards the attainment of salvation. This is the theme of Vīsiyā IV. In v. 143–15 five views regarding the causality of the universe are noted and evaluted.<sup>4</sup>

Vīsiyā V compares the religious life with a tree.

Attainment of right faith is the main subject of Vīsiyā VI.

Vīsiyā VII deals with three kinds of endowments viz., right knowledge, safety and religious utility.

<sup>1</sup> Herein, only six verses are printed in the case of Vīsiyā XIV. This edition published in 1932 A. D. contains Sk. intro., Sk. rendering (chāyā), notes in English and an appendix in Sk.

<sup>2</sup> For comparison see p. XXXV.

<sup>3</sup> This is reproduced from Sammaïpayarana (III).

<sup>4</sup> This topic is dealt with in other works of Haribhadra. See fn. 3 of p. XXXII.

Worship of the Deity and its varieties and sub-varieties are treated in Vīsiyā VIII.

In Vīsiyā IX, the life of the Jaina laity is expounded.

Vīsiyā X deals with the postures of a Jaina householder.

In Vīsiyā XI there is exposition of the life of the Jaina monastic order.

In Vīsiyā XII religion is compared with a kingdom and a perfectly religious monk with a monarch. Religious instruction is its central theme.

Vīsiyā XIII explains the forty-two faults to be avoided by the *Jaina* clergy while accepting alms.

Vīsiyā XIV discusses the factors which act as obstacles in partaking the alms obtained in a faultless manner.

Confessions of faults and atonements are the respective topics of Vīsiyās XV and XVI.

In Vīsiyā XVII, v. I yoga is defined as an activity leading directly to salvation. Verse 2 mentions the five divisions of yoga. Of them the first two comprises karma-yoga and the last three  $j\tilde{n}\bar{a}na-yoga$ . Each of these divisions has four varieties, and each of them four sub-varieties. Thus yoga is of eighty types. In v. 8 there is mention of  $anukamp\bar{a}$ , nivvea, samvega and pasama respectively. Verses 17–20 mention the four varieties of good practice. This Vīsiyā does not deal with the initial stage of spiritual development but rather the mature one. The topic of this  $V\bar{\imath}siy\bar{a}$  and the style of treating it agree with those of Sodasaka. This  $V\bar{\imath}siy\bar{a}$  is commented upon by Nyāyācārya Yaśovijaya Gaṇi.

Omniscience is the central theme of Vīsiyā XVIII.

Various types of the liberated souls form the subjectof Vīsiyā XIX. These have for their basis the condition of life in their last birth as a human being. That emancipation is not the sole right of males but is equally shared even by females, is ably discussed in v. 6-12.

Prof. K. V. Abhyankar has stated in his notes that the following verses tally with others:

IV, 14 = Sammaipayarana (III, 53). For comparison see  $S'vet\bar{a}svataropanisad$  (I, 2).

VI, 5 & 6 (the first hemistiches) = the first hemistiches of Āvassayanijjutti (v. 105 & 106) 280).

VI,  $7-\$=Vises\bar{a}^\circ$  (v. 1202-1203) and  $Pa\~ne\=asaga$  (v. 123-124).

IX,  $11-20=Pa\~ne\=asaga$  (I, 41-50).

IX,  $8-20=S\=avayadhammavihi$  (v. 106-108 and 111-120).

X,  $1=Pa\~ne\=asaga$  (v. 447).

XI,  $2=Dasavey\=aliyanijjutti$  (v. 314) and  $P\=a\~ne\=asaga$  (v. 513).

XIII, 3-4,  $5-7=Pi\'nd\=anijjutti$  (v. 92-93, 408-409 and 520).

"  $10=Pi\'nd\=anijjutti$  (v. 662) and Ohanijjutti (v.

I may add that XX, 6 is almost the same as one occurring in Samarāiceaeariya (IX, p. 970, B. H. Dosi's edn.) and VI, 9-14 with Samarāiceaeariya (I, 72-77).

Prof. Abhyankar has noted parallel ideas for comparison. Of them I may note the following:

अणाइयमभ्गे तम आणि occurring in II, 18 = तम आसीत् तमसा गृद्धमधे प्रकेतम् (Taittiriya Brāhmaṇa II, 8, 9).

इत्थियणमुज्झियञ्च (III, 17) = Arthaśāstra.

VII, 3-5 = Yoyabindu 345 & 349.

XII, 12 = Āvassayanijjutti (v. 99).

, 16 = Kāṭhaka (I, 2, 15).

XVII, 14-16 = Jñānasāra (XXIII¹).

XX, 2-20 = Ovavāïya (last verses).

, 9-16 = Uttarajjhayana (XIX, 76-85).

Ānandasāgara Sūri has composed a com. on Vīsavīsiyā. It deserves to be soon published.

# (68 & 69) S'āstravārtāsamuccaya & Dikpradā°

The text is in Sanskrta in verse. It examines, refutes and reconciles some of the views of the non-Jaina schools and sects in a spirit which is highly laudable as the author respectfully refers to the opponents and does not stoop low as some critics do. The author himself has written a com. on this work. It is designated as *Dikpradā*. The text consists of 700 verses

<sup>1</sup> This is Lokasanjnastaka.

<sup>2</sup> Both have been published in 1929 A.D. by the trustees of the Vijayadevasūrasangha samsthā Godījī Jaina Upāśraya, Bombay. The text along with Syādvādakalpalatā was published in D. L. J. P. F. series in 1914 A. D. For another edition of the text see p. XLII.

<sup>3</sup> See Prof. Abhyankar's intro. (pp. 6-7) to his edition of 'Vimsati-Vimsika'.

whereas the extent of this com. comes to 2,250 slokas (one sloka being equal to 32 letters). Nyāyācārya Yaśovijaya Gaṇi, too, has written a com. on this text, and it is more exhaustive than Dikpradā. It is styled as Syādvādakalpalatā. Yaśovijaya has divided the text into eleven sections and has named each as 'stabaka'; but the author has not done so as can be seen from the printed edition. The main topics dealt with, in this work are:

(i) The establishment of the existence of 'soul' and refutation of the Lokāyata system of thought, (ii) the Jaina view about violence (himsā), and the denouncement of the himsā sanctioned by the Vedas, (iii) the theory of causation—five factors examined, (iv) refutation of the Sānkhya system, (v) criticism of the views of Dharmakīrti and other Bauddhas, (vi) the Jaina view about reality, (vii) refutation of Brahmādvaita, (viii) establishment of omniscience and refutation of the Mīmāmsaka view in this connection and (ix) the nature of liberation.

In the text we come across the following names:

Brhaspati (v. 111), Buddha (v. 464, 466 & 661), Dhar-makīrti (v. 603), Jaimini (v. 612), Kapila (v. 237), Manu (v. 209) and Vyāsa (v. 75 & 690).

Dikpradā, too, mentions certain names e. g. Āsuri (p. 32a), Dharmakīrti (p. 38b), Kumārila (p. 80b), Śāntarakṣita (p. 42b), Subandhu<sup>s</sup> (p. 73a) and Vindhyavāsin (p. 32a).

In the text at times we come across verses which really belong to some other works. Some of them are:

"न तत्र किञ्चिद् भवति न भवत्येव केवलम् ॥ २६९ ॥ भावे ह्येष विकल्पः स्याद् विधेर्वस्त्वनुरोधतः । न भावो भवतीत्युक्तमभावो भवतीत्यपि ॥ २७० ॥" "नासतो भावकर्तृत्वं तदवस्थान्तरं न सः ॥ २९६ ॥

<sup>1</sup> See pp. XXIII-XXV.

<sup>2</sup> See p. XXV.

<sup>3</sup> See fn. 2 of p. XXVIII.

<sup>4</sup> See fn. 3 of p. XXXII & p. XXXV.

<sup>5</sup> It is characterized by origination, destruction and permanence.

<sup>6</sup> See Vīsiyā XVIII and fn. 6 of p. XXV.

<sup>7</sup> See Vīsiyā XIX.

<sup>8</sup> In Syādvādakalpalatā (p. 267a) we have Devabandhu instead of Subandhu.

वस्तुनोऽन्तरं सत्ता कस्यचिद् या नियोगतः ।
सा तत्फलं मता सैव भावोत्पत्तिस्तदात्मिका ॥ २९७ ॥
असर्वुत्पत्तिरप्यस्य प्रागसत्त्वात् प्रकीर्तिता ।
नासतः सत्त्वयोगेन कारणात् कार्यभावतः ॥ २९८ ॥"
''खयं रागादिमान् नार्थं वेत्ति वेदस्य नान्यतः ।
न वेदयित वेदोऽपि वेदार्थस्य कुतो गितः? ॥ ६०४ ॥
तेनाभिहोत्रं जुहुयात् स्कृर्णकाम इति श्रुतौ ।
खादेत् स्व(त् श्व)मांसमित्येष नार्थं इत्यत्र का प्रमा? ॥ ६०५ ॥"
''अन्यथा दाहसम्बन्धाद् दाहं दम्धोऽपि सन्यते ।
अन्यथा दाहसम्बन्धाद् दाहं दम्धोऽपि सन्यते ।
अन्यथा दाहराब्देन दाहार्थः सम्प्रतीयते ॥ ६६७ ॥"
''दम्धे बीजे यथाऽत्यन्तं प्रादुर्भविति नाष्ट्वरः ।
कर्मबीजे तथा दम्धे न रोहिति भवाष्ट्वरः ॥ ६९३ ॥"

Of these v. 269, 270, 604 and 605 are taken from Dharmakīrti's Pramāṇavārtika, the corresponding numbers being I, 279; I, 280; I, 319; and I, 320. There are variants e.g. न तस्र for न तत्र in I, 279; भवतीति न for भवतीत्रिण in I, 280 and खादेच्छ्वमांस for खादेत् ख(त्र)भांत्र in I, 320. As regards v. 296-298, at least the latter half of v. 296 is attributed to Sāntarakṣita. I do not find any of these verses in Tattvasangraha. So, if they are not really there, they may be from some other work of his¹ or from a work of his name-sake.

Verse 667 is the same as v. 425 of Vākyapadīya (II), with this difference that there we have "अन्यथेवाधिसम्बन्धार्" as the first foot. Verse 693 is a quotation from the Bhāṣya (Vol. II, p. 319) on TS (X, 7). Verse 666 is also perhaps a quotation. Verses 367, 508, 509, 513, 515, 516, 517, 518, 666, 667 and 670 occur in AJP on p. 56 of Vol. II, p. 132 (I), p. 133 (I), p. 297 (I), p. 71 (I), p. 72 (I), p. 72 (I), p. 72 (I), p. 396 (I), p. 396 (I) and p. 402 (I), while v. 246, 316, 317, 332 and 422 occur in the com. on AJP on pp. 134 & 190 of Vol. II, p. 263 (I), p. 263 (I), p. 233 (I) & p. 502 (II) and p. 257 (I).

In v. 583 we have the latter half as "प्रमाणपत्रकावृत्तेस्तत्राभाव-प्रमाणता". This seems to be an echo of the following verse occurring in Kumārila's Mīmāmsāslokavārtika (p. 473):

"प्रमाणपञ्चकं यत्र वस्तुरूपे न जायते । वस्तुसत्तावबोधार्थं तत्राभावप्रमाणता ॥"

<sup>1</sup> For the list of his works see "Foreword" (pp. XX-XXIII) to Tattvasangraha.

Similarly "तस्मादालोकवद् वेदे सर्वसाधारणे सति", a hemistich of Mīmāmsāslokavārtika (p. 74) is incorporated in the following verse:

''आह चालोकवद् वेदे सर्वसाधारणे सति। धर्माधर्मपरिज्ञाता किमर्थं कल्प्यते नरः ? ॥ ५८५ ॥"

In Dikpradā (where this verse is explained) Kumārila is mentioned.

Verses 581-583 occur in Sarvajñasiddhi as v. 11-13 with a variant 'भावस्य मानता' for 'भावप्रमाणता' in v. 13. Verse 76 beginning with 'नासतो विद्यते' completely tallies with Bhagavadgītā II, 16, and v. 563 can be compared with Bhagavadgitā XIII, 8. The first foot of v. 166 viz. 'काल: पचित भूतानि' tallies with Maitri Upanisad VI, 15. The first hemistich agrees with that of Adiparvan I, I, 190 of Mahābhārata (B.O.R.I.), and the second line is found only in the northern recention of MBh (vide p. 29 of Adiparvan).

#### (74) Saddars'anasamuccaya1

It is a small treatise composed in Samskrta in 87 verses. All of them except the 42nd and the 82nd are in Anustubh metre. The 42nd verse is in Upajāti and the 82nd in Sundarī<sup>2</sup> also known as Viyoginī and Vaitālīva.

This work as its very name signifies, deals with the six systems of Indian philosophy. The first verse serves as a mangala. The second and the third mention the names of the six systems of philosophy and a few details about them. Verses 4 to  $11\frac{1}{2}$  treat Buddhism,  $11\frac{1}{2}$  to  $32\frac{1}{2}$  Naiyāyika darsana,  $32\frac{1}{2}$  to  $43\frac{1}{2}$  Sānkhya darsana,  $43\frac{1}{2}$  to  $5\overline{8}$  Jainism, 59 to 67Vaisesika darsana, 68 to 77 Jaiminīya darsana, 78 to 79 the difference of opinion as to which should be considered as six darsanas, 80 to  $86\frac{1}{2}$  Lokāyata (Cārvāka) mata and the last

<sup>1</sup> This name is not mentioned in the work by the author himself. I do not know if he has referred to it in any other work of his. I find this name for the first time in TRD, Gunaratna Sūri's com. (p. Ia, v. 4) on it.

<sup>2</sup> This change in the metre of this v. 82 and the remark made by Gunaratna Suri, while commenting upon it, has led Pandit Bechardas to surmise that this verse is not from the pen of Haribhadra. See his Jainadars'ana (sūcana, p. I).

<sup>3</sup> See my article दर्शनोनी गणना अने घटना published in JSP (Vol. IX, No. 3. pp. 77-82).

hemistich the author's advice to the reader. In v. 11 three characteristics of a hetu acceptable to the Bauddha school of logic are mentioned. Therein the word pakṣadharmatva deserves to be noted. Jinavijaya in his Hindī article "हरिभद्रस्रिका समयनिर्णय" (p. 36) says that this technical term is not found in any earlier work of any school of logic, though a phrase suggesting the same idea is met with. But this is incorrect; for, it occurs in Pramāṇavārtika (v. 3) of Dharmakīrti and even in Nyāyapravesaka (p. 1). of Sānkarsvāmin (?)

Verses 5 (second hemistich) to 8 occur in this very order in Jinasena's  $\bar{A}dipur\bar{a}na$  (parvan V) as v. 42-45. These may be originally belonging to some Bauddha work.

Verse 20 occurs in Nyāyamañjarī (p. 129) of Jayanta Bhatta<sup>1</sup>. In the errata of Pramāṇamīmāmsā, its source originally mentioned as Saddarsanasamuccaya is replaced by Nyāyamañjarī. So it is a suggestion that this v. 20 is quoted from Nyāyamanjarī. Mahendrakumāra, too, holds this very view as can be seen from his intro. to Nyayakumudacandra (Vol. II, p. 38). Further, on pp. 16 & 38 he has suggested that the life-limit of Haribhadra should be extended upto 810 A. D.; for, in his opinion Nyāyamañjarī was composed in about 800 A. D. at Kashmir. I am note in a position to form any definite opinion at present. But I may say that a question may be raised: if v. 20 which has its two hemistiches tallying with the second hemistiches of two verses of Nyāyamañjarī (p. 117, Kashi Samskrit Series, No 106) is really extracted from Nyayamanjari, why are the first hemistiches dropped? Is it not possible to believe that in Nyāyamañjarī, two verses are quted and not one as in Saddarsanasamuccaya?

Verse 72 is quoted in Nyāyakumudacandra (p. 505). This verse fairly tallies with one in Kamalaśīla's Pañjikā (p. 450) on Šāntarakṣita's Tattvasangraha. The original source may be some old work of the Jaiminīya school.

<sup>1</sup> He is also known as 'Jaran-naiyāyika'. He is an author of Nyāyakalikā, too. He is assigned a period of 760 A. D. to 840 A.D. in the intro. (p. 16) to Nyāyakumudacandra (Vol. II).

 <sup>&#</sup>x27;गम्भीरगिजतारम्भनिभिन्नगिरिगह्नराः। रोलम्बगवलव्यालतमालमिलनित्वषः॥ सङ्गत्तिटिञ्जतासङ्गपिशङ्गोत्तुङ्गविम्रहाः। वृष्टिं व्यभिचरन्तीह नैव प्रायः पयोमुचः॥"
 His life-period is about 713 A. D. to 763 A. D.

<sup>4</sup> His date is usually supposed to be 705 A. D. to 782 A. D.

As editio princeps may be mentioned the edition by F. L. Pullee in GSAI 1, 47 ff.; 8, 159 ff.; 9, 1 ff. There is a publication by Jaina Dharma prasāraka Sabhā, Bhavanagar. It is styled as "Śrī-Haribhadra-Sūrikṛta-granthamālā", is dated as Samvat 1964 and it includes over and above this work two more viz. S'āstravārtāsamuccaya and Aṣṭaka.

Saddarsanasamuccaya has at least four commentaries. Of them Gunaratna Sūri's com. TRD has been edited by L. Suali and published along with the text in Calcutta Bibliotheca Indica in 1905-7 A. D. The text and this com². are subsequently published by Śrī Ātmānand Sabhā, Bhavanagar, in Samvat 1974.

In TRD (p. 42a) and in SM (p. 97, com. on v. 15), too, the following line is attributed to Patanjali:

''शुद्धोऽपि पुरुषः प्रत्ययं बौद्धमनुपर्यति, तमनुपर्यन्नतदात्माऽपि तदात्मक इव प्रतिभासतें' ।

This is not found in Patanjali's Yogasūtras, but it practically occurs in Vyāsa's Bhāṣya (p. 91) on them (s. 20). So is this a slip or is it that in the time of Malliṣeṇa Patanjali was looked upon as the author of this Bhāṣya, Vyāsa being too ancient to be a commentator of Patanjali?

1 In this publication S'āstravārtasamuccaya is divided into eight stabakas, and each begins with the word 'stabaka' and its corresponding number. See intro. (p. XXXIX).

<sup>2</sup> On pp. 20a and 20b are mentioned 18 incarnations of Rudra (Śiva). This reference is wrongly attributed to Haribhadra by D. K. Shastri in his "श्रेव धर्मनो संक्षिप्त इतिहास" (p. 69). This has led him to say on p. 78 that Rāśikara has been looked upon as the 17th incarnation of Rudra by Haribhadra. Similarly, on p. 88 he has wrongly fathered upon Haribhadra the mention of the characteristics of the S'aiva yogins and that of the S'aiva sects and sub-sects. For, all these topics are dealt with in TRD.

<sup>3 &#</sup>x27;शुद्धोऽप्यसी प्रत्ययानुपद्यः यतः प्रत्ययं बौद्धमनुपद्यति' is the reading in the Bhāṣya.

<sup>4</sup> The very frequent practice of commenting upon one's own work i. e. of-writing a svopajña vrtti prevalent amongst the Jaina authors, may have led to the confusion between the sūtra-kāra and the bhāṣya-kāra. This is, of course, a conjecture to account for the slip, if admitted.

<sup>5</sup> See "Notes" (p. 174) on SM. Here the remark viz. 'the slip was originally Guṇaratna's and was afterwards repeated by Mallisena' is wrong; for, SM was composed in Saka 1214 i. e. Samvat 1349 whereas Guṇaratna, the author of TRD, composed Kriyāratnasamucaya in Samvat 1466, and thus he (Guṇaratna) flourished about 100 years after Mallisena.

There is another com. whose author is Manibhadra Sūri It is smaller as compared with the one noticed above. It is published in the Chokhambā Series, Benares, in 1905 A. D Herein "about half of the chapter on Jainism is found word for word, in the Syādvādamañjarī! Which was the plagiarist, this man or Mallisena." So says Colonel G. A. Jacob in his Laukika nyāyāñjali (pt. I, p. IX).

In Jaina granthāvalī, two more commentaries are noted. Of them Vidyātilaka alias Somatilaka Sūri is the author of one of them. The author of the other com. is not mentioned probably because he is incognito.

# (75) Sodas'akaprakarana<sup>2</sup>

This is a small treatise written in Sanskṛta, in verse, in Aryā<sup>3</sup>. It is divided into 16 adhikāras each of which is styled as soḍaśaka in the printed edition, the 1st adhikāra as the 1st soḍaśaka, the second adhikāra as the 2nd soḍaśaka and so on. Each of the 1st 15 soḍaśakas consists of 16 verses whereas the 16th has 17, the last written after the words "पोड्य पोड्यक्म". Probably this is the reason why the entire work is called Soḍaśaka; for, nowhere in this work the author has named it so. The authorship of this work is inferred from the phrase bhavaviraha occurring at the end of every adhikāra and is corroborated by the last verse of the last adhikāra.

The subject of each of the adhikāras is as follows:—

- (1) Examination of dharma (dharmaparīkṣā), (11) preaching (deśanā), (111) characteristics of dharma (dharmalakṣaṇa),
  - 1 This charge is unwarranted; for, it was customary in olden days to incorporate the statement of a previous writer or writers in one's work without making any mention of the same. See Hemacandra Sūri's Pramānamīmāmsā (p. 1) where 'what is originality' is discussed.
  - 2 This treatise together with Yaśobhadra's vivarana and Yaśovijaya's vyākhyā called Yogadīpikā has been published in D. L. J. P. Fund Series in 1911 A. D. In this edition the text is given separately, too, at the end. The text along with Yaśobhadra's com. and notes from Yaśovijaya's com. has been published in R. K. Samsthā, Rutlam, in Samvat 1992. The topics dealt with, in every sodaśaka, are given in the beginning by the editor.
  - 3 Amongst the available Samskrta works of Haribhadra this is the only one in Arya.

(IV) characteristics of one desiring dharma (charmaichuka-linga)<sup>1</sup>, (v) attainment of trancendental principles (lokottara-tattvaprāpti), (vI) a Jaina temple (Jaina mandira), (vII) a Jaina idol (Jaina bimba), (vIII) ceremony of consecration (pratisthā-vidhi), (IX) nature of worship (pujāsvarūpa), (X) fruition of worship (pujāphala), (XI) characteristics of srutajnāna (srutajnānalinga), (XII) renunciation (dīkṣā), (XIII) modesty to a preceptor (guruvinaya)², (XIV) types of yoga (yogabheda), (XV) nature of one to be contemplated (dhyeyasvarūpa) and (XVI) balance of mind (samarasa).

In XI, 5 there is an allusion to a narration pertaining to some sleeping king.

In XI 7-9 there is an exposition of  $v\bar{a}ky\bar{a}rtha$ ,  $mah\bar{a}v\bar{a}ky\bar{a}-rth\bar{a}$  and  $aidampary\bar{a}rtha$  as is the case with  $Uva\ddot{e}sapaya$  (v. 859-885). Haribhadra seems to be the first Jaina writer to have coined this terminology and replaced the traditional one comprising  $pad\bar{a}rtha$ , padavigraha,  $c\bar{a}lan\bar{a}$  and  $pratyavasth\bar{a}na$ .

In XI, 11 there is a reference to चारिचरकसङ्गीवनी. It is explained in the com. by means of a narration.

In XII, 1 there is a phrase वसन्तन्त्रपसिन्नमा. It is explained by the commentator Yasobhadra Sūri as विडम्बनाप्राया चैत्रमासपरिहासकृत-राजसिन्नमा. This may remind one of the following lines occurring in Jinaprabha Sūri's Bhavvacariyas and Kulakasangaha respectively:

#### "जिम धूलहडी केरड राउ"

"धूलिहरी रायत्तणसरिसा सन्वेसिं हसणिजा"

This mock-king may be compared with the pseudo-bridegroom figuring in the "ghīsa" of Surat.

In XV, 11 the word 'tīta' is used for 'atīta'. Yaśo-bhadra Sūri while elucidating it in his com. cites Siddhiviniscaya<sup>5</sup> as an example where such usage is met with.

The wording of XV, 14 is perhaps borrowed from the following line occurring in S'ūkla-yajurveda (XXXI):—

<sup>1-2</sup> The bhāvanās such as love etc. are expounded here.

<sup>3</sup> This work in Avahattha is published in the "Forbes Gujarātī Sabhā Quarterly" (Vol. I, No. 2, pp. 149-154).

<sup>4</sup> For details see my article "इरिप्रानी घीस" in the local weekly "Pratap" in its issue of 26-3-38.

<sup>5</sup> Is this the same work as one composed by Akalanka?

''वेदाहमेदं पुरुषं महान्तमादिखवर्णं तमसः परस्तातः । तमेव विदित्वाऽतिसृत्युमेति नान्यः पन्था विद्यतेऽयनाय ॥ १८ ॥"

This phraseology is incorporated in *Bhaktāmarastotra*. For other details see my Samskrtā bhūmikā (p. 11) to *Bhaktāmara*, Kalyāṇamandira and Namiūna.

According to Jaina granthāvalī (p. 164) Dharmasāgara, too, has commented upon Sodasaka-prakarana. Thus there are three commentaries.

## (76) Samsāradāvānalastuti1

This hymn consists of four verses in four different metres, and it is written in a language which is Samskita and Pāïya as well and is thus an example of 'Bhāṣāsama'. In v. 1 there is an eulogy of Lord Mahāvīra, in v. 2 that of all the Tīrthankaras, in v. 3 that of the Jaina canon and in v. 4 that of the goddess of speech. We have a pādapūrtī by Sumatikallola. It comprises all the feet. It is named as Prathamajinastavana. It is published in Jainastotrasangraha (pt. I, pp. 65-67). On pp. 67-69, there is Pārsvajinastavana which, too, is a pādapūrtī of all the feet. In part II (p. 20) we come across a hymn which is named as Jinastuti and which is a pādapūrtī of the first foot of every verse of the original one.

# (80) Samarāiccacariya or Samarāiccakahā<sup>8</sup> The first name is mentioned by the author himself on

This small bymn is nublished in several editions of "Pratikramana-

<sup>1</sup> This small hymn is published in several editions of "Pratikramaņa-sūtras".

<sup>2</sup> In "मांडवगढका मन्त्री अथवा पेथडकुमारवरिन्य" this very hymn in honour of Pramada-Pārsvanātha is published on pp. 64-69 in 17 verses in Samvat 1979 i. e. ten years after this publication.

<sup>3</sup> This work along with intro., contents and index was edited by H. Jacobi in the Bibliotheca Indica, and it was published by the Asiatic Society of Bengal, Calcutta, in 1926 A. D. This index contains proper names of persons and cities etc., and technical terms. B. H. Dosi has edited this work along with the Samskrta rendering and published it in two parts in 1938 and 1942 A. D. respectively. Bhava VI along with intro., notes, translation, vocabulary and Samskrta tippanī is edited by M. C. Modi and is published as "Prakrit Granth-mālā N. 7". by S. J. Shah in 1936 A.D. It is also edited with intro., notes and translation by Prof. B. A. Chaugule and Prof. N. V. Vaidya in 1936 A.D. M. C. Modi's edition of bhavas I & II is published by S. J. Shah in 1933 A.D. It is issued in two volumes,

p. 7<sup>1</sup>. It is popularly styled as Samarāiccakahā. It is a dharmakathā, one of the four types of narration. It seems to be the most popular narrative work. It has been noted in Kuvalayamālā, Dhanapāla's Tilakamañjarī and Devendra Sūri's Santināhacariya (Peterson's Report V, p. 73). It has been cited by Hemacandra in Alankāracūḍāmani, his com. (p. 465) on his own work Kāvyānusāsana (VIII, 8) as one containing all the requisites of various types of narration. Vilāsavaikahā composed by Siddhasena Sūri alias Sādhāraṇa in Samvat 1123 is extracted from Samarāiccarcariya (bhava V). The latter is surcharged with the sentiment of tranquility.

Samarāiccacariya is a romance par excellence composed primarily<sup>2</sup> in prose in Jaïna Marahaṭṭhī strewn with Sorasenī forms here and there. It is divided into nine sections—births (bhavas), and it deals with the nine existences of two persons, one a victim of vices and another a votary of virtues. It is a striking example of the poetic abilities of Haribhadra who is a great commentator, a theologian and a writer on philosophy and one who is said to have composed Kathākosa, Dhuttakkhāna, Munipaticarita, Yasodharacarita and Vīrnagadakathā.

The nucleus of Samarāiccacariya with the mark 'viraha' at the end seems to be traditional. 'Cariya-Sangahani-gāhās' are given in this very work as v. 23-30 (pp. 7-8). In the beginning are mentioned the characteristics of the four types of narration including sankinnakahā. Kuvalayamālā however defines sankinnakahā in a different way. This is strange. The mention of Samarāiccacariya as Samaramiyankakahā in Kuvalayamālā is explained by Jinavijaya as Samaramryānkakathā in his Hindī article on the date of Haribhadra (p. 43 fn.); but I think, it means a narration marked with Samara (समर इस्हा, म a sandhi-consonant).

the first comprising the text, intro., glossary, notes and Samskrta tippanī and the second English translation and supplementary notes. A palm-leaf MS. of Samarāiccacariya dated Samvat 1299 is found in the Śāntinātha bhandāra at Cambay.

<sup>1</sup> This refers to B. H. Dosi's edition.

<sup>2</sup> There are quotations in verse, and they are introduced with the words "bhaniyam ca". Vide v. 45 & 70-80 of Bhava I, and v. 199, 200 & 202 of Bhava II. Of them v. 70 tallies with Visesa" (v. 1195) & v. 77 with Vīsiyā VI, 14.

<sup>3</sup> In Upamiti° we come across these very types.

The central idea is  $nid\bar{a}na$  which may be here looked upon as a phase of retribution or Nemisis. For, Aggisamma resorts to it and harasses Gunasena just after he is born as a god.

There are stories within stories as is the case with Bāṇa's Kādambarī, and some of them are pre-birth stories. There are parables such as (i) a man in the well¹ (II, v. 173-186; pp. 136-138,) and (ii) a frog, an old serpent, an osprey, and a boa constrictor where the 1st is caught by the 2nd, the 2nd by the 3rd and the 3rd by the 4th (II, p. 148).

The story given in Bhava IV (pp. 289-347) has a later parallel in No. 73 of Bṛhatkathākośa² of Hariṣeṇa. Similarly the story of Mūga has a parallel in Parisiṣṭaparvan (II, 224-314).³ The discussion between Vijayasimha and Pingaka (III, pp. 203-2214) is as it were an echo of Gaṇaharavāya and that of Kesi and Paësi dealt with, in Rāyapaseṇāijja. It has a later parallel in No. 73 (v. 133 ff.) of BK.

In Bhava VI (pp. 517-518) we learn that Dharana takes out blood from his arm and converts it into water by mixing it with the juice of tuvarithiyā.

The social life of the upper Gujarat of the eighth century is beautifully depicted in this work. Further, it throws considerable light on the trade-routes in the days of Haribhadra. For instance, the stories of Dhaṇa (IV) and Dharaṇa (VI) and the travels of Seṇa (VII) furnish us with some details in this connection. Some of the ports etc. here mentioned are:

अयलउर (p. 509), कायन्दी (p. 363), कुसुमउर (p. 243), कुसलत्थ (p. 601), कोसम्बी (p. 584), गिरिथलय (p. 270), चम्पा (p. 605), चीणदीव

- 1 This may remind one of 'mahu-bindu-ditthanta' occurring in Vasudevahindī (p. 8) and Harisena's Brhat-Kathākośa (No. 92) composed at Vardhamānapura (Wadhwan) in Sanvat 989 and Dharmaparīkṣās of Hariṣeṇa and Amitagati. This parable is very popular in the world-literature. In the History of Indian Literature (Vol. I, p. 480 and Vol. II, p. 417) Winternitz has noted several references.
- 2 This will be hereafter referred to as BK.
- 3 See v. 59 of No. 150 of BK.
- 4 Refutation of the belief that the soul which goes to the next world is not different from the five elements (pp. 203-208), explanation as to why an infernal being does not come here (pp. 208-209), a similar discussion regarding a celestial being (pp. 209-210) and exposition of merit and demerit (pp. 219-221) are the main topics discussed here.

(p. 540), तामलिति (p. 241), दन्तउर (p. 529), देवउर (p. 541) निन्दिवद्धण (p. 596), बब्बरकुल (p. 416), मलयकुल (p. 428), महाकडाह्दीव (p. 250), महासर (p. 518), मायन्दी (p. 493), सिरिंगर (p. 398), सीहलदीव (p. 254), सुवण्णभूमि (p. 397) and सेयविया (p. 367).

Samarāicacariya contains descriptions pertaining to the ugliness of Aggisamma<sup>2</sup> (p. 10), a temple of Caṇḍiyā (pp. 530-532)<sup>3</sup>, Jaina monks<sup>4</sup> (pp. 43-44), marriage ceremony<sup>5</sup> (pp. 93-98), birth-celebration (pp. 31-33), a court-scene (pp. 556-561), voyages etc.

A device known as 'Śṛṅkhalā' found in Sūyagaḍa (I, 15) is utilized in this work in v. 159-163 of Bhava I and v. 23 and 47-51 of Bhava VI. We come across examples of the figures of speech such as Parisaṅkhyā, Śliṣṭopamā etc. Poetical conventions play their role as can be easily inferred from the names of several trees mentioned in Bhava II (p. 103). Maxims are met with, here and there.

Most of the verses are in Āryā and at times in Vipulā. Verse 23 of Bhava VI is in Prastāra as described in *Chando'nu-sāsana* and v. 125 of Bhava II (p. 89) in Dovaī (Sk. Dvipadī), a Pāïya metre used in *Ratnāvali* (v. 14-16), *S'obhanastuti* (v. 69-72), Ācāradinakara (p. 167) and Āindrastuti (v. 69-72), and defined in *Chando'nusāsana* (p. 32).

Verse 61 of Bhava I occurs as v. 229 of Bhava I. It appears as if it is a quotation as is the case with some other verses. See fn. 2 of p. xlvii.

<sup>1</sup> For their identifications see Life in the Gupta Age (pp. 380-381) by Dr. R. N. Saletore.

<sup>2</sup> This is compared by me with that of Jarad-dravida Brāhmaṇa given in Kādambarī almost at the end of its 'pūrvabhāga' (pp. 398-401, 'Nirṇaya-sāgar' edn). See my article 'नदस्रतीना बेनस्न नमूना' published in the Dīpotsavī issue of "Gujarātī" dated 5-11-39.

<sup>3</sup> Cf. the beautiful description of Vindhyavāsinī occurring in Gaüdavaha (pp. 285-338).

<sup>4</sup> They are described as sojourning in parks situated near the town and not as living in temples.

<sup>5</sup> For a short summary in Gujarātī see my article "आपणी लग्नप्रणालिकानुं तुलनात्मक अवलोकन" published in "श्रीफार्वस गुजराती सभा महोत्सव ग्रंथ" (pp. 362-363).

<sup>6</sup> The line "अचितो हि मणिमंतोसहीण प्रभावो" occurring in Bhava VI (p. 502) reminds one of the following line of Ratnāvali (II, p. 39 of Kale's edn.):

<sup>&</sup>quot;अचिन्लो हि मणिमत्रौषधीनां प्रभावः"

The style on the whole is simple, chaste and fluent, though, in descriptions and verses we get sometimes lengthy compounds and Desī words. Many a time we come across very small sentences.

# (82) Sambohapayarana or Tattapayāsaga

This is practically a Pāïya work in verse. It is divided into 12 sections (adhikāras). They consist of 335, 171, 352, 102, 41, 115, 155, 9, 30, 109, 51 and 140 verses respectively. Their respective topics are: nature of God, characteristics of pseudopreceptors, nature of a real preceptor, right faith, the Jaina house-holders, postures (pratimās) of the Jaina laity, their vows, instincts, lesyās, meditation, wrong belief and ālocanā. In section III, v. 91-92 practically agree with the first two gāthās of Pañcindiyasutta. IV, 28 occurs as a quotation in Haribhadra's com. (p. 9a) on Pañcasuttaga (II). Ratnašekhara Sūri, pupil of Jayašekhara Sūri has composed Sambohasattari by extracting gāthās as stated by himself in the opening verse. At least some of these gāthās are from this Sambohapayarana which has been published by Jaina-grantha-prakāšaka-sabhā, Ahmedabad, in 1916 A.D. In this edition on p. 59b we have:

"इति श्री**संबोधप्रकरणं तत्त्वप्रकाशक**नाम श्वेताम्बराचार्यश्रीह्रिसद्भस्रिमियाकिनी-महत्तराशिष्यणीमनोहरीयात्रबोधनार्थमिति श्वेयः।"

From this it follows that this work is also named as  $Tattvaprak\bar{a}saka$  in Samskrta, and that it was composed by Haribhadra with a view to enlightening Manoharīyā, female pupil of Mahattarā Yākinī.

The colophon is followed by several yantras (diagrams).

# (84 & 85) Sarvajñasiddhi and its svopajña com.

The text is referred to in AJP (Vol. II, p. 49), and its svopajña com. in the svopajña com. (Vol. I, pp. 6 and 116) on AJP. The text is a Samskrta prakarana. It opens with the following verse whereby the author salutes a Tirthankara:—

<sup>1</sup> These words occurring in Bhavas I, II and VI are noted as D in the Glossary by M. C. Modi in his edition of this work.

<sup>2</sup> In section XI v. 5-12 are in Samskrta.

<sup>3</sup> Their vices have been ridiculed as expected of a true satirist.

<sup>4</sup> This has been published in 14 pages along with Himsāṣṭaka, its svopajña avacūri and Aindrastuti by R. K. Samsthā, Rutlam, in 1924 A. D.

"लक्ष्मीमृद् वीतरागः क्षतमितरखिलार्थज्ञताऽऽश्चिष्टमूर्ति-देवेन्द्राच्योऽप्रसादी परमगुणमहारत्नदोऽकिञ्चनेशः । तचातचेतिवक्ता निवतथवचनो योगिनां भावगर्भ ध्येयोऽनङ्गश्च सिद्धेर्जयति चिरगतो मार्गदेशी जिनेन्द्रः॥"

The purpose of composing Sarvajñasiddhi<sup>2</sup> is dilated upon in v. 2-9. Verses 10-21 state the arguments usually advanced by those who do not admit an omniscient being. These are refuted in prose passages followed by 25 verses. Then we have a prose passage and then again 22 verses. In the last verse we have the word 'viraha'. The svopajña com. is so far unpublished.

#### (87) Syādvādakucodyaparihāra

This work is twice referred to in AJP (Vol. I, pp. 279 & 296). Its name suggests that it must be a refutation of allegations against syādvāda i. e. anekāntavāda. The particular point which is here refuted is the view (p. 20) about sāmānya of those non-Jainas who hold it to be one, permanent, indivisible etc. This point is dealt with, in some other work or works, too, as is suggested by the word 'ādi' occurring in साहादक्क विभागित करें के What this work or works are is a matter of surmise.

#### (88 & 89) Himsāstaka and its svopajna avacūri

This is a small work in eight verses in Samskrta. It is not a part and parcel of Astaka. It is referred to, by Haribhadra in his com. (p. 24b) on Dasaveyāliya. In the avacūri composed by the author himself there is an exposition of himsā (violence)<sup>3</sup>

"परब्रह्माकारं सकलनगदाकाररहितं सरूपं नीरूपं सगुणमगुणं निविभुविभुम् । विभिन्नं सम्भिन्नं विगतमनसं साधुमनसं पुराणं नव्यं चाधिहृदयमधीशं प्रणिदधे॥"

- 2 This name may remind one of the three Bauddha works two of which are each named as Sarvajñasiddhikārikā and the third as Sarvajñasiddhikārikā and Appendix F (pp. XVIII-XIX) of Vādanyāya we learn: Kalyānarakṣita (700 A. D.) is the author of Sarvajñasiddhikārikā, and he is the teacher of Dharmottara (vide Bu-ston's History of Buddhism pt. II, p. 154). Ratnakīrti, too, has composed Sarvajñasiddhikārikā. The third work is by Sankaranandana.
- 3 See Sūyagada (I, 1, 4, 9-10; I, 11, 9, 10; I, 8, 3; II, 5, 6), Uvaësara-hassa (p. 42), Jñānabindu (p. 7, Singī Jain Series) and its Hindī

<sup>1</sup> This may remind one of the following verse which, too, furnishes us with an example of anckāntavāda:—

which starts by noting its varieties on the lines suggested in Viāhapannatti (VII, 1; s. 262), Dasaveyāliya (IV, v. 1 & 8), etc., and chalked out in Visesā° (v. 1763-1768). Such an exposition seems to be a unique conception of the Jainas.

In the avacūri there are quotations. On p. 3 we have five verses dealing with meditation and five treating himsā. On p. 4 a verse from Anuyogaḍvāravṛtti is quoted. A portion from Viāhapaṇṇatti and some verses from Dasaveyāliya are cited on p. 5 and a verse from Sūyagaḍa on p. 6. Sunda and Upasunda are mentioned on p. 7. The fifth verse quoted on p. 3 is cited once more on p. 8, and here it is attributed to Hemacandra. He must be some other than those who flourished after Haribhadra; if not, it must be an interpolation. Otherwise this will raise a doubt about the avacūri being svopajña. The editor seems to take it to be svojajña as can be seen from the title "तरवतः भ्रोमद्भिदेशियद्धिः प्रणीतं स्रोपन्नं श्रीहिंसाइकं". Further, the following colophon supportes this surmise:—

''इति श्रीहिंसाष्टकावचूरिर्मुख्यतश्चतुर्भिङ्गीभावनमेद्व्याख्यानेन कृता श्रीहरिभद्र-स्रिभिः। सं. १८८६ श्रावणमासे कृष्णपक्षे द्वादशीतिथौ कुजवासरे छे० जीवणविजयजीगणिः। इति तत्त्वतः श्रीहरिभद्रस्रिभिवरिचितं हिंसाष्टकप्रकरणं समाप्तिस्म."

Commentaries on works of others

That Haribhadra is an erudite scholar is borne out by the fact that not only has he composed original treatises but expository ones as well. The latter are known as commentaries. They can be divided into two groups according as they elucidate his own works or those of others. In the former case they are styled as  $svopaj\tilde{n}a$  commentaries the origin of which is discussed by me elsewhere. As regards the rest we can have two subgroups: (i) those dealing with the Jaina works and (ii) the com. elucidating the non-Jaina one. The contents etc., of the  $svopaj\tilde{n}a$  commentaries are already noted along with those of the corresponding original treatises. So I shall here deal with the second group and its two sub-groups. This second group includes Samskrta commentaries on the following:

intro. (pp. 30-35), Ārhata daršana dīpikā (pp. 835-849 & 858-875) and JRL (chs. XVIII-XIX).

<sup>1</sup> See pp. XX-XXI, XXI-XXII, XXVII-XXVIII, XXX-XXXI, XXXVIII-XLI, L-LI and LII.

I (i) Anuogaddāra, (ii) Āvassaya, (iii) Ohanijjutti, (iv) Ceïyavandanasutta, (v) Jambuddīvapannatti, (vi) Jīvājīvābhigama, (vii) Dasaveyāliya, (viii) Nandī, (ix) Nyāyāvatāra, (x) Pañcasuttaga, (xi) Paṇṇavaṇā, (xii) Piṇḍanijjutti and (xiii) Vaggakevaliyasutta.

#### II (i) Nyāyapraveśaka.

The first sub-group consists of agamas, Nos. IX, X and XIII being the exceptions. So I shall, first of all, say a few words about the Samskrta commentaries on agamas.

Several āgamas were commented upon in olden days. These commentaries seem to have been composed in Pāiya as could be inferred from the available commentaries like Nijjutti, Bhāsa and Cuṇṇis. The earliest attempt of writing Samskṛta commentaries on āgamas seems to have been made by Haribhadra; for, up till now no Samskṛta com. earlier than that of his has been discovered. While composing a Samskṛta com. he has reproduced the Pāiya stories and passages from Cuṇṇis. Śīlānka Sūri who flourished a century after him, gives as it were the Samskṛta rendering of such Pāiya stories.

#### (1) Anuyogadvāravivrti or S'isyahitā2

This is a com. on Anuogaddāra, a Jaina āgama. It is named as S'isyahītā. On its page 2 there is mention of Nandyadhyayanatīkā, on p. 22 that of Nandivisesavivaraņa and on p. 100 that of Nandyadhyayanavisesavivaraņa. I think all these three names denote the same work. This S'isyahitā is written by Haribhadra after he had composed a com. on Nandī where he has expounded the topics noted on pp. 2 and 100. On p. 22 Avasyakavivaraņa is referred to. This seems to be Haribhadra's work. The actual numbers denoted by tudiyanga to sīsapaheliyā are mentioned in Pāïya on pp. 55-57. Squares of two etc. are evaluated in Pāïya in verse on pp. 94-96. Differences of opinion are noted here and there (see pp. 17, 21, 38 etc.), and in one case (vide p. 38) Haribhadra says that he does not properly understand it as it is very deep (in meaning). On p. 66 we have:

<sup>1</sup> This has been published in 1928 A. D. by R. K. Samstha, Rutlam.

<sup>2</sup> It seems that other Jaina commentators who have named their com. as Śięyahitā are indebted to Haribhadra for this name.

''मंदमादियाणं, एगवीसाए मुच्छणाण सरविसेसो पुटवगते सरपाहुँ भणिओ। तित्रगतेषु य भरहविसाहछादिस विण्णेओ इति।"

Sarapāhuḍa is no doubt the name of a division of a Puvva. But are 'Bharaha' and 'Visāhala' proper names of works! If so, does 'Bharaha' stand for Bharata's Nāṭyasāstra and 'Visāhala' for some work of Visākhala!

On p. 100 two verses from some work of Pūruṣacandra<sup>t</sup>, a logician, are quoted. Besides these, there are several quotations in Samskrta and Pāïya. Some of the Pāïya passages tally with those in *Anuogaddāracunni*.

## (8) Āvas'yakasūtrabrhadvrtti

The extent of this work is mentioned as \$4,000 slokas in Añcalagacchapaṭṭāvalī. That this work was certainly bigger than S'isyahitā, the other com. on Avassaya composed by Haribhadra, is supported by this very S'isyahitā. Moreover, it is referred to by Maladhārin Hemacandra in his Tippaṇaka (p. 2a) to Āvassaya and by Samayasundara Upādhyāya in his Sāmācārīsataka composed in Sanvaṭ 1681. From the Tippaṇaka, it appears that this big com. was unavailable in the time of Maladhārin Hemacandra (cir. Sanvaṭ 1164).

# (9) Āvas'yakasūtravivrti or S'isyahitā

This is a com. on Āvassaya and its nijjutti, and is designated by Haribhadra as S'isyahitā. Its extent is about 22,500 slokas. It is preceded by at least two commentaries. One of them is by Haribhadra himself but now lost to us and another by Jinabhata whose com. has been utilized by Haribhadra in case the phrase 'जिनमदनिगदानुसारिणः' occurring in the colophon of this S'isyahitā is so interpreted, and which, too, seems to be extinct. The available com. is smaller than the one lost as can be inferred from its v. 2. One of those—probably the bigger one is referred to by him as Āvasyakaviscsavivaraņa in his com. (pp. 2b-4b) on Dasaveyāliya.

S'isyahitā contains elucidation of Jhānasaya (Sk. Dhyānasataka) of Jinabhadra Gani which is mentioned by Haribhadra in his com. (pp. 32a-32b) on Dasaveyāliya. In S'isyahitā

<sup>1</sup> See intro. p. XXVI, fn. 3.

(p. 694b) we come across the following  $duh\bar{a}^{1}$ :

''राय**नंदु** निव जाणइ जं सगडालो काहिइ। रायनंदं मारेत्ता तो सिरिअं रज्जे ठवेहि त्ति॥''²

Joindu (Sk. Yogindu) has written Paramappapayāsa of 345 verses out of which 337 are in 'dohā'. His date is not finally fixed. There are scholars who are not prepared to assign to him a date so early as the sixth century A. D. So it may be tentatively suggested that Haribhadra is practically the first to note a 'duhā', pre-eminently a Desī (Avahaṭṭha³) metre. Rudraṭa in his Kāvyālankāra (IV, 15 & 21) has furnished us with an illustration of sleṣa (pun) in Samskṛta and Avahaṭṭha in this metre.

In  $S'isyahit\bar{a}$  we come across passages in Pāïya, some of which tally with those in  $\bar{A}vassayacunni$  and which seem to be extracted therefrom.

In S'isyahitā (p. 182) there is a reference about the origin of Aindra grammar. This appears to be based upon the following verse quoted in Subodhikā by Vinayavijaya Gaṇi, in case this verse is sufficiently old:

"सक्को य तस्समक्खं भगवन्तं सासणे निवेसित्ता। सहस्स लक्खणं पुच्छे वागरणं अवयवा इन्दे॥"

Dhammilahindi is mentioned on p. 863a. Vasudevahindī

- 1 The Gujarātī stem is duho having doharo as its synomym. In Hindī Rājasthānī the corresponding word is dohā. Virahāhka who (according to Prof. H. D. Velankar) flourished earlier than the 9th century A. D., names it as duvahaā. In Kuvalayamālā we come across 'duvahaya' which seems to mean duho. The corresponding Samskṛta word is a matter of conjecture. I take it to be dodhaka or preferably dogdhaka, though I am not satisfied with either. I do not agree with Dr. Upadhye who has suggested dvidhā for it (vide his intro. p. 26 to Paramappapayāsa). See my article "दुहो, दोहा अने दोहरो ए शब्दोनी निव्यक्ति" to be published in "Mānasī" (Vol. IX, No. 2).
- 2 This seems to have been adapted from the following verse occurring in Avassayacunni (p. 184):

"जंदो राया णवि (रायनंदु नवि) जाणति जं सगडालो करेहिति। नंदो राया मारेविण सिरियं रज्जे ठवेहिइ॥"

3 This is an ugly name like 'vernacular'. It seems practically no writer in this language except Abdul Rehman, the author of Sandesagarāsa (Sannehayarāsa) has named this language as such in his own work but has called it Desī Bhāsā or the like. It is the Samskrta grammarians and rhetoricians who have designated it as Apabhramsa or so.

is utilized in composing S'isyahitā. So says Dr. A. M. Ghatge in his article "Narrative Literature in Jaina Māhārāṣtrī."

The late Prof. Ernst Leunann in his Übersicht der Avasyaka-Literatur (p. 37, fn.) has observed as under:

"Es ist nicht unmöglich, dass die Silbe gnim in letzter Linie ein verlesenes Anusvāra-Zeichen darstellt. Der sie enthaltende Satz hat nümlich in vedischen Handschriften zur-Zeit etwa folgendes Aussehen पुरुष्येद श्रृ सर्वे. Im achten Jahrhundert oder früher mag der hier vorliegende Anusvāra श्रृं eine Form gehabt haben, die ein Jaina, dem derselbe nicht bekannt sein konnte, mit gnim richtig wiederzugeben meinte. Es müsste dann nachträglich des Zusammenhangs wegen noch ein Punkt über द angebracht worden sein".

This means that according to him the Jaina writers mistook vi (a symbol of the Vaidika literature) for नि, probably because this symbol presented an appearance like it in the eighth century A. D. or prior to it and because they did not know this symbol. Consequently these writers read द vi as दं नि in the expression पुरुष एव etc. This view of the late German scholar does not appear sound. For, how can we believe that Haribhadra, a Brāhmana by birth and an erudite scholar of the Jaina and non-Jaina systems of philosophy, be ignorant about this symbol and explain it as an ornament to the sentence ("निमिति वाक्याउद्वारे") in his Āvasyakasūtravivrti (p. 244a) and not note it as a symbol?

The late Dr. K. P. Jayasval in his article "Problems of Saka-Satavahana History" has said on p. 251 that the Saka ruler defeated by Satakarni (Gautamīputra) and driven out of Avanti is Saka Nahapāna. He has drawn this inference on the basis of v. 1304 of Āvassaya-nijjutti (? bhāsa) and the narrative written by Haribhadra in his com. (p. 712b) on it.

On pp. 685b-686b we have the following lines:

"वेसालिजणो सब्वो महेसरेण नीलवंतंभि साहरिओ। को महेसरो ति? तस्सेव चेडगस्स धूया सुजेट्टा तेण इंदेण नामं कयं महेसरो ति"॥

These throw light on the phrase 'ইনিয়েন্ব(র)ন' occurring in Khāravela's inscription. This is what Anandasāgara Sūri informs me.

<sup>1</sup> Vide ABORI (Vol. XVI, pts. i-ii, p. 32).

<sup>2</sup> Cf. वृद्दं occurring in Siddhahemacandra (VIII, 4, 424).

<sup>3</sup> This is published in "The Journal of the Bihar and Orissa Research Society" (Vol. XVI, pts. 3 & 4; 1930 A. D.)

<sup>4 &</sup>quot;भरुयच्छे जिणदेवो भयन्तमिच्छे कुलाण भिक्त् य । पहठाण सालवाहण गुग्गुल भगवं च णहवाणे ॥ १३०४॥"

## (61) Caityavandanasūtravrtti or Lalitavistarā

Lalitavistarā is the name mentioned by the author himself in the concluding portion of this work. As stated in the beginning and the end as well, it is a com. to Ceiyavandanasutta (Sk. Caityavandanasūtra) which includes Panivāyasutta (S'akrastava), Arihanta-ceiya-thava, Annattha (Kāusagga) sutta, Logassa, Suyatthava, Siddhatthava, Veyāvaccasutta and Panihānasutta. The com. on Panivāyasutta is the biggest; for, it occupies pp. 9a to 76b out of 118. With the exception of four introductory verses, five verses at the end and some casual verses quoted in the body, the work is composed in prose, in Samskrta. It is mentioned by Siddharsi in his Upamiti in the end.

From v. 3 it appears that there was no com. on Ceiyavandaṇasutta till Haribhadra composed this Lalitavistavā; otherwise he would have noted it as he did in his com. to Āvassaya. Hence he is the first to comment on this work. So says Ānandasāgara Sūri in his preface (p. 2, Rutlam edn.). On p. 3 he observes that Haribhadra is the first to point out the vidhi of caityavandana.

Haribhadra has referred to and refuted the following doctrines in *Lalitavistarā* and thereby has tried to establish that only the *Jaina Tīrthankaras* are the *āpta* personages:

| $\mathbf{P}$ age | Doctrine                                            | Propounder or followers |
|------------------|-----------------------------------------------------|-------------------------|
| 55a              | $f ar{A}$ jīvikanayamata                            | Pupils of Gośālaka      |
| 57b              | $ar{\mathbf{A}}$ vartakālakāraņavāda                | ,, ,, Ananta            |
| 66a              | Advaita                                             |                         |
| 24b              | ${f A}$ viruddhadharmādhyā ${f s}$ itava ${f s}$ tr | uvāda " " Sucāru        |

This work along with Municandra Sūri's  $Pa\tilde{n}jik\bar{a}$  is published in D. L. J. P. F. Series as No. 29 in 1915 A. D. It is also published along with a *rippanikā* by R. K. Samsthā, Rutlam, in 1934 A. D.

<sup>2</sup> This may remind one of Lalitavistara, a Banddha work written in 'Gāthā-Saṃskṛta', a mixture of Saṃskṛta and Avahaṭṭha according to "प्राचीन गुजराती साहित्यमां वृत्तर्चना" (p. 5) by Mr. B. J. Sandesara. Some of the portions of this Lalitavistara are as old as the first century A. D. No portion is later than the the eighth; for, hereafter this work was translated into Tibetan. See A History of Indian Literature (Vol. II, pp. 253-254).

<sup>3</sup> See the first verse of the ending portion.

<sup>4-5</sup> See the first verse in the very beginning and the first in the end.

<sup>6</sup> This page-number refers to DLJP edn.

| Page        | Doctrine                   | Propounder or followers    |
|-------------|----------------------------|----------------------------|
| 53a         | Istatattvadaršanavāda      | A school of the Bauddhas   |
| <b>5</b> 6a | Kalpitāvidyāvāda (Tattvānt | avāda) Mādhyamikas (?)     |
| 26a         | Guṇakramayāda              | Pupils of Suraguru         |
| 60a         | Jagatkartṛlīnamuktavāda    | " ", Santapana             |
| 64b         | Dravyādivāda               | <u>-</u>                   |
| 58b         | Parokṣajñānavāda•          | A school of the Mīmāmsakas |
| 61a         | Buddhiyogajňānavāda        | Kāpilas                    |
| 16a         | Pratyātmapradhānavāda      | Maulika Sānkhyas           |
| 19b         | Sadāśivavāda               | Īśvarakāraņikas            |
| 64b         | Sarvagatātmavāda           | Naiyāyikas & others        |
| 21b         | Sarvasattvaivambhāvavāda   | A school of the Bauddhas   |
| 23b         | Sāṅkṛtapravāda?            | Sāńkṛtyas                  |
| 43b         | Yogimārga                  | Avadhūtācārya              |
| 45b         | Bhagvadgopendrayāda        | Bhagyadgopendra            |
| 109b        | Yāpanīyatantra             | Yāpanīyās <sup>1</sup>     |
| 42a         | Yoga                       | Pantañjali & others        |

Bhagvadgopendra is mentioned on p. 45b where बोह्द्याणं is explained. Further, the following passage is quoted from his work:-

''निवृत्ताधिकारायां प्रकृतो धृतिः श्रद्धा सुखा विविदिषा विज्ञप्तिरिति तत्त्वधर्मयोनयः, ना-निवृत्ताधिकारायाम्, भवन्तीनामपि तद्भूपताऽयोर्गात्''.

In Lalitavistarā we come across two illustrations viz. नागभयमुतापकर्षण (p. 78a) and मुण्डमान्छका (p. 47a). Further, two nyāyas are noted in this work: (i) असिद्धे तत्प्रार्थनावचः (p. 12a); and (ii) अभक्ष्यास्पर्शनीय (p. 44a).

This work abounds in quotations the sources of all of which have not been traced as yet. Amongst the quotations in verse we find that the author has quoted from his own work Yogadrstisamuccaya. Verses 3 to 11 are quoted from it on pp. 13a, 13b, 13b, 14a, 14a, 14b, 14b, 14b & 15a. Further, there are distinctly four quotations from TS<sup>3</sup> on pp. 12a, 15b, 39b & 39b and one from Viāhapannatti on p. 19a.

<sup>1</sup> For details see JRL (pp. 43-44).

<sup>2</sup> On p. 106a we have "उत्पादविगमधीव्ययुक्तं सत्". This differs a little from TS (V, 29).

<sup>3</sup> VII, 9; I, 5; II, 17; II, 18.

<sup>4</sup> In the DLJP edition the editor has noted that the verse विधिनोसाद् यथा० occurring on p. lla is from Dharmabindu, but I do not find it there.

In Lalitavistarā we find Uvaësapaya, AJP• and Sarvajña-siddhi referred to by the word anyatra on pp. 18a, 75a & 100b respectively. This is, of course, what we learn from Municandra Sūri's Pañjikā. Lalitavistarā which is 1545 ślokas in extent, has Pañjikā 2155 ślokas in extent. Herein we find quotations from several works. For instance, verses 25, 12 & 13 of Yoga-dṛṣṭisamuccaya are quoted on pp. 11b, 16b & 16b respectively, TS (V, 37 and V, 40) on p. 62a, Dhammasaṅgahani (v. 643) on p. 64a, Lokatattvanirṇaya (v. 21) on pp. 18a and 18b.

In the DLJP edition we find a list of quotations occurring in  $Lalitavistar\bar{a}$  as well as in its  $Pa\tilde{n}jik\bar{a}$ . It would have been more useful, if they had been arranged alphabetically.

#### (18) Jīvājīvābhigamasūtralaghuvrtti

As its name suggests, this is a com. on Jīvājīvābhigama. There is a palm-leaf Ms. of it in DCMJP (p. 123). The colophon is as under:—

#### "समाप्ता जीवाभिगमाध्ययनशास्त्रप्रदेशटीका कृतिर्हरिभद्राचार्यस्मेति".

It seems this very com. is mentioned by Sumati Gaṇi in his com. (p. ) on Gaṇahærasaḍḍhasayaga. One of its Mss. is at Jesalmere. See "जेसलमेरभण्डागारीय प्रन्थस्त्री" (p. 34).

#### (25) Das'avaikālikatīkā¹ or S'isyabodhinī

From its colophon it appears that the com. on Dasaveyā-liya and its Nijjutti is styled as S'isyabodhinī. As stated in the com. on Ganaharasaddhasayaga Haribhadra had composed two commentaries on Dasaveyāliya. Of them, only the ligger one is published, and it notes 62 gāthās as belonging to bhāsa—the gāthās which are otherwise included in its Nijjutti. Herein we come across Pāïya stories.² For instance on pp. 54b-55a we have a story about a group of Kārpatikas. One of them narrates his fantastical experience and is in the end exposed by a Jaina layman. On p. 56 b there is a short story presenting

<sup>1</sup> This has been published in 1900 A. D. by Bhimsi Manek and in 1918 A. D. as No. 47 in the D. L. J. P. F. Series.

<sup>2</sup> Two of these stories occur ad verbatim in Dasaveyāliyacunni on p. 54 & p. 55.

a dilemma.<sup>1</sup> On pp. 102b-103a there is a story about Seniya, which occurs in Samskṛta in BK (No. 9, pp. 13-14). On pp. 35b-36a, 46b-48b and 103b-104a we have stories the motifs of which remind us of those in Nos. 28, 68 and 17 of BK respectively.

The following beautiful Samskṛta verse<sup>2</sup> put in the mouth of a rogue and satirically addressed to a Banddha monk, occurs on p. 54b:—

''कन्थाऽऽचार्याघना ते नर्ज शफरवंध जालमश्रासि मन्स्यान्? ते मे मद्योपदंशान्, पिवसि? नर्ज युतो वेश्यया, यासि वेश्याम्?। कृत्वाऽरीणां गलेऽंही, क्ष नु तव रिपवो येषु सन्धि छिनद्मि चौरस्त्वं? दूतहेतोः, कितव इति कथं? येन दासीस्रुतोऽस्मि॥"

Dhyānasataka is mentioned on pp. 32a-32b. Vrddha-vivarana given on p. 107a tallies with Dasaveyāliyaanani (pp. 102-103). Same is the ease with the vrddhavivarana given on p. 113a; for, it agrees with Dasaveyāliyaanni (pp. 108-109).

#### (35) Nandyadhyayanatīkā<sup>3</sup>

This is how this com. on Nandī is referred to in its colophon. It has certain Pāïya passages in common with Nandīcuņņi. There are quotations in Saṃskṛta and Païya. Of them, one on p. 81 is the first verse of Āptamīmāmsā, and one on p. 53 is from Pramāṇavārtiķa (I, 36). Verses 153 & 154 of Visesaṇavaï are quoted on p. 52 and v. 155–157 on p. 55. One verse from Visesā° is also quoted on this page 55. Differences of opinion are noted in some places.

In this com. (p. 52) on *Nandī* there is mention of the names of Jinabhadra Gaṇi, Siddhasena<sup>6</sup> and Vṛddhācārya.<sup>7</sup> Of

- 1 In a certain city there was a recluse who was wandering with a gold cup and declaring that he would give it to one who narrated to him an unheard event. Once a Jaina householder met him and said: Your father lowes to my father 100000 (coins). If you have heard this, pay me this amount; if not, give me the gold cup.
- 2 The substance of this verse is seen in Dasaveyāliyavunni (pp. 54-55).
- 3 This has been published by R. K. Samsthā, Rutlam in 1928 A. D.
- 4 From p. 61 it follows that this com. precedes that on  $\bar{A}vassaya$ .
- 5 In the intro. (p. 57) to Jayadhavalā it is stated that at Jesalemer there is a Ms. of this work where the date of completing it (Visesā\*) is mentioned as Śaka 531 i. e. Vikrama Samvat 666.
- 6 Is he same as Siddhasena Khamāsamaņa mentioned in Āvassayacuņņi (Vol. II, p. 233)?
- 7 He seems to be the same as one noted in  $Prade z vy \bar{a}khy \bar{a}$  (p. 29). See p. LXII, fn. 2.

these, the first is referred to as the spokesman of those who believe that kevala-jñāna and kevala-darsana do not co-exist, the second that of such persons who hold the opposite view, and the third, of those who look upon these two upayogas as non-distinct. Haribhadra appears to be the first to mention these spokesmen representing three different views about the two upayogas noted above. Siddhasena, here referred to, is not to be confounded with Siddhasena Divākara referred to on p. 60; for, his view tallies with that of Vrddhācārya.

In Nandi (s. 17), the reply to a querry about manahparyāya jūāna is given to Gautama Indrabhūti. In this connection Haribhadra observes in his com. (p. 42) as under:—

''आह- किमिदमकाण्ड एव गौतमामत्रणम्? ननु देववाचकरचितोऽयं ग्रन्थ इति । उच्यते- सत्यम्, किन्त्वेते पूर्वस्त्रालापका एवार्थवशाद् विरचिताः ।''

#### (47) Pindaniryuktivivrti

This is a Samskṛta com. on *Pinḍanijjutti*. Whether it is available or not is not known. But, from Vīra Gaṇi's com. on *Pinḍanijjutti* we learn that Haribhadra had commenced to compose it. It has remained incomplete as it could not go beyond 'sthāpanādoṣa'.

#### (48) Prajnapanas utratika or Prades'avyakhya

This is a Samskrta com. on Pannavanā, one of the Uvangas composed by Ārya Śyāmācārya who died in Vīra Samvat 376 or so.³ It is called Pradesavyākhyā; for, at the end of the com. of each of the 36 payas there occurs the phrase 'त्रज्ञापनाप्रदेशाव्याख्या'. One of its Mss. is described by me in DCJM (vol. XVII, pt. I, pp. 203–204). Here the commentator Haribhadra refers to himself as pupil of Jinabhata. This com. opens with the following verse<sup>4</sup>:—

#### "रागादिवध्यपटहः सुरलोकसेतु⊸ रानन्ददुन्दुभिरसत्कृतविवानाम् ।

<sup>1</sup> For a tentative list of works etc. in Pāïya and other languages dealing with this topic see my article "उपयोगनाद नुं साहित्य" published in JSP (Vol. IX, No. 8, pp. 386-387).

<sup>2</sup> See DCJM (Vol. XVII, pt. 3, p. 485).

<sup>3</sup> See HCLJ (p. 35).

<sup>4</sup> In the printed edition of which I am supplied advance-forms (pp. 1-72) by Ānandasāgara Sūri, its editor, this verse is preceded by "डॅ॰ नमः सिद्धभ्यः".

#### संद्वारचारकपलायनफालघण्टा जैनं वचस्तदिह को न भजेत विद्वान्?॥'

There are several quotations in this com. Some of them are in Samskrta and some in Pāïya. Of them I may here note the following:—

"प्रेक्षावतां प्रवृत्त्यर्थं फलादित्रितयं स्फुटम् ।

मङ्गलं चेव शास्त्रादे वास्यमिष्टार्थसिद्धये ॥"—p. 1
"सद्धर्मवीजवपनानयकौशलस्य

यह्नोकबान्धव! तवापि खिलान्यभृवन् ।
तशाद्धतं खगकुलेष्विह तामसेषु

स्याँशवो मधुकरीचरणावदाताः ॥""—p. 4
"तिगुणा तिरूवलिया तिरियाणं दिश्या मुणेयव्वा ।
सत्तावीसउणा पुण मणुयाणं तदिह्या चेव ॥
बत्तीसगुणा वत्तीसरूवलिया य तह य देवाणं ।
देवीओ पण्णता जिणेहिं जियरागदोसेहिं ॥"²—p. 29
"जीवाणमपज्जता बहुतरया धादराण विण्णेया ।

मुहुमाण उ पज्जता ओहेण य केवलावित्ति ॥"5—p. 42

In the end there is a quotation from the  $Bh\bar{a}sya$  (p. 319) of TS (X, 7).

Several works are noted in this com. e.g. Anuyogadvāra (p. 25), Āvasyakaṭīkā<sup>5</sup> (p. 2), Karmaprakṛti saṅgrahaṇikā (p. 59), Jīvābhigama (p. 28), Paṇṇatti (p. 33), Nandyadhyayana (p. 6) and Siddhapāhuḍa (p. 11).

On pp. 1-2 there is an exposition of prayojana<sup>6</sup>, abhideya<sup>†</sup> and sambandha<sup>8</sup>. It is followed by a discussion about mangala<sup>9</sup>. On p. 9 it is explained why dharmāstikāya is mentioned ahead of adharmāstikāya, ākāsāstikāya and addhā.

On pp. 6 & 18 there is mention of महावीरवर्द्धमान, a combination of the two names of Lord Mahāvīra.

On p. 2 the etymology of 'guru' is given. A difference of opinion is noted on p. 71.

- 1. This is attributed to Vādimukhya.
- 2 Both of these verses have for their author Vuddhāyariya (Sk. Vrddhācārya) so mentioned on p. 29.
- 3 This verse is prefixed by "उक्तं च सङ्ग्रहणिकारेण".
- 4 See DCJM (Vol. XVII, pt. I, p. 204).
- 5 From this it can be inforred that this Pradosavyākhyā is proceeded by Haribhadra's com, on Āvassaya.
  - 6-9 For explanation see pp. 247-249 & 243.

# (21) Tattvärthasūtralaghuvṛtti or Dupadupikā1

This is a com, which elucidates TS and its svopajña Bhāṣya as well. For some reason or other the entire com., if composed by Haribhadra, is not available. What we have is a composition of at least three persons. The com, at best up to a portion of VI, 23 (i. e. pp. 1-275) is by Haribhadra. It is named as Dupadupikā. Then the com. beginning with the explanation of vinayasampannatā of this very sātra and ending with that of X, 6 (pp. 275-521) is by Yasobhadra Sūri and the rest by a pupil of this Sūri. Over and above these three, there may be one more commentator who has dealt with some portion which is here roughly assigned to Yasobhadra Sūri; for, this is what one can infer from the colophon of IX. Ānandasāgara Sūri in his Samskṛta intro. to this edition has advanced ten arguments to prove that a portion up to VI, 23 comes from the pen of Haribhadra. Of them arguments 1, 3, 7 and 9 are sound; the rest are not so very conclusive. According to the statement<sup>2</sup> of Yasobhadra Sūri's pupil on p. 521 Gandhahastin<sup>3</sup> Siddhasena is a commentator posterior to Haribhadra. This gets corroborated by the following line occurring in Siddhasena Sūri's com. (p. 338a) on Pavayanasāruddhāra:

#### "तथा च तस्वार्थम्ळटीकायां हरिभदसरिः".

Strange to say, the following line occurring in Malayagiri Sūri's com. (p. 19a) on *Khettasamāsa* goes against it:

"यदाह तस्वार्थमूळटीकाकृत् गन्धहस्ती—हरयो विदेहाश्र पञ्चाळादितुल्या इति।" Such being the case, the question of priority of Haribhadra over Gandhahastin remains undecided. But this much is certain that the latter has not come across the com. of the former. Otherwise how is it that he is silent about the reading of the

<sup>1</sup> This may remind one of Kumārila's  $Tup-t\bar{\imath}k\bar{a}$  on  $\hat{S}\bar{a}barabh\bar{a}$ sya.

<sup>2 &</sup>quot;स्रियशोभद्रस्य (हि) शिष्येण समुद्भृता स्ववोधार्थम् । तस्वार्थस्य हि टीका जडकायार्जना धृता यात्यां नृद्धृता (० यर्जुकोद्भृताऽन्त्यार्था ) ॥ १ ॥ हिरिभद्राचार्येणार्ज्या विवृतार्थषडध्यार्यास्य । पृज्यैः पुनरुद्धतेयं तस्वार्थोर्द्धस्य टीकान्त्या ॥ २ ॥

इति । एतदुक्तं भवति — हरिभद्राचार्थेणाई वण्णामध्यायानामाद्यानां टीका कृता, भगवता तु गन्धहस्तिना सिद्धसेनेन नन्या कृता तस्यार्थटीका, नन्धेवीदिस्थानेन्यीकुला तस्या एव शेषमुद्धतं चाचार्थेण, (शेषं मया) सवीधार्थम्, साऽन्यन्तगुवीं च दुपद्धिका निष्पन्नेत्यलं प्रसङ्गेन ॥

<sup>3</sup> In his com. (p. 181) on TS (II, 28) he has referred to Nirukta-prābhṛta.

Bhāṣya on TS<sub>•</sub>(V, 29) when it widely differs from that of his! Haribhadra, too, seems to be ignorant about Gaudhahastin's com. None of these two Sūris has referred to each other.

In Haribhadra's com. (p. 119) we come across two  $g\bar{a}th\bar{a}s$  from some  $P\bar{a}hn\bar{d}a$ - the  $g\bar{a}th\bar{a}s$  which are not found in any work so far known:

''परिगिष्पद-संपुड-तृतिगा य तह तित्तग ति चडमेआ। भम्मा भावाण जए विष्णेआ बुद्धिमंतेहिं॥ पावेयरेहिं सुहतारुणाइं जगमुत्तिभायणं चेव। समयाहिएसु अ तहा पता य एते जहासंखं॥''

Some of the quotations are common to both the commentaries on TS—one by Haribhadra and the other by Gandhahastin, whom I am somehow inclined to assign a date earlier than Haribhadra.

There are certain topics to be found in both AJP and this com. But, even then there are no cross-references.

#### (40) Nyāyāvatāravṛtti

As the name suggests, this is a com. on Siddhasena Divākara's Nyāyāvatāra. In the Bṛhaṭṭippaṇikā, a list of the 15th century we have: "न्यायावतारसूत्रं सिद्धतेनीयं तद्वतिहारिमदी'। Jaina Granthāvalī etc. mention on this basis that Haribhadra Sūri has commented upon Nyāyāvatāra. But Dr. P. I. Vaidya opines that "this seems to be a mistake" as no Ms. of such a com. is found. But this does not necessarily prove that the statement in Bṛhaṭṭippaṇikā is wrong; for, this com. is so noted even in Caturvimśatiprabandha (p. 52).

## (44) Pañcasūtrakavyākhyā<sup>3</sup>

This is a Sańskrta com. on Pañcasuttga, a work in Pāïya

2 Vide his intro. (p. 21) to his edition of Nyayavatara.

<sup>1</sup> See "Notes".

<sup>3</sup> This com. along with the text has been published by Jaina Atmānanda Sabhā, Bhavnagar in 1923 A.D. The text together with intro., and notes by Prof. A.N. Upadhye was published by Dr. P. L. Vaidya in 1932 A.D. The text along with intro., translation and notes and glossary has been edited and published by Prof. A.N. Upadhye in 1934 A.D. In the notes he has quoted excerpts from this com. Prof. V. M. Shah has also edited this work with Samskrta rendering and intro., notes and translation in English, and it has been published by Shambhulal Jagashi in 1934 A.D.

by an anonymous author. The text is one whole work having five sections. They are closely related to one other, and each of them has a significant title. Section I begins with a salutation to the Jaina Tirthankaras. This is followed by the exposition of four shelters, reprobation of bad deeds and practice of good deeds. Section II deals with the preparatory stage of faith and devotion, which goes up to the acquisition of the five minor vows of the Jaina laity. Section III shows what an aspirant of the Jaina order of clergy should do before he enters it. In section IV the rigorous life of a monk is depicted. Section V deals with the liberated condition of the soul. In this text we come across illustrations of which I note the following:

अद्वाणगिलाणोसहत्थचाग (p.  $21^{s}$ ), अविहिअगहिअमन्त (p. 23), आमकुम्भोदगनास (p. 28), कंचणोवल (p. 27), अलाउप्पिभइ (p. 27), वाहिअसुकिरिआ (p. 24), विसन्नतत्तीफल (p. 24) and सिसुजणिणचाय (p. 23).

The com. by Haribhadra elucidates the text and indulges in quotations in Samskrta and Pāïya. The editor of the com. has not presented them together; nor has he noted their sources. A quotation on p. 9a tallies with v. 28 of the 'samyaktvādhikāra' of Sambohapayarana and one on p. 28a with Vīsavīsiyā (XX, 18). On p. 11a are quoted the following two verses which shed light on the traditional view about the distribution of domestic expenditure:—

''पादमायाचिधिं कुर्यात् पादं वित्ताय वर्धयेत् । धर्मोपभोगयोः पादं पादं भर्तव्यपोषणे ॥ आयादर्धं नियुज्जीत धर्मे यद्वाऽधिकं ततः । शेषेण शेषं कुर्वात यस्ततस्तुच्छमैहिकम् ॥''

#### (63a) Vargakevalikasūtravṛtti

This is a com. on Vaggakevaliyasutta (Sk. Vargakevalikasūtra<sup>4</sup>), a Ms. of which was brought to Haribhadra by a Jaina named Vāsuki, a resident of Benares. In order to explain its contents Haribhadra composed a com. on it, on being so requested by the Jaina leaders. Things which

<sup>1</sup> Compare this section with  $V\bar{\imath}sav\bar{\imath}siy\bar{a}$  (XX) and Devindatthava (v. 278-301).

<sup>2</sup> Lord Mahāvīra is mentioned as an example who avoided misery to his parents which would have involved evil.

<sup>3</sup> This refers to Prof. A. N. Upadhye's second edn.

<sup>4</sup> This may remind one of Gargarsi's Pāsakevalī (Pāśakakevalī).

were to happen in future could be foretold by means of this work, and such fortellings were verified and found correct. But, as it was feared that the knowledge derived from this com. would be misused in future, the leaders requested Haribhadra to destroy it; for, this work was after all a pāpa-grantha, and as such it was not fit to be known to any and every body in this iron age. I do not know if there is anywhere any Ms. of this original work or its com.

In Panhāvāgaraņa (which is different from the tenth anga) 45 letters are grouped under five heads forming the five vargas, and the answering of questions is based upon them. This is known as 'vargakevalividyā'.' It seems this very vidyā must have been treated in the above-mentioned work commented upon by Haribhadra. In Rājašekhara Sūri's Caturvimsatiprabandha (p. 584) there is mention of kevalividhi as the last art meant to be studied by Bappabhatti and Āma. Has this art anything to do with the vidyā here referred to?

#### (38) Nyāyapraves'akavyākhyā or S'işyahitā

Haribhadra has commented upon <sup>5</sup>Nyāyapravesaka<sup>6</sup>. This com. is called S'iṣyahitā, and there is a Pañjikā on it by

1 This is what we learn from Kahāvalī. The pertinent extract is given by Kalyāṇavijayajī in his article 'आपणां प्राभृतो" published in "Jaina Yuga" (Vol. I, No. 3, Sanīvat 1982).

2 अ ए क च ट त प य श आ ऐ ख छ ठ थ फ र घ इ ओ ग ज ड द व ल स ऐ औ घ झ ढ ध भ व ह उ क अं अः ङ अ ण न म.

- 3 In Kahāvalī we have: जत्थ उण केवलिया जोइस सयणाइ निमित्तं मुत्तिज्जइ तं निमित्तपाहुर्ड. Is the word 'kevaliyā' connected with this?
  - 4 This number refers to my edition.
  - 5 "उभयत्र तदेव झानं (प्रमाण)फलमधिगमद्भपत्वात्" occurring in this work (p. 7) and "उभयत्रेति...फलमस्तीति" in Haribhadra's com. (p. 36) on it are quoted in SM (com. on v. 16)
  - 6 This was composed to facilitate the study of Nyāyadvāra (equated with Nyāyamukha) of Diùnāga. The contents of this Nyāyapraveśaka tally with those of chapter XXIX of Manimekhalai, a Tamil work. Depending upon Tibetan evidence Dr. Satischandra Vidyabhusana, Vidhushekhara Bhattacharya and Dr. Keith attribute Nyāyapravesaka to Dinnaga, while on the strength of Chineso evidence Prof. Ui, Sugiura, Tucci, Tubianski and Mironov to Śankarasvāmin, a disciple of Diùnāga. Vide A. B. Dhruya's intro. (p. VI) to Nyāyapraveśaka.

Pārśvadeva Gaṇi¹ composed in Samvat 1169. That the author of this S'isyahitā is Haribhadra Sūri, the very author of AJP, is a view about which there are no two differences of opinion. It is a slip on the part of Satischandra Vidyabhusana and consequently that of Dr. A. B. Dhruva when he refers to him as Haribhadra II. Really he is Haribhadra I. Taking Samvat 535 as his date, Dr. B. Bhattacaryya in his Foreword (p. LXXV) to Tattvasangraha, identifies him with Ācārya Sūri mentioned in the Pañjikā (p. 66) of Tattvasangraha (v. 123–124). I am not at present in a position to prove or disprove this identification.

There are quotations in  $Ny\bar{a}yapraveśakavy\bar{a}khy\bar{a}$  on pp. 10, 11, 12, 12, 14, 15, 18, 20, 21, 24, 24, 33, 35 and 35. Their pratikas are as under:—

शास्त्रप्रकरणादीनां, त्रिरूपाल्लिङ्गा०, सम्यङ्न्यायपरि०, सम्यङ्न्यायोप०, स्नसमयपर०, स्वयमिति वादिना, अन्वयव्यतिरेक०, बुद्धिमत्पूर्वा०, तदेतत् त्रैलोक्यं, असिद्धभदो, अनैकान्तिकमेदाश्च०, साध्याभावे. न हार्थे शब्दाः सन्ति, असाधारणहेतु०.

Of these स्वयमिति वादिना...is from  $Ny\bar{a}yabindu$  (III, p. 80²), तदेतत् from the  $Bh\bar{a}$ sya of Vyāsa on  $Yogas\bar{u}tra$  (III, 13) and the last असाधारणहेतुः is attributed to Bhadanta.

While explaining anumāna in this S'isyahitā (p. 11) Haribhadra has introduced on p. 11 a sūtra³ of Dharmottara instead of that of Dinnāga, as one which Dinnāga is going to say. This is what we learn from Pārśvadeva Gaṇi who tries to explain away this inconsistency in his Pañjikā (p. 40) by remarking that since the sūtra introduced and the sūtra which ought to have been quoted mean one and the same thing, such a procedure is not unjustifiable. If we can accept this statement that it is Dharmottara's sūtra it follows that Haribhadra was conversant with some work of Dharmottara. But who is this Dharmottara? Is he the well-known commentator of Dharmakīrti's Nyāyabindu-the commentator whose date is

<sup>1</sup> He is later on known as Śrīcandra Sūri.

<sup>2</sup> This page number refers to Chowkhamba Series (No. 22).

<sup>3 &</sup>quot;त्रिल्पाङ्किङ्गाङ्किङ्गि ज्ञानमनुमानम्". In Nyāyabindu (III, p. 28) we have "तत्र स्वार्थ त्रिल्पाङ्किङ्गाद्यनुमेये ज्ञानं तदनुमानम्". Dharmottara while commenting upon it says: "त्रिल्पाङ्किङ्गाद् यन्त्रातं ज्ञानमिति". There is thus a difference in wording. So it may be from some other work of Dharmottara such as a com. on Pramānaviniscaya. Or it may be that Pāršvadeva Gaņi may be wrong in attributing it to Dharmottara.

settled by some scholars as 847 A.D. or so? If so, it is imposible for Haribhadra to quote a sūtra of one who flourished a century later. To avoid this inconsistency Jinavijaya and Muni Kalyāṇavijaya, too, suggest that Haribhadra has quoted a sūtra of some other Dharmottara who may be at best his contemporary. This means that according to them there are two persons by name Dharmottara. In support of this view Jinavijaya says:

Vādin Deva Sūri in his *Syādvādaratnākara* (pp. 10-13) has referred to Dharmottara the senior by addressing the junior as 'Vṛddha-Dharmottarānusāri' and 'Vṛddhasevāprasiddha'.

Kailāśacandra Śāstrī in his Hindī intro. (pp. 94-95) to Nyāyakumudacandra (pt. I) refutes this view of Jinavijaya as under:

Jinavijaya has not properly understood the pertinent portion. Dharmottara referred to in 'সনার ঘদানিব:' (p. 20) is none else but the well-known commentator of Dharmakirti's works; for, Vādin Deva Sūri, in his discussion, has specifically mentioned Nyāyaviniscayaṭīkā¹ and Nyāyabinduṭīkā² as his works.

After examining the view of Dharmottara (p. 20, l. 3 to p. 24, l. 9) this Deva Sūri says:

"बलदेवबलं स्त्रीयं दर्शयन्निदर्शनम् । वृद्ध**धर्मोत्तर**स्थैवं भावमत्र नयरूपयत् ॥ १७ ॥"

Later on, this Sūri observes:

"बृद्धसेवाप्रसिद्धोऽपि ब्रुवन्नेवं विशिक्कतः । बालवत् स्यादुपालभ्यस्नेविद्यविदुपामयम् ॥ १८॥"

Instead of 'बलदेवबलं स्वीयं' it should be 'बलं देवबलः स्वीयं'. Thus Devabala is here ridiculed by being referred to as 'bāla' (ignorant) and 'vṛddhasevāparāyaṇa'.

Kailāśacandra further adds that this is that very Devabala who is mentioned in Syādvādaratnākara (p. 575) as under:—

"एतेन यदि धर्मोत्तर्विशेषव्याख्यानकौशलाभिमानी देववलः प्राह्".

<sup>1-2 &</sup>quot;यतो न्यायविनिश्चयटीकायां स्वार्थानुमानस्य लक्षणे इति पर्धुक्षानवः इति अनुमन्यमानश्चानु-मापयसि स्वयमेव लक्ष्यस्यापि विधिम् । स्पष्टमेवाभिदसि च न्यायिनदुवृत्तौ". It appears that through confusion instead of Pramāņaviniścaya, Nyāyaviniścaya is mentioned here.

There is one more point which may be mentioned in this connection: Mallavādin has written a Tippanī on Dharmottara's com. to Nyāyabindu. From this Tippanī we learn that some Dharmottara has refuted the view expressed by Vinītadeva who is another commentator of Nyāyabindu and whose date is said to be very near 700 A. D. Kailāśacandra in his intro. (p. 96) to Nyāyakumudacandra (pt. I) says that Mallavādin is not right in attributing this view to Vinītadeva. It is some other author whose view is here challenged by Dharmottara. He further observes that Rāhul Sānkrityāyana in his appendix to Vādanyāya does not mention two Dharmottaras, and that he has assigned to Dharmottara¹ and Vinītadeva the dates 725 A.D. and 750 A.D.

This finishes a rough survey of 49<sup>2</sup> works out of 99. All of them except Damsanasuddhi are surely the works of Haribhadra I, the author of AJP. As regards Damsanasuddhi I have some doubt; for, Sanghatilaka, its commentator, does not throw any definite light on its authorship. For the rest (50 works) there is no other proof except that they are mentioned by some writers old or modern.

Pandit L. B. Gandhi in his जेसलमेरभाण्डागारीय प्रन्थस्ची mentions on p. 34 (14) क्षेत्रसमासवृत्ति and (79) सङ्ग्रहणीवृत्ति. In his DCMJP (p. 5) he attributes the authorship of (51) बोटिकप्रतिषेष to Haribhadra (the author of AJP). All of them may be from the pen of Haribhadra. For, not only the Mss. are available for the first two but they are so noted by Sumati Gaṇi. This Gaṇi mentions several other works such as (6) अर्हच्छ्रीचूडामणि (12) ओघनिर्युक्तिवृत्ति, (13) कथाकोश, (18) चैत्यवन्दनभाष्य, (25a) दशवैकालिकलघुवृत्ति, (31) वर्मलाभिसिद्ध, (46) परलोकसिद्ध, (50) बृहन्मिथ्यात्वमथन and (77) संस्कृतात्मानुशासन.

Rājašekhara Sūri in his Caturvimsatiprabandha (p. 52<sup>5</sup>) mentions the following four works:

<sup>1</sup> Taranath in his history of Tibet has said that Dharmottara was alive in 847 A. D., and that he was a contemporary of Vanapāla, ruler of Kāśmīra.

<sup>2</sup> Their numbers are: 1-3, 5, 5a, 7, 7a, 8, 9, 11, 18, 21, 23-25, 29, 30, 33, 35, 38, 40, 43, 43a, 44, 45, 47, 48, 51a, 51b, 54, 54a, 55, 57, 58 61, 62, 63a, 65, 68, 69, 74-76, 80, 82, 84, 85 and 87-89. Of these nos. 57 and 58 represent one and the same work named in two different ways.

<sup>3</sup> Vide his com. on Ganaharasaddhasayaga.

<sup>4</sup> This is different from Arhacchrīcūdāmaņi which is attributed to Bhadrabāhu, which reminds one of Paņhāvāgaraņa (vide p. LXVI) and which is published in Samvat 1993.

<sup>5</sup> Here there is mention of '২০০ হার্ন্ধ' which I have not noted.

(36) नाप्रायत्तक, (42) पञ्चलिङ्गी, (56) योगशतक and (71) श्रावकप्रज्ञप्ति.

The late Pandit Hargovind Das has noted (25a) दशवैकालिक-सूत्रावचूरि, (41) पञ्चनियण्ठी and (81) सम्पश्चसित्तरी.

Of these I shall say a few words about Nos. 19, 38 & 51.

#### (19) Nāṇapañcagavakkhāṇa

This is a Pāïya work. Its Samskṛta title is noted by several scholars as Jñānapañcakavivaraṇa. It consists of 26 verses, and it deals with five types of knowledge. Verses 1 to 10 treat mati-jñāna, v. 11 to 18 śruta-jñāna, v. 19 to 22 avadhi-jñāna, v. 23 manahparyāya-jñāna, and v. 24-25 kevala-jñāna. The last verse mentions the subject and the author's name.

The entire work is incorporated by Samayasundara Upādhyāya in his  $G\bar{a}h\bar{a}sahass^1$  as v.  $658-683^2$  on pp. 40-41. Its last verse runs as under:—

"पञ्चण्हं नाणाणं वक्खाणामिणं समासओ भणिअं । छव्वीसागाहाहिं रइयं हरिभद्दस्रीहिं॥''

In the work itself there is nothing whereby we can know which Haribhadra Sūri is here referred to. Pandit Bechardas in his Gujarātī intro. (p. 100) to Jaina Darsana has said that this Haribhadra is not the same as our author of AJP; but he has not given any reason for it. Hence I take it to be a work of some Haribhadra who must have flourished at least 200 years earlier than Samayasundara. This means that he may be any one of the following:

(1) The author of AJP, (2) pupil of Jinadeva (c. Samvat 1172), (3) Bṛhadgacchīya Haribhadra Sūri who has commented upon Prasamarati in Samvat 1185, (4) the author of Candappachacariya and pupil of Śrīcandra Sūri (c. Samvat 1216), (5) pupil of Abhayadeva Sūri and guru of Bālacandra (Samvat 1277), (6) pupil of Bhadreśvara Sūri, (7) Kalikāla-Gautama Haribhadra Sūri, pupil of Ānanda Sūri, (8) pupil of Mānabhadra (c. Samvat 1393).

About 700 verses are in Pāïya while the rest are in Samskrta. So I have given a Pāïya name to it. It is however designated by its author and others as Gāthāsahasrī. It is composed in Samvat 1686.

<sup>2</sup> Of these v. 664 is the same as v. 68 of  $Nand\bar{i}$  and v. 662 as v. 84 and 670 as v. 88.

#### (38) Nāṇācittapayarana

This is a small work in Pāïya in verse. It begins with नाणाचित्ते होए. The arrangement of words is nāṇācitta. Hence it is named as Nāṇācitra in Saṃskṛta. Some name it as Nāṇācitrikā and some as Jñāṇāditya. It deals with religion!. Pandit Bechardas says in his intro. (p. 100) to Jaina Darsana that it belongs to some other Haribhadra and not to Yākinīdharmasūnu. No reason is given by him.

#### (51) Boţikapratişedha

In the palm-leaf Mss. collection of Sanghavī pādā (Patan) there is a Ms. No. 2 in the box No. 135. This Ms. is said to be as old as the twelfth century A. D. In this Ms. there are 14<sup>2</sup> works. Of them *Botikapratisedha* is on leaves 104 to 108. It is in Samskrta. It refutes the *Digambara* view which differs from the *S'vetāmbara* one; for, 'Botika<sup>3</sup>' stands for 'Digambara'.

In the end, I may tentatively suggest that No. 10 may be identical with No. 11, No. 15 with No. 61, No. 28 with No. 66 and No. 82 with No. 83; for, they deal with the same subject. Further No. 34<sup>4</sup> is a part and parcel of No. 8. I may close this topic by noting a hymn by some Haribhadra in Samskrta of which there is a palm-leaf Ms. at Patan. Its beginning and end are noted as under in its Catalogue (p. 157):

"त्वत्सेवानिरतांस्त्वदर्षितदशस्वत्संकथासंस्थितान् । त्वद्भक्तांस्त्वदनन्यसक्तमनसस्त्वतो न चान्यार्थिनः ॥" "न स्प्रोऽपि जिन! त्वदंघिकमलद्वंद्वादतेन्वेमि वा नाथैतन्मम कुर्वतः प्रतिदिनं यत् किंचिदप्यस्ति तद् यज्ञास्त्येव हि नास्ति तत् तदपि च सक्ष्यामि नैतद् व्रतं ॥ २०॥

# हरिभद्गविरचितः स्तवः"

Chronology

The question as to the order in which Haribhadra Sūri has composed his several works, cannot be completely solved at present. Prof. K. V. Abhyankara in his intro. (p. 7)

- 1 See Kalyāṇavijaya's intro. (p. 15b) on Dhammasangahaṇi.
- 2 One of these is Akalanka's Pramānasangraha. It is published in Akalankagranthatraya as the last work on the basis of this MS. only.
- 3 'Bodiya' is its Pālya equivalent. It occurs in Visesā' (v. 1041 & 2552).
- 4 This is published along with Jhāṇasaya in Saṇvat 1997 as No. 3 in "विनयभक्तिसुन्दरचरणश्रन्थमाला".

to Visavīsiyā has said that most probably works were composed in the following order:

(i) Commentaries, (ii) religious narrations, (iii) AJP, Lokatattvanirnaya and such other works which expound the Jaina doctrines, (iv) Saddarsanasamuecaya, S'āstravārtāsamuecaya, Astaka, Pañcāsaga and such other philosophical treatises, (v) Yogabindu and Yogadrstisamuecaya and (vi) Vīsavīsiyā.

This is only a rough indication. So I may mention that AJP is preceded by (i) Anekāntasiddhi, (ii) Ātmasiddhi, (iii) Sarvajñasiddhi, (iv) Syādvādakucodyaparihāra, but it is followed by Lalitavistarā. Anekāntajayapatākoddyotadīpikā is preceded by AJP and the works that precede it and by (i) S'āstravārtāsamuccaya and (ii) Sarvajñasiddhitīkā. The com. on Nandī precedes those on Anuogaddāra and Āvassaya. The latter precedes Pradešavyākhyā. Uvašsapaya is earlier than Lalitavistarā, and so is Yogadrstisamuccaya in ease its v. 3-11 are not quotations. Dhammasangahani precedes Sarvajñasiddhi which is preceded by Bhāvanāsiddhi. S'āstravārtāsamuccaya has v. 581-583 tallying with v. 11-13 of Sarvajñasiddhi. So one of them is earlier than the other, unless these verses are quotations. Himsāstaka precedes the available big com. on Dasaveyāliya. Pañcāsaga seems to be earlier than Vīsavīsiyā.

#### Contribution to the Bauddha literature

Haribhadra has not only explained the Jaina view but has also discussed and refuted in his own way non-Jaina views. We find in his works references about Buddhism. However, the direct service that he rendered to the cause of the Bauddha logic is preserved in his splendid com. to Nyāyapravesaka. This indirectly acted as an impetus to other Jaina scholars to study the Bauddha logic. It may be added that Haribhadra has many a time refuted Dharmakīrti's views in AJP.

Over and above the composition of such a big number of interesting and instructive works, Haribhadra has laid his helping hand in the restoration of  $Mah\bar{a}nis\bar{\imath}ha^2$ .

<sup>1</sup> This is probably the reason why the oldest Mss. of Dharmakīrti's Nyāyabindu and Dharmottara's com. on it and Sāntarakṣita's Tattvasaṅgraha and its Panjikā were found in the Jaina bhaṇḍāras.

<sup>2</sup> See Prabhavakacarita (IX, 219) and DCJM (Vol. XVII, pt. II, p. 33).

In Haribhadra's works which deal with the four anuyogas in one form or other, we come across names of several writers and philosophers who may be tentatively grouped as under:—

#### (a) Vaidika

(1) Ananta, (2) Avadhūtācārya, (3) Āsuri, (4) Īśvara-kṛṣṇa³, (5) Kapila⁴, (6) Kālātīta, (7) Kumārila, (8) Jaimini, (9) Patañjali (bhāṣyakāra), (10) Patañjali (yogācārya), (11) Pāṇini (grammarian), (12) Puruṣacandra, (13) Bhagavadgopendra, (14) Bandhu-Bhagavaddatta, (15) Bhartṛhari (grammarian), (16) Vindhyavāsin, (17) Vyāsa, (18) Śabara, (19) Santapana, (20) Sucāru and (21) Suraguru.

#### (b) Bauddha

(1) Dinnāga, (2) Divākara, (3) Dharmakīrti, (4) Dharmapāla, (5) Dharmottara, (6) Bhadanta, (7) Bhadanta-Dinna, (8) Bhadanta-Bhāskara, (9) Vasubandhu, (10) Samantabhadra<sup>5</sup>, (11) Śāntarakṣita and (12) Śubhagupta.

#### (c) Jaina

(1) Ajitayaśas, (2) Umāsvāti, (3) Kukkācārya, (4) Gośālaka, (5) Jinadāsa Mahattara, (6) Jinabhadra Gaṇi Kṣamāśramaṇa, (7) Deva Vācaka, (8) Bhadrabāhu, (9) Mallavādin, (10). Vādimukhya, (11) Vṛddhācārya (P. Vuḍḍhāyariya), (12) Siddhasena and (13) Siddhasena Divākara.

Haribhadra has refered to *Pramāṇamīmāṁsā*, *Revaṇāi-kavva*, Divākara's *Syādvādabhaṅga*, Subandhu's *Vāsavadattā* and Harṣa's *Priyadarsanā*.

#### Ajitayasas

This Sūri is mentioned in the svopajña com. (Vol. II, p. 33) on AJP. From this reference it seems that this is a Jaina

<sup>1</sup> AJP, Dhammasangahani etc. come under the class of dravyānuyoga, Ksetrasamāsavrtti that of Ganitānuyoga, Dharmabindu, Pañcavatthuga etc. that of caranakaranānuyoga, and Samarāiccacariya etc, in dharmakathānuyoga.

<sup>2</sup> See pp. XXXI, XXXIII, XXXIX, LVII and LVIII.

<sup>3</sup> He as well as Bhadanta-Bhaskara and Bandhu-Bhagavaddatta are referred to in the com. (p. 6a) on Yogadṛṣṭisamuccaya (v. 16).

<sup>4</sup> He is mentioned in Śāstravārtāsamuccaya (v. 237). For details see p. LXXV & "Notes" on p. 172, l. 15.

<sup>5</sup> In the list given by Jinavijaya in his ''श्रीहरिभद्राचार्थस्य समयनिर्णयः'' Samantabhadra is referred to as Jaina, and Kukkācārya as Bauddha.

Ācārya, and that he has established in some work the validity of the Jaina definition of reality. What this work is is a matter of mere surmise; for, no work of his is known to exist. It may be that he has dealt with this topic while elucidating TS (V, 29) or he may have written a work like Utpādādisiddhiprakaraņa as is done by Candrasena Sūri.

#### Ananta

He is referred to, in  $Lalitavistar\bar{a}$  on p. 57 b. He or perhaps his pupils seem to have expounded the doctrine known as 'āvarta-kāla-kāraṇa-vāda' which dogmatically asserts that 'time ( $k\bar{a}la$ ) is the only cause of modifications'.

## $Avadh\bar{u}t\bar{a}c\bar{a}rya$

He is referred to in  $Lalitavistar\bar{a}$  on p. 43b. He is some Ācārya, Avadhūta by name, and he seems to be a Yogin, practising yoga.

#### Asuri

This Sāṅkhya teacher is mentioned by Haribhadra in his com. on S'āstravārtāsamuccaya (v. 222). There the following verse is attributed to  $\overline{\mathbf{A}}$ suri and others:—

"विभक्तेहक्परिणतौ बुद्धौ भोगोऽस्य कथ्यते । प्रतिबिम्बोदयः खच्छे तथा चन्द्रमसोऽम्भसि ॥"

This v. 222 of S'āstravārtasamuccaya occurs as v. 450 in Yogabindu. It is quoted with a variant विवित्तेदक् for विभक्तेदक् in SM (com. on v. 15), in TRD (p. 42a) and by Devabhadra in his Tippaṇa (p. 97) on Siddharṣi's com. on Nyāyāvatāra.

Āsuri is looked upon as the direct pupil of Kapila, the founder of the Sāṅkhya system. He is assigned a date 600 B.C. He had a pupil named Pañcaśikha who expounded the tantra¹. Ṣaṣṭitantra² is a work of Pañcaśikha according to the Bauddhas of China. Vācaspatimiśra attributes its authorship to Vārṣa-gaṇya³ (= the "Rainhost" in Chinese). According to some Jaina narration Āsuri is the author of Ṣaṣṭitantra.

<sup>1</sup> See Īśvarakṛṣṇa's Sāṅkhyakārikā (v. 70).

<sup>2</sup> Kotyācārya has mentioned this work in his com. (p. 4b) on Visesā.

<sup>3</sup> The author of Ahirbudhnyasamhitā, too, holds the same opinion. In this work (XII, vv. 18 ff.) the topics treated in Sastitantra are noted.

The following verse occurring in S'āstravāntāsamuccaya is probably from some Sānkhya work:

"पञ्चविंशतितत्त्वज्ञो यत्र तत्राश्रमे रतः । जटी मुण्डी बिखी वाऽपि मुच्यते नात्र संशयः ॥"

## Īsvarakṛṣṇa¹

He is the celebrated author of  $S\bar{a}nkhyak\bar{a}rik\bar{a}$  also known as  $S\bar{a}nkhyasaptati^2$ , a Samskrta work in 70 verses in  $\overline{A}$ ryā. This work is based upon Sastitantra, and it is expounded by Māṭhara³ and Gauḍapāda, and it contains all that is there, less the parables and the controversies with other schools. Kapila taught the  $S\bar{a}nkhya$  system to  $\overline{A}$ suri and  $\overline{A}$ suri taught it to Pañcasikha who amplified it. From the last named the system passed down, from master to pupil, to Bhārgava, Ulūka, Vālmiki, Hārita, Devala and others and finally to  $\overline{I}$ svarakṛṣṇa (340-90 A.D.).⁴

#### $Um\bar{a}sv\bar{a}ti$

As regards his life and works the reader may refer to my introductions to my edition of TS published in two volumes.

#### $K\bar{a}l\bar{a}t\bar{\imath}t\alpha$

He is referred to in v. 300 of Yogabindu. That the nature of God etc. should be thought of dispassionately is the view held by him. He has composed some work, and the following seven verses occurring in Yogabindu are from his pen:—

"अन्येषामप्ययं मार्गो मुक्ताविद्यादिवादिनाम् । अभिधानादिभेदेन तत्त्वनीत्या व्यवस्थितः ॥ ३०९ ॥ मुक्तो बुद्धोऽर्हन् वाऽपि यदैश्वर्येण समन्वितः । तदीश्वरः स एव स्यात् सञ्ज्ञाभेदोऽत्र केवलम् ॥ ३०२ ॥ अनादिग्रुद्ध इत्यादिर्यश्व भेदोऽस्य कल्प्यते । तक्तक्त्रानुसारेण मन्ये सोऽपि निरर्थकः ॥ ३०३ ॥ विशेषस्यापरिज्ञानाद् युक्तीनां जातिवादतः । प्रायो विरोधतश्चैव फलाभेदाच भावतः ॥ ३०४ ॥

<sup>1</sup> See p. LXXIII, fn. 3.

<sup>2</sup> Dr. A. B. Dhruva equates this with Kanagasattari mentioned in Anuogaddāra (s. 41) and Nandī (s. 42). Vide his intro. (p. XLIX) to SM.

<sup>3</sup> His com. is mentioned as Mādhara in Anuogaddāra (s. 41) and Nandī (s. 42).

<sup>4</sup> See Sānkhyakārikā (v. 70-71) and Mātharavrtti on its v. 71.

<sup>5</sup> In its com. (p. 53) 'तीरादश्चिशकुनि'न्याय is mentioned.

अविद्याह्नेश्वकमीदि यतश्व भवकारणम् । ततः प्रधानमेवैतत् सञ्ज्ञाभेदसुपागतम् ॥ ३०५ ॥ अस्यापि योऽपरो भेदश्वित्रोपाधिस्तथा तथा । गीयतेऽतीतहेतुभ्यो धीमतां सोऽप्यपार्थकः ॥ ३०६ ॥ ततोऽस्थानप्रयासोऽयं यत् तद्भेदनिरूपणम् । सामान्यमनुमानस्य यतश्च विषयो मतः ॥ ३०० ॥"

# <sup>\*</sup>Kukkācārya

He is twice referred to in the svopajña com. (Vol. I, pp. 8 and 42) on AJP. The pertinent lines are:

- ( क ) "प्रकरणकरणं हानिन्द्यो मार्गः पूर्वगुरुभिश्च कुक्काचार्योदिभिरस्मद्वंशजैराचरित इति ।"
- (b) "इस्रेतदिप-कुकाचार्यादिचोदितं प्रत्युक्तं-निराकृतम्।"

From (a) it follows that Kukkācārya is a predecessor of Haribhadra, and that he has composed some *prakaraṇa* or *prakaraṇa*. No work of his is found so far.

From (b) it can be inferred that Haribhadra not only differs from Kukkācārya but he refutes his view in this connection.

### Kumārila

He is referred to in the com. on S'āstravārtāsamuccaya (v. 585). He is the well-known author of Vārtikas (supplementary commentaries) called S'lokavārtika¹ and Tantra-vārtika² on Sabara's Bhāṣya on Jaiminīyasūtra³. He is particularly famous for his strong criticism of the Bauddha logic and philosophy. He has been criticized in Tattvasangraha. This furnishes us with the lower limit of his date. Dr. A. B. Dhruva and some other scholars believe that Kumārila's criticism of Dharmakīrti supplies us with the upper limit of his date. Mahendrakumāra in his intro. (p. 18) to Akalankagranthatraya challenges the view of Dr. Vidyabhusan and Prof. Ramanath Shastri¹ who

<sup>1-2</sup> These two are the two khandas of his com., and the third is known as  $Tup-t\bar{\imath}k\bar{a}$ . In  $Tantrav\bar{a}rtika$  Bhartrhari's views are refuted.

<sup>3</sup> Bhartrmitra, Bhavadāsa, Hari and Upavarsa have each written a com. on it; but none of them has been available up till now.

<sup>4</sup> He has written an intro. to Brhatī (pt. II) published by the University of Madras. He has pointed out four verses from Mīmāmsāšlokavārtika to support his view. They are v. 76 (p. 69), v. 131 (p. 83), v. 36 (p. 144) and v. 131 (p. 250).

believe that Kumārila has critized Dharmakīrti's view. Further, on p. 19 he asserts that on the contrary Dharmakīrti has criticized Kumārila, in his Pramāṇavārtika in I, 34-35; III, 265; III, 259; III, 289; III, 216; II, 141; III, 240 and in the svopajāa com. on III, 291. Mahendrakumāra assigns to Kumārila the date 600 to 680 A. D., and to Dharmakīrti 620 to 690 A. D. whereas Bhagavad Datta assigns to both of them a date earlier than 600 A. D. (vide this intro. p. XIV). K. B. Pathak in his article¹ "Bhartrhari and Kumārila" has fixed the date of the former as 650 A. D.

# Gopendra = Bhagavadgopendra

He is referred to in Yogabindu (v. 200). In its com. he is said to be an author of some Yogasāstra. Verse 101 of Yogabindu is a quotation from some work of his as can be seen from v. 100. It runs as under:

# "अनिवृत्ताधिकारायां प्रकृतौ सर्वथैव हि । न पुंसस्तत्त्वमार्गेऽस्मिन् जिज्ञासाऽपि प्रवर्तते ॥ १०१ ॥

In Lalitavistarā (p. 45b) Gopendra is mentioned as Bhagavadgopendra. For a passage quoted from some work of his see p. LVIII of this intro.

## Gośālaka

He is referred to Viāhapannatti as Gosāla Mankhaliputta and in Sāmañaphalasutta as Makkhali-Gosāla. He became a pupil of Mahāvīra, stayed with him for six years and thereafter left him and founded a school of his own. He was a prominent leader of the Ājīvika sect. He was a staunch fatalist, and as such he denied the free will of man and his moral responsibility for any so-called good or evil. He opposed Mahāvīra and once discharged tejolesyā with a view to reducing him to ashes, but he failed².

#### Jaimini

He is the author of Mīmāmsāsūtra. He flourished in 200 B. C. or so.

<sup>1</sup> See JRAS, (Bombay Branch, Vol. XVIII, pp. 213-238).

<sup>2</sup> For details about his life and views see pp. 139-201 and 238-244 of Dr. P. L. Vaidya's edn. of "Uvāsagadasāo".

#### Jinadāsa Mahattara

He is one of the six well-known Mahattaras¹ of olden days, the other five being Candraṛṣi, Della, Dharmasena, Govāliya and Śivacandra. Pradyumna Kṣamāśramaṇa is his vidyā-guru. If Uttarajjhayaṇacuṇṇi is definitely his work, he is one of the pupils of Govāliya Mahattara. I have nothing more to add to what I have said about his Cuṇṇis in HCLJ (pp. 190–194).

# Jinabhadra Kṣamāśramaṇa²

Haribhadra has mentioned this name in his com. (p. 52) on Nandī. Amongst the Jainas Jinabhadra is well-known as 'Bhāṣyakāra's. He is an author of the following nine works:—

(1) Visesā°, (2) its com., (3) Sangahaņi, (4) Khetta-samāsa, (5) Visesaņavar⁴, (6) Jhāṇasaya, (7) Paṇṇavaṇācuṇṇi⁵, (8) Jīyakappa⁵ and (9) its ¹Bhāsa.⁵

Jinavijaya in his intro. (p. 9) to Jīyakappa says that this Jinabhadra Gaṇi Kṣamāśramaṇa is not perhaps the author of

- 1 For details about them see my article "ন্তু মৃত্যুবা?" to be published in "Jaina Dharma prakāśa". Candraprabha Mahattara who composed Vijayacandacariya sometime between Samvat 1127 and 1137 is not counted here. For three well-known Mahattarās see my article "বুण সাখীন মৃত্যুবায়া" published in JSP (No. 108), and for a ceremony pertaining to this padavī of 'Mahattarā' see Vidhimārgaprapā (pp. 71-74).
- 2 He is one of the 14 Kṣamāṣ́ramaṇas, the remaining 13 being (a) Jasavaddhaṇa (vide DCJM, Vol. XVII, pt. 2, p. 33), (b) Dinna, (c) Deva, (d) Devaḍḍhi, (e) Desi, (f) Pradyumna, (g) Mallavādin, (h) Yakṣadatta, (i) Saṅghadāsa, (j) Siṃha, (k) Sidddaseṇa (different from Siddhasena Divākara), (l) Sthiragupta and (m) Himavanta. Of these all except the 1st and the 12th have been noted by me in my article "नार अमाअमणो" which gives some details about these saints and which is published in "Jaina dharma prakāśa" (Vol. 60, Nos. 8 & 12).
- 3 Haribhadra has used this designation in his com. (p. 59) on Nandī.
- 4 In its v. 31 are mentioned Sāmāiyacunni and Vasudevacariya.
- 5 In Anuogaddāracunni (p. 71) there is a specific mention of the cunni on 'sarīra-pada'.
- 6 From its v. 61 Muni Puṇyavijayajī has inferred that Jinabhadra Gaṇi is the author of Jīyakappabhāsa.
- 7 Herein we come across gāthās which fairly agree with those in Kappabhāsa, Pañcakappabhāsa and Pindanijjutti.
- 8 Of these nine works Nos. 2 and 7 are not published.

Jhāṇasaya. He however looks upon him as the author of Nisīhabhāsa.

In Visesā° (v. 1508) there is mention of Vāsavadattā. Is this the work of Subandhu or does it refer to one noted in the Mahābhāṣya on Aṣṭādhyāyī (IV, 3, 872)?

Jinabhadra notes the view of somebody in v. 273 of  $Vises\bar{a}$ °. Has it anything to do with Kumārila?

Siddhasena Sūri in his Cunni (v. 5-11) on Jiyakappa has saluted and praised Jinabhadra. From its v. 7 we learn that this Jinabhadra was proficient in Jaina and non-Jaina systems of philosophy, scripts, mathematics, prosody and grammar. In his expositions Jinabhadra has every now and then resorted to  $anek\bar{a}ntav\bar{a}da$ . His life is narrated in  $Kah\bar{a}val\bar{\imath}$ . That he lived for 104 years and was a contemporary of Haribhadra is the view expressed by Dharmasāgara in his com. on his  $Gurupariv\bar{a}d\bar{\imath}$  (v. 9) also known as  $Tap\bar{a}gacchapatt\bar{a}val\bar{\imath}$ .

## $Dinnar{a}ga$

He is well-known as the father of Indian mediaeval logic. According to the Tibetan sources he was born in the Madras Presidency in Simhavaktra, a suburb of Kanchi. He was a Brāhmana by birth. Nāgadatta initiated him in the Hīnayāna school. Later on, he became a pupil of Vasubandhu (280 A.D.-360 A. D.), and he studied the scriptures of the Mahāyāna school along with those of the Hīnayāna one. On his being He earned a name as 'Vādin' by invited he went to Nālandā. defeating several followers of different schools. He had a pupil named Śańkarasvāmin who according to some scholars composed Nyāyapravesaka. This Dinnāga has written works on logic, and they are rendered into Chinese by Paramartha (499 A.D. to 569 A. D.). Dr. B. Bhattacharya notes the period of Dinnaga as 345 A. D. to 425 A. D., and attributes the authorship of the following eight works to him:-

(1) आलम्बनपरीक्षा, (2) आलम्बनपरीक्षावृत्ति, (3) त्रिकालपरीक्षा, (4) न्याय-प्रवेश, (5) प्रमाणशास्त्रन्यायप्रवेश, (6) प्रमाणसमुचय, (7) प्रमाणसमुचयवृत्ति and (8) हेतुचकह(ड)मर.

Of these the first is edited by Yamaguchi and is published

<sup>1</sup> Kalyanavijaya says that Dinnada flourished in 320 A. D.

in J. A. in 1929 A. D. The second work is its com. Fragments of these works are quoted in S'āṅkarabhāṣya on Brahmasūtra (II, ii, 28) and in the Pāṇjikā (p. 582) of Tattvasaṅgraha.

Nyāyapraveśa is same as Nyāyapraveśaka noted on p. XLVI. From the Chinese and Tibetan sources it appears that this work is named as Nyāyapraveśaśāstra, Pramāṇaśāstranyāyapraveśa, Pramāṇanyāyapraveśadvāra, Hetuvidyātarkaśāstra etc. If this is correct it follows that Nyāyapraveśa is same as Pramāṇaśāstra-nyāyapraveśa. Pandit Vidhushekhara looks upon this Nyāyapraveśa as Nyāyadvāra, but Dr. Tucci says that he is wrong. Nyāyamukha² was restored from its Chinese translation by Dr. Tucci in 1930 A. D. I think this Nyāyamukha also named as Nyāyadvāra is the work of Dinnāga.

Pramāṇasamuccaya is the master-piece of Dinnāga. It is a work in six paricchedas in Anuṣṭubh. His scattered works like Nyāyadvāra and Hetucakraḍamaru are woven into it in a systematic manner. H. R. Rangaswamy Iyengar has restored its first chapter and edited it along with its Tibetan text, copious extracts from Dinnāga's com.³ on it and Jinendrabuddhi's Visālāmalavati-ṭīkā⁴, both of which are available only in Tibetan.⁵ In this edition there is a picture of Dinnāga based on a pensketch on the folio of the Tibetan Xylograph Mdocc.

Vādavidhi is mentioned in Pramāṇasamuccaya (I, 14) and its com. on I, 18, and two verses from Hetucakraḍamaru in Chapter III.

Hetucakradamaru also known as Hetucakra is a small treatise on formal logic and contains two independent chapters, one dealing with the minor terms and the other with hetus.

No work of Dinnäga written in Samskṛta has been available so far. Quotations from his works occurring in Nyāya-vārtika and its com. by Vācaspatimiśra are collected and edited

In Tātparylitīka (p. 103) there is mention of Vārsagaņya.

<sup>1</sup> A new edn. is published in Adyar Library Series. It contains the text, the svopajña vrtti and Dharmapāla's com. It is published in Wallaser's "Materials" Series. Here Nyāyadvara is mentioned. See p. 2.

On pp. 77 and 80 Mādhava, a Sankhya philosopher is mentioned. This is published by the Mysore University in 1930 A. D. These along with one other verse from this work are quoted in Tātparyaṭīkā.

by Prof. Randle whereas those found in Pārthasārathimiśra's com. on S'lokavārtika by H. R. Rangaswamy.

### $Div\bar{a}kara^1$

He is referred to in Vol. I on p. 84, l. 13. It seems he is Bauddha and is the author of Syādvādabhanga. This work may remind one of Īsvarabhangakārikā of Kalyāṇarakṣita, a Bauddha writer of the nineth century A.D.

#### Dharmakirti

Haribhadra has referred to Dharmakīrti and his *Pramā-navārtika* in his com. on AJP (vide Appendix II). In *S'āstra-vārtāsamuccaya* (X, 24, p. 372), too, his name is mentioned. Dharmakīrti who is at times referred to as Kīrtī², is also mentioned in *Bṛhadāraṇyakopaniṣadvārtika* of Sureśvara³, pupil of Śaṅkarācārya⁴.

From Carmaratnarāja's Bhagavad-Buddha-Jīvanacarita written in the Tibetan language we learn that Dinnāga and Dharmakīrti were pupils of Ārya Asaṅga⁵ who taught them logic. This Asaṅga⁵ is the elder brother of Bhadanta Vasubandhu, the author of Abhidharmakośa. He flourished in the latter part of the 3rd century A. D. So Kalyāṇavijaya infers that Asaṅga, Vasubandhu, Dinnāga and Dharmakīrti must have respectively existed from 250-300 A. D., 260-340 A. D., in 320 A. D. and in 349 A. D. According to Prof. K. H.

<sup>1</sup> There is an another Divākara, his namesake, who is referred to as 'Nātyašālapati' by Śāradātanaya (c. 1150-1250 A.D.) and who is the guru of the latter in dramaturgy. One Divākara, a Jaina, is the author of Śrāgāra-vairāgya-taraṅginī published in 1916 A.D.

<sup>2</sup> See Candras'ekhara's Hindī intro. (p. 16) to Nyāyabindu and its com.

<sup>3</sup> In S'ankaramandārasaurabha Sures'vara's birth-date is stated to be Kalyābda 3889 i. e. Samvat 845 i. e. 788 A. D.

<sup>4</sup> According to Pandit Kasinath Tailang he was a contemporary of King Pūrnavarman and flourished in the 6th century of the Christian era. This view is not correct. See p. XV of this intro.

<sup>5</sup> Others believe that Dharmakīrti was a pupil of Dharmapāla who retired in 635 A. D.

<sup>6</sup> He is said to have introduced Tantricism in Buddhism, and it was transmitted from preceptor to pupil up to Dharmakirti, in the most secret manner.

Dhruva Dharmakīrti lived in 450 A. D. whereas, according to Dr. S. C. Vidyabhusana Dharmakīrti existed from 635 A. D. to 650 A.D. Dharmakīrti has composed the following 12 works:

Hetubindu, Nyāyaviniscaya, Vijñānanayaprasthāna¹, Alankāra, Pramāṇavārtika, Pramāṇavārtikavṛtti, Pramāṇaviniscaya, Nyāyabindu², Tarkanyāya or Vādanyāya³, Santānāntarasiddhi, Sambandhaparīkṣā and Sambandhaparīkṣāvṛtti.

The last eight works along with *Hetubinduvivaraṇa* are ascribed to Dharmakīrti by Dr. S. C. Vidyabhusana. He informs us that the Tibetan translations of these works are extant.

Hetubindu is quoted in AJP (Vol. II, pp. 174 & 177). The kārikā of this Hetubindu beginning with पश्चमं is examined in Siddhiviniścaya. The following sentence of Hetubindu (I) occurs with a slight omission in the svopajña vivṛti (p. 3) of Laghīyastrayī:

''अर्थिकियार्थी हि सर्वः प्रेक्षावान् प्रमाणमप्रमाणं वाऽन्वेषते"

Vijnānanayaprasthāna is mentioned and quoted by Malayagiri Sūri in his com. (p. 69a) to Dhammasangahani as under:—

> "सर्वात्मना हि सारूप्ये ज्ञानमज्ञानतां वजेत्। साम्ये केनचिदंशेन स्यात् सर्वं सर्ववेदनम्॥"

Alankāra is mentioned by Subandhu<sup>4</sup> in his Vāsavadattā<sup>5</sup> which has been composed in the third quarter of the 5th century A. D.

Pramāṇaviniścaya is mentioned by Siddhasena Gaṇi in his com. (p. 397) on TS (V, 31). Devabhadra in his Tippaṇa

<sup>1</sup> No non-Jaina scholar has ascribed this work to Dharmakīrti. So a friend of mine suggests that 'this may be a general name simply meaning the starting point or text of vijūānavāda viz. Pramānavārtika'. But this view is not correct.

<sup>2</sup> This work along with Dharmottara's com. on it is published in Kashi Sanskrit Series as No. 22 in 1924 A. D.; also see Bib. Indica. This work was translated into Chinese in 400-405 A. D.

<sup>3</sup> This is edited by Rāhula Sānkṛtyāyana and published in 1936 A. D. The verse इसति इसति of this work (p. 111) is quoted in *Prameya-kamalamārtanḍa* which criticizes its v. असाधनाङ्ग (p. 2) and its various expositions.

<sup>4</sup> His life-period runs from 375 A. D. to 425 A. D.-Kalyānavijaya.

<sup>5</sup> Herein we find the name of Bhāradvāja Uddyotakara, the author of Nyāyavārtika (1st half of the 7th century A. D.).

on Nyāyāvatāravṛtti has mentioned Viniscaya on pp. 17 and 37, and on the latter page he has specifically mentioned the name of Dharmakīrti as the author of this work. Dr. P. L. Vaidya takes Viniscaya to be the same as Pramāṇaviniscaya and looks upon as quotations from this work, seven verses occurring in this Tippaṇa and having the following pratīkas:

अयोगं योग॰ (p. 12), गच्छतु क्रापि॰ (p. 89), दीपवन्नोप॰ (p. 12), नान्यथेहार्थ॰ (p. 12), मणिप्रदीप॰ (p. 37), यथा तथा॰ (p. 37), विशेषण॰ (p. 17).

He has further suggested with a query the name of *Pramāṇaviniscaya* as the source of the four verses quoted in the *Tippana* and having the following *pratīkas*:—

नित्यं सत्त्व॰ (p. 87), निर्विशेषं न॰ (p. 83), पदानां॰ (p. 8), and सामर्थ्य॰ (p. 31).

On p. 11 of this Tippaṇa we have: "यद विनिश्चयटीकायां विभीत्तर:-मिद्धं निदेति". On its p. 30 there is a mention of 'Viniscayaṭīkā' and on p. 58 that of 'Pramāṇaviniscayaṭīkā'.

Hemacandra in his Viveka (p. 3632) on Kāvyānuśāsana says: "तथा चायं विनिश्चयहत्यन्य धर्मकीत्यांचार्यस श्लोक इति प्रसिद्धिः". The verse here referred to is given on p. 382 as under:—

"लावण्यद्रविणव्ययो न गणितः हेशो महान् खीकृतः खच्छन्दस्य सुखं जनस्य वसतिश्चन्तानलो दीपितः । एषाऽपि खयमेव तुल्यरमणाभावाद् वराकी हता कोऽर्थश्चतिस वेधसा विनिहितस्तन्व्यास्तनुं तन्वता? ॥"³

In the intro. (p. 25) to Akalankagranthatraya it is said that a major portion of Akalanka's works deals with refutations of the Bauddhas. "सहोपलम्भनियमादभेदो नीलतिद्वयोः" occurring in Pramāṇaviniscaya is quoted in AJP (Vol. II, p. 51) and in Aṣṭasatī (Aṣṭasahasrī, p. 242), and the idea embodied in it is refuted in both of these works.

The 1st kārikā of Vādanyāya beginning with असाधनाङ्ग is met with in Nyāyaviniscaya, Siddhiviniscaya and Aṣṭasatī (p. 81).

The first verse of Santānāntarasiddhi is quoted in Tattvārtharājavārtika (p. 19).

<sup>1</sup> He is mentioned by Siddharşi in his com. (p. 2) on Nyāyāvatāra.

<sup>2</sup> This refers to R. C. Parikh's edn. published by "Sri Mahavira Jaina Vidyālaya", Bombay, in 1938 A. D.

<sup>3</sup> It occurs as v. 1472 in Subhāsitāvali.

Twenty two kārikās of Sambandhaparīkṣā are embodied and refuted in *Prameyakamalamārtanda* (sambadha-sadbhāva-vāda pp. 504-520, 2nd edn.).

Views of Dharmakīrti have been refuted in his own way by Kumārila in his Mīmāṁsāslokavārtika. This is what some scholars believe; but others hold the opposite view, I being one of them.

Dharmakīrti was conscious of his intellectual performance. But, on seeing the fate of Dinnāga's great work *Pramāṇasamuccaya* he was rather pessimistic about the reception of his own work. This is what is reflected in the last verse of *Pramāṇavārtika*<sup>2</sup>. It runs as under:

"अनध्यवसितावगाहनमनत्पधीशक्तिना-ऽप्यदृप्परमार्थसारमधिकाभियोगैरपि । मतं मम जगत्यरुब्धसदृशप्रतिप्राहकं प्रयास्यति पयोनिधेः पय इव खदेहे जराम् ॥"³

From the following verse quoted by Śrīdharadāsa in his Saduktikarņāmṛta<sup>4</sup> it seems that Dharmakīrti's works were not only not appreciated but openly criticized<sup>5</sup> in his own life-time:

"शैलेबन्धयति स्म वानरहृतैर्वास्मीकिरम्भोनिधिं व्यासः पार्थशरैत्वथापि न तथोरत्युक्तिरुद्भाव्यते । वागर्थौ च तुलाष्ट्रताविव तथाप्यस्मत्प्रबन्धानयं लोको दूष्यितुं प्रसारितमुखस्तुभ्यं प्रतिष्टे! नमः ॥"

Dharmakīrti is known in China as the author or revisor of Vajrasūcī<sup>6</sup>, the authorship of which is generally attributed to Aśvaghoṣa. This work as revised by Dharmakīrti was translated into Chinese some time between 973 A. D. and 981 A. D.

- 1 See pp. LXXVI-LXXVII of this intro.
- 2 It contains quotations from some earlier works. The verses 'आत्मनि सित प्रसन्ता' etc. of Nāgārjuna's Ratnāvalī (ed. by G. Tucci in JRAS, 1934, April) are found in Pramāṇavārtika (II, v. 219 etc.). For other details about this work which is a master-piece amongst all his works on logic, see Notes on p. 105, l. 21 and this intro. (p. LXXXV).
- 3 This verse is quoted in Viveka (p. 363) with प्रमार्थतत्त्व for प्रमार्थसार.
- 4 See p. 327, Punjab Sanskrit Book Depot, Lahore.
- 5 Bhavabhūti has also complained about the attitude of the people towards his work in his Mālatīmādhava (I, v. 8).
- 6 This is the well-known work of the Mahāyāna school.
- 7 See A Literary History of Sanskrit Buddhism (p. 185) by G. K. Nariman.

## $Dharmap\bar{a}la$

He is referred to by Haribhadra in his com. (Vol. II, p. 36) on AJP. Here it is stated that he and Dharmakīrti believe that the power of  $r\bar{u}pa$  etc. is two-fold.

Dharmapāla was not the head (abbot) of Nālandā university when Hieun Thsang visited it in 635 A. D.; for, the then head was Śīlabhadra who was a disciple of Dharmapāla. It was this Śīlabhadra under whom Hieun Thsang studied. So Dharmapāla seems to be alive from 600 A. D. to 635 A. D. He is the author of Alambanapratyayadhyānaśāstravyākhyā, Vidyāmātrasiddhisāstravyākhyā and S'ataśāstravyākhyā. So says Candraśekhara in his Hindī intro. (p. 10) to Nyāyabindu and its com.

Nanjio's Catalogue attributes the authorship of the following four works to Dharmapāla:—

(1) Ālambanaparīkṣāvyākhyā No. 1174, (2) Vidyāmātrasiddhi No. 1197, (3) Vidyāmātrasiddhisāstra No. 1210 and (4) S'atasāstravaipulyavyākhyā No. 1198.

Some believe that he is an author of S'abdavidyāsaṃ-yuktasāstra in 25,000 ślokas and a com. on Nyāyadvāratarkasāstra (=Nyāyamukha). Of these the first is equated by some with the com. on Bhatrhari's treatise called pei-na mentioned by I-tsing (671 A. D.-695 A. D.).

The com.¹ of Dharmapāla² on Alambanaparīkṣā in the Chinese version of I-tsing has been rendered both in Samskṛta and English in "The Adyar Library Series" No. 32. This com. is almost complete; it abruptly breaks off in the seventh verse out of eight. In this com. there are two quotations which agree in spirit with the verses of Pramāṇavārtika (vide pp. 61 & 67).

<sup>1</sup> There is another com. by Vinitadeva (c. 700 A. D.) available in Tibetan version. Copious extracts from this com. along with the French translation by Susumu Yamaguchi in collaboration with H. Meyer have been published in the *Journal Asiatique* (Vol. CCXIV, No. I) in 1929 A. D.

<sup>2</sup> He should not be confounded with his namesake of the Theravāda school, who is said to be a resident of the Badarititha (vide the colophon of Visuddhimaygatākā)

## Patañjali, the grammarian

This Patañjali is the author of Mahābhāsya. Some attribute to him the authorship of Yogasūtra, Caraka, Nidānasūtra, Paramārthasāra and Chandahsūtra. K. Madhava Krishna Sarma in his article "Patañjali and his relation to some authors and works" says that it is not correct to look upon him as the author of the last two works. He argues:

Patanjali is 'satkāryavādin' and not 'anirvacanīyavādin' as can be seen from his Mahābhāṣya on I, 1, 1². Further, in this work on IV, 1, 3³ there is a realistic conception of matter. This can hardly fit in with the idealism of Śeṣanāga's Paramārthasāra⁴ which is a work pertaining to a Seśvara (Vaiṣṇava) and idealistic type of the Sānkhya philosophy. Further, how is it that Bhartrhari who wrote Vākyapadīya to elaborate the philosophical portions of the Mahābhāṣya and who tried to give an idealistic turn to grammatical speculations and who quoted from Ṣaṣṭiṭantra⁵, does not quote a single verse from Paramārthasāra?

As regards Pingalanāga's Chandaḥsūtra Sarma argues:

Pingalanāga is referred to by Śabara in his Bhāṣya on I, 1, 5 in a way that shows that Śabara has more regard for him than for Patañjali, the grammarian whose views as such are against the Mīmāmsakas. This means that Śabara considers Pingalanāga as different from Patañjali. Further, if they were identical, the metre of the following verse quoted in the Mahābhāṣya on I, 1, 57 would have been noted and defined in Chandahsūtra:—

<sup>1</sup> This is published in "The Indian Culture" Vol. XI, No. 2 (Oct.-. Dec. 1944).

<sup>2</sup> For the pertinent quotation see p. 265.—Ibid.

<sup>3 &</sup>quot;सर्वाश्च पुनर्मूर्तय एवमात्मिकाः संस्थानप्रसवगुणाः शब्दस्पर्शरूपरसगन्धवत्यः। यत्राक्पीयांसो गुणास्तत्रावरतस्त्रयः शब्दः स्पर्शो रूपमिति। रसगन्धौ न सर्वत्र। प्रवृत्तिः खल्विप नित्सा। न हीहः कश्चित् स्वसिन्नात्मिनि मुहूर्तमप्यविष्ठते वर्धते वा यावदनेन वर्धितव्यमपायेन वा युज्यते। तच्चोभयं सर्वत्र।"—Kielhorn's edn. (Vol. II, p. 198).

<sup>4</sup> This is also called \$\bar{A}dh\bar{a}rak\bar{a}rik\bar{a}s\$ and \$\bar{A}ry\bar{a}pa\bar{n}ca\bar{s}ti\$.

<sup>5</sup> Vṛṣabhadeva in his com. on Vākyapadīya takes the following quotation as belonging to Sastitantra:—

<sup>&</sup>quot;इदं फ़ेनो न कश्चिद् वा बुद्बुदो वा न कश्चन । मार्येषा बत दुष्पारा विपश्चिदिति पश्चिति ॥"

"स्तोष्याम्यहं पादिकमोदवाहिं ततः श्वोभूते शातनीं पातनीं च । नेतारावगच्छतं धारणिं रावणिं च ततः पश्चात् संस्यते ध्वंस्यते च ॥"

In this connection I may suggest that it is not impossible for one and the same person to hold different philosophical views at different times in his life as was the case with Vasubandhu. As regards the metre, can it not be said that  $Mah\bar{a}bh\bar{a}sya$  was written later than  $Chandahs\bar{u}tra$ ?

On comparing S'ābara-bhāṣya with Mahābhāṣya¹ it definitely appears that the latter work was known to Śabara. So Patañjali is earlier than Śabara.

Some look upon Patañjali as an incarnation of Śeṣa. This may have led to his being identified with Śeṣanāga and Pingalanāga.

## $Pata\~njali = Bhagvat-Pata\~njali$

He is the author of Yogasūtras<sup>2</sup>. If he is identical with the eminent author of Mahābhāṣyá he belongs to the middle of the second century B. C. This identity has been however questioned on fairly reasonable grounds but by no means conclusive grounds<sup>3</sup>.

<sup>1</sup> Cf. Śābara-bhāṣya on I, 1, 5 with Mahābhāṣya on I, 1, 1 and that on I, 4, 23 with Mahābhāṣya (p. 23, Benares edn.). A portion of Mahābhāṣya on I, 2, 64 is criticized in Śābara-bhāṣya on I, 3, 33. Mr. P. I. Tarkas informs me that the Mahābhāṣya on I, 1, 15 is quoted in Śābara-bhāṣya on X, 2, 47.

From "The Mahābhāṣya and the Bhāṣya of Śabara" by Mahā-mahopādhyāya P. V. Kane published in "Bhāratīya Vidyā" (Vol. VI, Nos. 3 & 4, new series) we learn:

<sup>(</sup>i) द्विचनबहुवचनानामसमासः occurring in Śābara-bhāṣya on VI, 7, 37 (p. 1503, Ānandāśrama edn.) and attributed to 'abhiyukta' is taken from Māhābhāṣya on VI, 3, 1 (Vol. III, p. 141 Kielhorn's edn.), and this 'abhiyukta' is Patañjali.

<sup>(</sup>ii) The words गुणवचनानां हि शब्दानामाश्रयतो लिङ्गवचनानि भवन्ति and the illustrative examples occurring in Śābhara-bhāṣya on IX, 1, 33 (p. 1675) are an echo of what is frequently said in Mahābhāṣya on pp. 228, 246, 410, 422, 430 etc. of Vol. I.

<sup>(</sup>iii) Kumārila in his *Tantravārtika* on III, 4, 13 (p. 926) says that in the words "आगमोऽपि चायमेव "विशेषणत्वेनेति" Śabara refers to the position of the Vākyakāra (Kātyāyana) and Bhāṣyakāra (Patañjali).

<sup>2</sup> Some of these sūtras and their Bhāṣya have been compared with TS and its Bhāṣya in my Sk. intro. (pp. 28-30) to TS (Vol. II).

<sup>3</sup> See Wood's Yogasūtras and Dasgupta's History of Indian Philosophy (pp. 231-232).

### Purusacandra

He is a Nyāyavādin (logician). The following verse from some work of his is quoted by Haribhadra in his com. (p. 100) on Anuyogadvāravivṛti:—

"अन्यथाऽनुपपन्नत्वमात्रं हेतोः खलक्षणम् । सत्त्वासत्त्वे हि तद्धमों दष्टान्तद्वयलक्षणः ॥"

There is one more verse on this page as under:—

''धूमादेर्यथाऽपि स्यातां सत्त्वासत्त्वे च लक्षणम् । अन्यथाऽतुपपन्नत्वं प्राधान्यालक्षणेकता ॥''

Does this verse, too, come from the pen of Purusacandra? Malayagiri in his com. (p. 30b) on *Dhammasangahani* says:

"सम्यक्र्यायानभिज्ञताख्यायनमेतदनयोरिति पुरुषचनदः।"

I take this Purusacandra to be the same as one noted above.

# Bandhu-Bhagavaddatta

He is referred to in the svopajña com. (p. 6a) on Yoga-dṛṣṭisamuccaya as one who mentions eight constituents of yoga in a way different from Patañjali and Bhandanta-Bhāskara. They are: "अद्वेष, जिज्ञासा, ग्रुश्रूषा, श्रवणबोध, मीमांसा, परिग्रुद्धा, प्रतिपत्ति and प्रवृत्ति".

# Bhadanta = Dinnāga (?)

Haribhadra in his com. (p. 35) on Nyāyapravesaka quotes "असाधारणहेतुत्वादक्षेस्तद् व्यपदिश्यते" from some work of Bhadanta. In Dinnāga's Pramāṇasamuccaya (v. 4) we have the first hemistich as "असाधारणहेतुत्वाद् व्यपदेश्यं तदिन्दियैः". This fairly tallies with the quotation. So can this Bhadanta be identified with Dinnāga??

#### Bhadanta-Dinna

Haribhadra mentions the name of this Bauddha Ācārya in two places in his com. (Vol. I, pp. 334 and 337) on AJP. In the first case it is in connection with the discussion about the three varieties of apoha. In the second case a hemistich of a verse attributed to Bhadanta-Dinna is quoted. It runs as under:

"विकल्पयोनयः शब्दा विकल्पाः शब्दयोनयः।"

<sup>1</sup> This difference is due to retranslation from Tibetan.

<sup>2</sup> He is addressed as 'Bhadanta' in Brahmanical works.

This is from Dinnaga's Pramanasamuccaya. Cf. Buddhist Logic (Vol. II, p. 405) by Prof. Stcherbatsky.

### Bhadanta-Bhāskara

He is referred to in the svopajña com. (p. 6a) on Yoga-dṛṣṭisamuccaya as one of the Munis who mentions eight constituents of yoga in a way that differs from Patañjali and Bandhu-Bhagavaddatta.

## Bhartrhari

This name at once reminds one of the celebrated author of the S'atakas. But here it is used for the author of Vākyapadīya¹, a grammarian who flourished prior to Śańkarācārya. He is assigned a period of 600 A. D. to 650 A. D. I-tsing believes that he was a Bauddha at least for some time as he entered the monastery seven times, returned to the world seven times, and lived the life of a layman.

Vācaspatimišra in his Tattvabindu has referred to Bhartrhari as 'bāhya' while quoting a verse from the latter's Vākyapadiya. This is interpreted by some as meaning Bauddha. This argument is refuted by V. A. Ramaswami Sastri in his article "Bhartrhari a Bauddha?" (pp. 254-257) published in "Proceedings and Transactions of the eighth Oriental Conference". Here he has tried to show that the author of the Vākyapadīya is a great monistic philosopher, and has developed śabda-monism like Patanjali. He accepts vivartavāda, and this gives him a very high place as pre-Sankara Advaitin in the history of Indian philosophy. Bhartrhari has ably elucidated 'āgama-pramāṇa' in Vākyapadīya. Here he says that tarka may be accepted as an accesory to agama but it should not direct its path against āgama.<sup>2</sup> Further, he has glorified the Vedas. This is considered as a direct proof of his being a non-Bauddha in this article.

The opinion of Bhartrhari as recorded in Tattvasangraha (v. 1460) is 'that only by reason of the invariable concomittance

<sup>1</sup> For some details about this work see this intro. (pp. CI & CII).

<sup>2</sup> A similar view is held by Sthiramati and Jinabhadra Gani Kṣamāśramaṇa.

of the middle term with the major term the inference cannot be valid because the powers of both vary according to time and place'.

#### Mallavādin

Mallavādin, the commentator of Sammaïpayarana has been referred to in AJP (Vol. I, pp. 58 & 116) as 'Vādimukhya'¹. Further, herein two quotations are given from his com.² on Sammaïpayarana. They are:

- (i) "खपरसत्त्वव्युदासोपादानापाद्यं हि वस्तुनो वस्तुत्वम् ।"
- (ii) "न विषयप्रहणपरिणामाहतेऽपरः संवेदने विषयप्रतिभासो युज्यते, युक्त्ययोगात् ॥""

This same Mallavādin is said to be the author of Dvādaśāra-nayacakra. He cannot be the ṭippaṇīkāra of Nyāya-binduṭīkā; otherwise he would be a contemporary of our Hari-bhadra (700 A. D.-770 A. D.) and not his predecessor. So it follows that just as we have two Bhadrabāhus there must be two Mallavādins. Malayagiri Sūri in his com. (p. 12a) on Āvassaya has mentioned the name of Mallavādin and has quoted a verse in Pāïya from some work of his as under:

"सङ्गह विसेस सङ्गह विसेसपत्थारम् छवागरणी । दब्बद्धिओ य पज्जवनओ य सेसा वियण्पा सि ॥"

Candrasena<sup>4</sup>, pupil of Pradumna Sūri in his com. (p. 222) on his own work *Utpādādisiddhiprakaraṇa* notes the name of Mallavādin and quotes a *kārikā* composed by the latter as under:—

''विधिनयभङ्गवृत्तिव्यतिरिक्तत्वादनर्थकवचोवत् । जैनादन्यच्छासनमन्ततं भवतीति वैधर्म्यम् ॥''

<sup>1</sup> In the svopajña com. on Siddhahemacandra (II, 2, 39) we have "अनु मछनादिनं तार्किकाः".

<sup>2</sup> Haribhadra has somehow dropped the word 'tīkā', and this leads one to believe that it is from Sammaïpayaraṇa. Anandasāgara Sūri defends this in "Siddhacakra" (Vol. IV, No. 8. p. 174) by saying that he has looked upon the text and its com. as non-distinct. He has further added that many a time Āvassayanijutti is referred to as Āvassaya.

<sup>3</sup> This very line is quoted by Malayagiri in his com. (p. 260a) on Dhammasangahani with this difference that there is युक्ती for युक्त्वते.

<sup>4</sup> He has quoted on p. 216 of his com. the first verse of AJP and the verse पुरालक्ष्यि on. p. 116.

## Vasubandhu (280 A.D.-360 A.D.)

He was born in Gāndhāra. He began his career as a Vaibhāṣika teacher but had strong Sautrāntika sympathies and was later on converted to Yogācāra¹ by his brother Asaṅga, a pupil of Maitreyanātha. Saṅghabhadra² (280 A. D.-350 A. D.) and Manoratha, the Vaibhāṣika teachers were his contemporaries. He died at the age of eighty. During his life he is said to have composed the following thirty works:—

(1) अपिरिमितायुस्सूत्रशास्त्र³, (2) अभिधर्मकोश्च⁴, (3) कर्मसिद्धिप्रकरणशास्त्र, (4) गयशीर्षस्त्रटीका, (5) तर्कशास्त्र⁵, (6) त्रिपूर्णस्त्रोपदेश, (7) दशभूमिकशास्त्र⁵, (8) धर्म-चकप्रवर्तनस्त्रोपदेश, (9) निर्वाणस्त्रपूर्वभूतोत्पन्नगाथास्त्र, (10) पश्चस्कन्धकशास्त्र, (11) बुद्धगोत्रशास्त्र, (12) बुद्धान्तिमोपदेशस्त्रश्चित्र¹, (13) बोधिचित्तोत्पादनशास्त्र, (14) मध्यान्तिवभा(भं?)गशास्त्र, (15) महापिरिनिर्वाणस्त्रशास्त्र³, (16) महायानशतधर्मविद्याद्वारशास्त्र³, (17) महायानसम्परिप्रहशास्त्रव्याख्या³, (18) रत्नचूडस्त्रचतुर्धर्मीपदेश, (19) वज्रच्छेदिकाप्रज्ञापारमितास्त्रशास्त्र¹।

<sup>1</sup> This mental evolution of Vasubandhu curiously agrees with the historical sequence of the four schools of Buddhism. So says Dr. A. B. Dhruva in his intro. (p. LXX) to SM.

<sup>2</sup> Some say that he and the translator of Sāmantapāsādikā and Vibhāṣāvinaya in Chinese in 488 A.D. and 489 A.D. are two different persons; others hold a contrary view.

<sup>3</sup> This is a short treatise on the Sukhāvativyūha.

<sup>4</sup> This is published along with Rāhula Sānkṛtyāyana's com. named Nālandikā in Samvat 1988. The text refutes the views of the Vaibhāṣikas. There is a com. on it by the author himself as some of the scholars say. There is another com. on it called Sphutārtha by Yasomitra. He has referred to two earlier commentators Gunamati and Vasumitra. This Vasumitra is different from Vasumitra of the council of Kaniska, whose views are referred to by Vasubandhu.

<sup>5</sup> See G. O. S. No. XLIX.

<sup>6</sup> This is a com. on ch. XXII & ch. XXVI of Buddhāvatamsamahāvaipulyasūtra.

<sup>7</sup> This name is coined by me.

<sup>8</sup> This is a com, on the  $s\bar{u}tra$  of the same name.

<sup>9</sup> This work named as महायानश्वाधानिवासुख, a Sk. translation from its Chinese version of Hiuen Thsang, is published along with Ālambana-parīkṣā etc. on pp. 111-115 in the "Adyar Library Series No. 32". It is a list of the technical terms used in the first division of Yogā-cārabhāmišāstra, a work of Asanga according to Dr. B. Bhattacharyya (vide his foreword p. LXX to Tattvasangraha), but, according to Prof. Tucci (vide JRAS, 1929, October), that of his guru Maitreya.

<sup>10-11</sup> Each is a com, on some work of Asanga.

(20) वज्रच्छेदिकास्त्रशास्त्र, (21) वादविधि ,  $(22-23)^2$  विज्ञप्तिमात्रतासिद्धि, (24) विद्यामात्रसिद्धि, (25) विद्यामात्रसिद्धित्रदशशास्त्र, (26) विशेषचिन्ताब्राह्मणपिरपृच्छास्त्रदीका, (27) शतशास्त्रव्याख्या , (28) शमथविपश्यनाद्वार शास्त्रकारिका, (29) सद्धमेपुण्डरीकस्त्रशास्त्र, (30)  $^4$ सद्वारोपदिष्टध्यानव्यवहारशास्त्र.  $^5$ 

In the Sk. intro. (pp. 16-17) to Abhidharmakosa Rāhula Sānkṛtyāyana has given the list of Vasubandhu's works. There he says that works here numbered as 9, 15, 17, 24 and 29 are referred to by Paramārtha, and those numberred as 1, 4-9, 11, 14, 15, 17-19, 24, 26 and 29 and महापरिनिर्वाणव्याख्या are said to have been composed after the death of Asanga.

The first verse of Vijnaptimātratāsidelhi is quoted by Gandhahastin Siddhasena Gani in his com. (pt. I, p. 354) on TS (V, 22), and IV, 73 of Abhidharmakosa<sup>6</sup> in pt. II on p. 65.

Kumārajīva wrote *Life of Vasubandhu* between 401 A.D. and 409 A.D. According to Nanjio it got lost in 730 A.D. Paramārtha who lived from 499 A.D. to 560 A.D. had also written a biography of Vasubandhu. Here it is stated:

(i) Vasubandhu was contemporaneous with Vikramāditya7.

- 1 This is noted by Prof. Tucci. See IHQ (December, 1918). See also p. LXXX of this intro. to AJP.
- 2 One contains twenty verses and the other thirty. On the latter there is the Bhāṣya of Sthiramati, one of the champions of the 'agamānusāri' Vijñānavāda school. All these three works were edited by the late Dr. Sylvain Levi. Some work of Sthiramati, a colleague of Guṇamati, was translated into Chinese in 400 A. D.

There is one Sthiramati who has commented upon the Madhyānta-vibhāgavṛtti by Vasubandhu. See G. O. S. (Vol. XLIX, intro. p. XVII).

- 3 This is a com. on S'ataśāstra of Bodhisattva Deva.
- 4 This is a com. on some work of Asanga.
- 5 Nos. 21-23 are not mentioned in the Foreword to Tattvasangraha. On its p. LXXII the authorship of Parmārthasaptati is attributed to Vasubandhu, and on p. LXII it is observed that the verse "ৰইৰ ইণি বাবেত" is a quotation from this work. See p. 22 of the Pañjikā on Tattvasangraha.
- 6 Akalanka, too, has quoted I, 17 from this work in his Tattvārtharājavārtika (p. 221), and I, 32 in his com. (p. 39) on this TRV. In Nyāyakumudacandra (p. 395) verses 17, 32 and 33 from kośasthāna I of Abhidharmakośa are quoted.
- 7 He is identified by V. M. Smith, with Candragupta I of the Gupta dynasty who ruled between c. 320A.D. & 330 A.D. For a detailed discussion about him see my article "विक्रमादित्य अने जैन साहित्य" published in JSP (No. 100).

- (ii) His preceptor was Buddhamitra whom Vindhyavāsin defeated in a debate.
- (iii) Vasubandhu attacked and abused mercilessly Vindhyavāsin in his Paramārthasaptati.

Vasubandhu is mentioned in Gunakīrti's Lakṣaṇānusāra.

Different dates are assigned to Vasubandhu by different scholars. Some place him between 280 A.D. and 360 A.D., whereas some between 420 A.D. and 500 A.D. Dr. B. Bhattacharyya prefers the first date and has given reasons as to why he discards the second. This Vasubandhu is the same as one referred to as āmiṣa-grādha by Gandhahastin Siddhasena in his com. (p. 682) on TS (VII, 8). The pertinent line is:

# "तसावेनः पदमेतत् वसुबन्धोरामिषगृदस्य गृदस्येवाप्रेक्ष्यकारिणः।"

Vindhyavāsin (250 A.D.-320 A.D.)

That this is his nick-name and his real name is Rudrila, is known from Kamalasīla's  $P\bar{a}njik\bar{a}$  (p. 22) on Tattvasangraha. He is said to be a disciple of Vārṣagaṇya who is looked upon by Vācaspati³ and the author of  $Ahirbudhnyasamhit\bar{a}^4$  as the author of  $Sasitantra^5$ . According to Paramārtha (who wrote the life of Vasubandhu in Chinese) Vindhyavāsin defeated Buddhamitra, a teacher of Vasubandhu in a debate and got a present from Vikramāditya of Ayodhya. Thereafter he went to his home on Vindhya mountain and died there. He is assigned a period of 250 A.D. to 320 A.D.

Kumārila in his *Mīmāinsāslokavārtika* (anumānapariecheda, v. 143) refers to Vindhyavāsin as holding a view that the in-

<sup>1</sup> See Foreword (pp. LXVII-LXVIII) to Tattvasangraha.

<sup>2</sup> On this very page we have: "विकल्पसमा जातिरूपन्यस्ता वस्वन्धुवैधेयेन".

<sup>3</sup> He has referred to Vārsaganya as the expounder (vyutpādayitr) of Yogaśāstra. Vārsaganya's date is said to be 230 A.D. to 300 A.D.

<sup>4</sup> This is a publication of the "Adyar Library". It is edited under the supervision of F. O. Schrader whose intro. to it and Pāñcarātra is separately published by this library.

<sup>5</sup> Its Pāïya equivalent 'Satthitanta' occurs in Viāhapannatti (II, 1; s. 89), Nāyādhammakahā (I, V; s. 55), Vivāgasuya (I, V), Ovavāïya (s. 77), Pajjosavanākappa (s. 8), Nandī (s. 42) and Anuogaddāra (s. 77). Some details about this work are given in Guiarātī in "Purātattva" (Vol. V, p. 61).

ference of fire from smeke relates to particulars and not to universals. Vindhyavāsin is mentioned in *Dikpradā* (p. 32a), SM (com. on v. 15), TRD (p. 42a) and Devabhadra's *Tippana* (p. 97). In the last three works the following verse is attributed to him:—

"पुरुषोऽविकृतात्मैव स्वनिर्भासमचेतनम् । मनः करोति सानिष्यादुपाधिः स्फटिकं यथा ॥"¹

# $Vreldhācārya^2$

Four verses quoted on pp. 71-72 of AJP are said to be from the pen of the Vṛddhas. Have these Vṛddhas anything to do with Vṛddhācārya mentioned in the com. (p. 52) on Nandī (vide p. LX of this intro.)? A similar question may be asked about 'vṛddhas' referred to in Lalitavistarāpañjikā (p. 89b) and 'Nyāyavṛddhas' mentioned on p. 22 of AJP (Vol. II). On p. 74, l. 25 there is mention of vṛddha-granthas. What do they refer to?

#### S'abara

He is referred to as 'bhāṣyakāra' in the com. (p. 70) of AJP (Vol. II). He quotes the author of the vṛtti of the Pūrva-mīmāmsā, who may be either Upavarṣa' or Bodhāyana. The Vṛttikāra refers to śānyavāda and nirālambanavāda of the Bauddhas, the schools which are now dated before Nāgarjuna' and Vasubandhu. So a date earlier than 400 A. D. can

<sup>1</sup> This occurs in Lalitavistarāpañjikā (p. 61b, DLJP).

<sup>2</sup> This may remind one of the title of elder Vasubandhu.

<sup>3</sup> He along with Bhavadāsa and Bhartymitra is mentioned by V. A. Ramaswami Šāstri in "Old Vrttikāras on the Pūrva Mīmāmsā" published in IHQ (Vol. X, No. 3).

<sup>4</sup> He has written Mādhyamikakārikā and Vigrahavyāvartinīkārikā. These two works seem to have been seen by Siddhasena Divākara. This is what one may infer from his Dvātrimšikā III, v. 5, 20 & 21. As regards the life and works of Nāgārjuna see Literary History of Sanskrit Buddhism (pp. 89-94). This Nāgarjuna is different from Tāntrika Nāgārjuna who flourished in 645 A.D. The 15th kārīkā of Mādhyamikakārikā is quoted by Maladhārin Hemacandra in his com. (p. 724) on Visesā (v. 1694), and two (pratyaya-parīkṣā v. 1 and sanskṛta-parīkṣā v. 34) by Prabhācandra in Nyāyakumudacandra (p. 132) and by Vādin Deva Sūri in Syādvādaratnākara (pt. I, p. 181 & p. 182 resp.). Bhavasankrāntisūtra and Nāgārjuna's Bhavasankrāntišāstra with the com. of Maitreyanātha and Eng. trans. by N. Aiyaswami are published in the Adyar Library Series in 1938 A.D. and Eng. trans. of Vigrahavyāvartinī in G.O.S. No. IL.

be assigned to Śabara. Śabara refers to sūnyavāda and vijñāna-vāda in his com. on I, 1, 5, and herein he actually mentions the Mahāyānikas by name ("अनेन प्रसुक्तो महायानिकः पन्थाः"). Śabara is several times mentioned and criticized in Tattvasangraha (vide pp. 423, 471 etc.). He is posterior to Patanjali, the author of Mahābhāṣya; for this work is utilized by him in his Bhāṣya (vide intro. p. LXXXVII). Prof. G. V. Devasthali has therefore erred in making the following observation:—

"There appears to be no ground, therefore, to suppose that Sabara was acquainted with Patanjali and his work." 1

## S'ubhagupta (650 A.D.-700 A.D.)

He is mentioned by Haribhadra in his com. (Vol. I, p. 337) on AJP. There he is referred to as 'vārtikānusārin'. I interpret this phrase as one following *Pramāṇavārtika* of Dharmakīrti. In the text the following five verses attributed to this Subhagupta are quoted:

"हपान्तरं विकल्पे यदुभयोः प्रतिभासते । सत्यर्थे तत्र सङ्केत एकत्वाध्यवसायतः ॥ १ ॥ यादशाद् यः समुत्पन्नः सः भवत्येव कारणम् । तादिग्वधिवकल्पस्य ध्वनिः सङ्केतसंस्थितिः ॥ २ ॥ किमेतदिति सङ्केत्य इतरोऽप्येविभित्यदः । न कल्पयित याविद्ध तावन्न समयोद्भवः ॥ ३ ॥ वक्तः श्रोतुश्च तुल्याभे बुद्धी तेनैकगोचरे । तत्त्वेन बहिरर्थोऽस्ति न कश्चिच्छब्दगोचरः ॥ ४ ॥ खबुद्धिप्रतिभासस्य संवित्ताविष जायते । बहिरर्थग्रहे मानस्तुल्यतैमिरबुद्धिवत् ॥ ५ ॥"

In the  $svopaj\tilde{n}a$  com. (p. 59a) on  $S'\bar{a}strav\bar{a}rt\bar{a}samuccaya$  (v. 422) there is mention of Subhagupta. I take him to be the same as one noted above.

<sup>1</sup> See his article "On the probable date of Śabara-svāmin" (p. 93) published in the "Silver Jubilee Volume" of the Annals of B.O.R.I. On p. 85 he says: Dr. Keith in his Karma-mīmāmsā (p. 9) concludes that 400 A. D. is the earliest date to which Śabara can be assigned. Prof. P. V. Kane holds that Śabara wrote his Bhāṣya between 100 A. D. and 500 A. D. (vide p. 13f. of A brief sketch of the Pūrva-mīmāmsā). Dr. Mm. Jha accepts the view of Dr. Keith as can be seen from his translation (pt. III, intro. p. VI) to Śābara-bhāṣya. Prof. Devasthali places Śabara somewhere in the 1st century A. D. (vide p. 85 of his article).

Bhadanta Subhagupta is mentioned in the *Pañjikā* on *Tattvasaṅgraha* on pp. 551, 552, 556, 567, 570, 572, 574 and 582, and he is quoted on pp. 551 and 582 as under:—

''प्रत्येकं परमाण्नां स्वातच्येणास्ति सम्भवः । अतोऽपि परमाण्नामेकेकाप्रतिभासनम् ॥'-p. 551 ''धीयात्रत्येन संसाध्ये यज्ज्ञानात्यादिसाधनम् । विजातीयाविरुद्धत्वात् सर्वं शेषवदुच्यते ॥''-p. 582

In the Foreword to Tattvasangraha (p. LXXXV) this Subhagupta is assigned a date 650 A. D. to 700 A. D., and his opinion is noted there (p. LXXXV) as under:—

"the outward objects are nothing but crowds of atoms, but they are not cognized as mere atoms because the atoms always combine themselevs in crowds. The cognition of an object as one and non-atomic is wrong. He also held that even though the Vijnānas are devoid of the forms of the outward objects, they can indeed reflect them, as the Vijnānas are nothing but the cognition of outward objects. He further held that the objective world can be proved by perception as well as by inference because in our daily life we are always perceiving the objects. The object must be existing because we are constantly obtaining the expected effects from these objects".

# S'antarakşita (c. 749 A.D.)

Sāntarakṣita is mentjoned by Haribhadra in his com. to S'āstravārtāsamnecaya (D.L.J.P.F., p. 140) while discussing and refuting kṣaṇikavāda. This Sāntarakṣita seems to be none else than the author of Tattvasaṅgraha and Vādanyāyavṛtti-vipañcitārthā¹. His date has been settled by Dr. S. C. Vidyabhusana as about 749 A. D.

### Samantabhadra

He is referred to as 'Vādimukhya' in AJP (Vol. I, p. 375) while his name Samantabhadra is specifically mentioned in its com. (Vol. I, p. 375). Moreover, in the text are quoted two verses from some work of Samantabhadra. They are:

"बोधात्मता चेच्छब्दस्य न स्यादन्यत्र तच्छुतिः । यद् बोद्धारं परिस्यज्य न बोधोऽन्यत्र गच्छति ॥ न च स्यात् प्रस्ययो लोके यः श्रोत्रा न प्रतीयते । शब्दाभेदेन सस्यवं सर्वः स्यात् परचित्तवित् ॥"

<sup>1:</sup> Vādanyāya of Dharmakīrti along with this com. is published by Mahābodhī Sabhā, Benares in 1936 A.D.

These two verses are quoted by Śānti Sūri in his *Pramāṇakalikā* and by Vādin Deva Sūri in his *Syādvādaratnā-kara* (pt. I, p. 92). On p. 93 of the latter work there are three other verses.<sup>1</sup> Are they also from the pen of this very Samantabhadra? Whether this Samantabhadra is a *Jaina*<sup>2</sup> or a *Bauddha*<sup>3</sup>, remains to be finally ascertained.

## Siddhasena.

He is referred to in the com. (p. 52) on Nandī. As stated there he believes that kevala-jñāna and kevala-darśana are not identical though they co-exist,<sup>4</sup> and so he is different from Siddhasena Divākara.

# Siddhasena, a Nītikāra<sup>5</sup>

There is another Siddhasena, a non-Jaina, probably a Vaidika. He along with the following nine other non-Jaina writers is mentioned in *Dharmabindu* (IV, s. 6-20):—

- अधाभिषीयते योऽयं शब्दात्मा विदितः सताम् । चेतनोऽचेतनश्चायमित्यमभ्युपगमो मम ॥ सिद्ध्यत्वेष तवायुष्मिन्नः प्रत्यूहृतया यतः । विश्ववैचित्र्यमेवेत्थं शब्दशब्देन शब्दितम् ॥ विवादो न च नामास्ति नाम्नि वस्तुपरीक्षिणाम् । कश्चित्र कचिदाचष्टे राममन्यस्त रावणम् ॥" ।
- 2 Sukhlal in his foreword (pp. 8-9) to Akalankagranthatraya says:
  - (i) Digambara Samantabhadra is later than Pūjyapāda; for, Vidyānanda in his Āptaparīkṣā and Aṣṭasahasrī says that Āptamīmāmsā was composed with a view to corroborating the āptatva praised by Pūjyapāda.
  - (ii) Samantabhadra is probably the vidyāguru of Akalanka.
  - (iii) In Sarvārthasiddhi of Pūjyapāda there is no mention—much less the exposition of saptabhangī so well expounded by Samantabhadra.
  - (iv) Pātrasvāmin referred to by Śāntarakṣita in Tattvasaṅgraha is perhaps this very Samantabhadra.
  - In connection with the last point I may say that Pātrasvāmin is mentioned in the  $Pa\tilde{n}jik\bar{a}$  (p. 405) by Kamalasīla and not in  $Tattvasa\dot{n}graha$  by Šāntarakṣita.
- 3 In Vādanyāya (p. 3) we have: "नमः समन्तभद्राय".
- 4 Umāsvāti holds this view. Vide his Bhāsya (p. 110) on TS (I, 31). The author of Sūyagadacunni, too, is of the same opinion. See its p. 97.
- 5 In Sarvadarsanasungraha (p. 52) the verse द्वतप्रणाशा occurring in Anyayogavyavacchedadvātrimsika of Hemacandra is quoted with the words "तहक्तं सिद्धसेननाक्यकारेण." Is this not a slip?

Kṣīrakadambaka, Nārada, Samrāj, Suraguru, Vālmiki, Vasu, Vāyu, Viśva and Vyāsa.

Further, in these  $s\bar{u}tras$  6-20, the views of all these ten persons are noted in connection with the qualities expected in the case of one who takes  $d\bar{v}k\bar{s}\bar{a}$  and one who gives it.

The commentator Municandra Sūri looks upon this Siddhasena as 'nītikāra'.

#### Siddhasena Divakara

Haribhadra refers to him and his work Sammaipayarana in such a manner in his com. on AJP that we can definitely assign to him a date earlier than that of Haribhadra. is further corroborated by the manner of his reference to him in Pañcavatthuga (v. 1047-1048). There he addresses him as 'Suvakevali' (Sk. Śrutakevalin), a title of very high order held by a few Jaina pontiffs. Further, in this v. 1048 he compares him with the sun to the night of Duhsamā era of this avasarpinī. Jinadāsa Gaņi Mahattara (c. 676 A. D.) in his Nisīhavisehacunni thrice refers to him and his work Sammaipayarana, and allots to it a very high place of honour in the Jaina literature. So Siddhasena must have flourished prior to this Jinadasa at least by 150 years or so i. e. latest in the sixth century A. D. Further, it appears that Siddhasena is anterior to Samantabhadra, a Digambara scholar and author of Aptamīmāmsā. Bhadreśvara's Kahāvalī is the oldest available source which throws light on the life of this Siddhasena. this and other sources we learn:

- (i) Siddhasena was a disciple of Vrddhavādin, a quickwitted saint of serene temperament.
- (ii) Siddhasena's religious tour extended from Ujjain to Paithan, and therein Broach occupied a prominent place.
  - (iii) He seems to be the first to openly express the desire of translating the Pāïya āgamas into Samskrta and consequently getting penalized by the Jaina church with the severe expiation viz. Pārāncika for twelve years.
  - (iv) He preferred reason to scriptural authority.

- v) He believed that kevala-jñāna was identical with kevala-darsana, a view held by Vrddhācārya. Vide p. LXI.
- (vi) He dispensed with Naigama as its function, if general, was performed by Sangraha, and, if special, by Vyavahāra. Vide the com. (pp. 315 ff.) on Sammaipayarana (I, 4-5).
- (vii) He is held in high esteem both by the Svetāmbaras and the Digambaras. "नेतः सिद्धोनस्य" occurring in Jainendra vyākarana (V, 1, 7) of Pūjyapāda Devanandin seems to be an eulogy of his erudition.
- (viii) He is an author of the following metrical works:-
- (a) Thirty-two Dvātrimsikās in Samskrta. If Nyāyā-vatāra¹ is here included, 22 Dvātrimsikās are extant. The verse 'नयास्त्र स्थारपद॰' is quoted by Abhayadeva in his com. on Sammaïpayaraṇa on p. 757 and 'एनं करिपतभेद॰'² by Maladhārin Hemacandra in his com. (p. 1198) on Visesā°. They may be from the missing Dvātrimsikās.

There is a com. on *Dvātrimsikā* XXI by Udayasāgara Sūri of the 16th century, and it is published. *Nyāyāvatāra* is commented upon by Siddharsi. The rest are without commentaries.

A verse from his *Pramāṇadvātrimsikā* is quoted by Siddhasena Gaṇi in his com. (p. 71) on TS (I, 10).

There is mention of Siddhasena in the  $Dv\bar{a}trimsik\bar{u}s$  V & XXI, in v. 31, in each case.

- (b) Kalyānamandirastotra of 44 verses in Samskrta.
- (c) Sammaipayarana in Pāïya in three sections.
- (ix) The gaccha of Siddhasena Divākara flourished at least up to Samvat 1086. This is what one can infer from the following lines on one of the metal-idols in a Jama temple<sup>8</sup> in the fort of Jesalmere:—

"श्री'नागेन्द्र'कुळे श्रीसिद्धसेनदिवाकराचार्यगच्छे अम्माछुप्ताभ्यां कारिता संवत १०८६" <sup>≜</sup>

<sup>1</sup> This may be compared with Nyāyabindu, Nyāyamukha and Nyāyapravešaka.

<sup>2</sup> This verse deals with the identity of kevalajñāna and kevaladaršana, and it is attributed to 'stutikāra'.

<sup>3</sup> This is one of the eight temples, and it has 211 metal-idols.

<sup>4</sup> For details see JSP (Vol. VII, No. 8).

(x) Ugrāditya in his Kalyāṇakāraka (XX, 85¹) refers to Siddhasena as one who dealt with the science of the pacification of terrible planets and that of nullification of poison². He uses the adjective 'prasiddha' for him. Does he thereby refer to this Siddhasena Divākara?

## Pramāņamīmāmsā

This work is mentioned in AJP (Vol. II, p. 68) and in its svopajña com. (p. 68). In the text Haribhadra refers to its author as his guru. But that this is not to be taken literally becomes clear from its com.; for, there he explains guru as 'pūrvācārya'. We are in the dark about this Ācārya and his work. Was this work actually available to Kalikālasarvajňa Hemacandra Sūri or did he know its name only when he designated one of his works as Pramānamīmāmsā?

## Priyadarsanā

As already noted on p. XIV, this is a drama<sup>8</sup> of which the authorship is attributed to Harşa, a king. Ratnāvalī and Nāgānanda are also said to be his works. Priyadarsanā agrees with Ratnāvalī as regards the general conception of the theme and the method of its development. Moreover, these Nāṭikās resemble each other in ideas and situation. Hence they are designated as sister-plays by scholars.

# Yoganirnaya

This work is mentioned in the following lines occurring in the author's own com. (p. 3) on Yogadrstisamuccaya:—

"कथिमित्युच्यते वक्ष्ये-अभिधास्य योगं-भिन्नादिलक्षणं समासेन-सक्क्ष्पेण, विस्तरेण तु पूर्वा-चायरेवायमुक्तोऽप्युत्तराध्ययन-योगनिर्णयादिषु."

<sup>&</sup>quot;शालाक्यं प्रथमाद्रमकटितमधिकं शल्यतत्रं च पात्र स्वामिप्रोक्तं विषोध्यहशमनविधिः सिद्धसेनैः प्रसिद्धेः । काये या सा चिकित्सा दशरथग्रुशमिर्मेधनादैः शिश्नां वैधं वृष्यं च दिव्यामृतमिष कथितं सिंहनादैर्गुनीन्द्रैः ॥ ८५ ॥"

<sup>2</sup> These sciences seem to allude to 'agadatantra' and 'bhūtavidyā', the two angas of Ayurveda, out of eight.

<sup>3</sup> This is named as *Priyadarśanā* by its editor Prof. N. G. Suru. It is translated into Gujarātī by K. H. Dhruva and named as "Vindhya vananī Kanyakā kimvā Priyadarśanā". The latter name is correct, the former having been coined.

From this one may be inclined to infer that Yoganirnaya is a Jaina work. Further, one may be tempted to believe that the subject of eight drstis must have been treated in Uttarajjhayana though, in it (as it is available to day) this subject is not dealt with. But this view is not correct; for, there is no ground to infer that this work has not remained in tact. So the word 'yoga' may be interpreted as one associated with 5 samitis and 3 guptis, a topic dealt with in Uttarajjhayana.

### Revanāikavva

This is mentioned in *Dhammasangahani* (v. 1159) to illustrate that what is composed by a man-in-the street is not an authority. Malayagiri explains it as a *kāvya* composed by Revaņa and others. Who this Revaņa is is not known.

## $V\bar{a}kyapadiya$

This is a Samskrta work composed by Bhartrhari, a great The title 'Vākyapadīya' applies both to the text and the vrtti written by the author himself as is the case with Kāvyānuśāsana of Kalikālasarvajña Hemacandra Sūri. The text which is in the form of  $k\bar{a}rik\bar{a}s$  is divided into three sections (kāndas): (i) Brahma-kānda, (ii) Padma-kānda and (iii) Prakīrņa-kānda. This complete text has been published from Benares with the com. on the first two kāndas and that of Helaraja<sup>2</sup> on the last. The com. on the 1st  $k\bar{a}nda$  is wrongly ascribed to Punyarāja. So says Dr. C. K. Raja in his paper "I-tsing and Bhartrhari's Vākvapadīva"3. He savs that it is the vrtti (com.) by the author himself. So it means that the com. on the 2nd kanda only is by Punyaraja. This gets corroborated by Nāgeśa, a grammarian; for, in his Lagusiddhāntamañjūṣā he quotes from Bhartrhari's com. on his kārikās, and while so doing he refers to this com, as 'Harigrantha' i, e. the work of Bhartrhari. There is a Ms. containing a good portion of the vrtti on the second kānda by the author himself in the Government Oriental Mss. Library, Madras (No. R 5543). In this Library there is also a Ms. of Vrsabhadeva's com. on

<sup>1</sup> This is published in 1884 A. D. as No. 11 in Benares Sanskrit Series.

<sup>2</sup> This is published in 1905 A. D. as No 95 of Benares Sanskrit Series.

<sup>3</sup> This paper has been published in the "Dr. S. Krisnaswami Aiyyangar Commemoration Volume" (1936 A. D.).

<sup>4</sup> Bhartrhagi's svopajña vrtti along with Vrsabhadeva's com. is edited by Cārudeva Śāstrī, and it is published from Lahore.

Vākyapadīya (the text-cum-vṛtti) and in this com. Vṛsabhadeva considers Vākyapadīya as containing both the kārikās (text) and prose vṛtti on them by Bhartṛhari. Mammaṭa has quoted in his Kāvyaprakāsa(II, 3)vṛtti (p. 13, Gajendragadkar's edn.) and in S'abdavyāpāravicāra (p. 1, Nir. edn.) a prose passage from Vākyapadīya. This is not to be found in Bhartṛhari's vṛtti on the first two kāndas which is available. So it is inferred by K. M. Sarma that it belongs to Bhartṛhari's vṛtti on the third kānda.

Two verses from Vākyapadīya (I, v. 125 & 124, pp. 46-47 of the edition printed in Benaras in 1884 A. D.) are quoted in AJP (Vol. I, p. 366), and its author's name Bhartrhari is specifically mentioned in its com. (Vol. I, p. 366). Further, the first foot of the following verse of kānda I (p. 32) is quoted in the svopajāa com. on AJP (Vol. I, p. 387) along with the name of Bhartrhari:—

''यथाऽनुनाकः श्टोको वा सोडत्वमुपगच्छति । आवृत्त्या, न तु स प्रन्थः प्रत्यावृत्त्या निरूप्यते ॥ (३)''

### Vāsavadattā

A work of this name or rather a story of Vāsavadattā is noted by Patanjali but I do not think that it is this work that is mentioned by Haribhadra. Most probably he refers to Subandhu's work of the same name.

## S'ivadharmottara

In Astakaprakarana (IV, 2) there is mention of a work named S'ivadharmottara. This is what we learn from the following line occurring in its com. (p. 21b) by Jineśvara Sūri:

# "शिवधर्मोत्तरे शिवधर्माभिधाने पराभिमते शैवागमविशेषे."

So the statement<sup>2</sup> of Jinavijaya that this is a name of a Brāhmana is erroneous. This mistake has been committed by some who followed him. Later on, Jinavijaya in his Hindī article (p. 36) on the same subject has corrected this mistake, though it is once more repeated in the same article on p. 44.

<sup>1</sup> Vide his article "Gleanings from the commentaries of the Vākya-padīya" (p. 409) published in the Annals of the BORI, Silver Jubilee Volume.

<sup>2</sup> Vide his Samskrta article (p. 12) dealing with the date of Haribhadra Suri.

This work seems to be none else but one noted by Sankarācārya in his com. (p. 33)¹ on S'vetāsvatara Upanişad.

On my making an inquiry about S'ivadharmottara Mr. P. K. Gode has informed me in his private communication dated 31-8-43 as under:—

"S'ivadharma appears to be a part of Nandikesvarasanhitā. S'ivadharmottara is the sequel of S'ivadharma. It is quoted by Hemādri, by Mādhavācārya and by Raghunandana in Āhnikatattva and by Vitastāpurī."

# $Sy\bar{a}dv\bar{a}dabhanga$

This work is mentioned in the com. (p. 84) of AJP. Its author is Divākara.

## Haribhadra not a Caityavāsin

In Jineśvara Sūri's com. (p. 92a) to Astakaprakarana (XXVII, 7) it is mentioned that it is heard that at the time of taking meals at noon, Haribhadra used to get food distributed to mendicants gathered near his place on hearing the sound of a conch blown at that time. We learn the same thing from a verse of Somaprabha Sūri's S'ataka. Such a type of behaviour is inconsistent with the life of a Jaina Sādhu. So some persons depending upon this episode surmize that our author was a caityavāsin. This is what we can never believe in the case of our author, when Jineśvara Sūri on p. 92a says that this is not possible as Haribhadra is samvignapākṣika, and especially when he has denounced in ringing terms the undesirable action of the caityavāsins in Sambohapayarana and has advocated vasatinivāsa.

It is a pleasant feature to note that this is a misrepresentation of the real fact is borne out by Bhadreśvara's *Kahāvalī*. We learn therefrom that it was Lalliga³, a *Jaina* layman who

<sup>1</sup> See Änandāśrama-Samskṛta-granthāvali No. 17.

<sup>2</sup> This may remind one of the Kūladhamayas mentioned in Viyā-hapannatti (XI, 9; s. 417). They used to blow a conch-shell on a river-bank when they were taking meals.

<sup>3</sup> This Lalliga as suggested in Kahāvalī was an uncle to Vīrabhadra, and was extremely poor. So he once desired to renounce the world and be a disciple of Haribhadra. Our author however did not comply with his request and indirectly suggested to him to buy the goods recently come to the market. Lalliga did so and made a good

used to blow a conch at the time Haribhadra was to take his meals so that mendicants would assemble. On their gathering together he used to distribute food to them. After eating that food mendicants used to bow to Haribhadra who blessed them by saying: "Exert yourself to attain bhavaviraha". On hearing this blessing they used to say: "Long live, Bhavaviraha Sūri" and then they used to depart.

In Ganaharasaddhasayaga (v. 57) it is said: Some misled by the similarity of the name have wrongly asserted that Haribhadra was initiated and instructed by the Caityaväsius.

# Haribhadra & S'ankarācārya<sup>1</sup>

There are differences of opinion about the date of Śań-karācārya, the well-known author of S'ārīraka-bhāṣya on Bādarā-yaṇa's sūtras. Some opine that he has flourished several centuries before Christ. Some place him in the fifth century A. D. The late Lokamānya Tilak has suggested in his Karma-yogasāstra (Gītārahasya, p. 13) that his life-period runs from Śaka 710 to 742 i. e. 788 A. D. to 820 A. D.

From the available works of Haribhadra, it appears that he has nowhere referred to Śankara.<sup>2</sup> It is too much to believe that the attack of Śankara on saptabhangī in his S'ārīraka-bhāṣya escaped the notice of Haribhadra, who, in AJP, has referred to and refuted all the misrepresentations about syād-vāda— the misrepresentations made by different scholars who

profit. He used to render much help to Haribhadra in writing works. In the *upāśraya* where Haribhadra was putting up, he had placed such a jewel that he could carry on the composition of his works even at night-time. Whatever portion was thus written on walls or slates was copied out by scribes in the morning.

<sup>1</sup> Muni Kalyāṇavijaya in his intro. to *Dhammasangahaṇi* has identified him with Śaṅkarasvāmin referred to in *Tattvasangrahapañijikā*. But this is a slip; for, that scholar is a Naiyāyika and not a Vedāntin.

<sup>2</sup> This should not be taken to imply that Haribhadra has not studied Vedānta daršana as suggested by the late Prof. Manilal N. Dvivedi in his preface to his Gujarātī translation of Saddaršanasamuccaya. For, Haribhadra has not only referred to but has refuted Brahmādvaitavāda in his Śāstravārtāsamuccaya (v. 543-552) and in its com. (pp. 75-76).

preceded him. This makes us infer that Sankara was not a predecessor of Haribhadra; and, in that case the late Mr. Tilak's view about Sankara's life-period is correct.

It may be noted en passant that the Tāo sect is based upon the preachings of Laotze, a contemporary of Confuscius (550 B. C.-478 B. C.). The philosophy of this sect greatly resembles Sānkara-vedānta. The Kevalādvaita and Māyāvāda of Sankara are present in this philosophy. Vide धर्मोन् मिलन (p. 25; fn. 21).

# Origin of Svopajña Commentary

When an author composes a com. on his own work, that com. is called  $svopaj\tilde{n}a$  in Samskrta. Haribhadra has furnished us with such a com. on AJP. A question may be here raised, if he is the first Jaina to compose a  $svopaj\tilde{n}a$  com. The answer to this question is in the negative; for, several other Jaina authors anterior to him have done so.

According to the Jaina tradition Mahāvīra went on preaching holy sermons, and each of his Ganadharas composed a dvādasāngī; but nowhere is any one of them referred to as having written a com. on any of the 12 Angas (a similar remark holds good in the case of the Uvangas and the Mūlasuttas). It is true that a Ganadhara while teaching his disciples explained the meaning of his dvādasāngī, but this explanation is not preserved in the very words used by him. So for practical purposes it may be inferred that a svopajña com. did not exist for the Angas. As the first svopajña Samskrta com. that is preserved till this day, may be pointed out Umāsvāti's Bhāsya on his TS. Amongst the Païya ones

<sup>1</sup> Akalanka, too, has refuted in his Tattvārthavārtika and its svopajña com. arguments advanced against anekāntavāda. The peculiarity of this work lies in the fact that every statement is made from the stand-point of anekāntavāda.

<sup>2</sup> Amongst the Bauddhas Vasubandhu has written a Bhāṣya on his own Abhidharmakośa (Vaibhāṣikakārikā). Nāgārjuna has similarly commented upon his Mādhyamikakārikā and Vigrahavyāvartanī. The latter is translated into English and published in Gaekwad's Oriental Series as No. 49.

those of Bhadrabāhusvāmin are the first; for, he has commented upon his own works Kappa etc.

As Maladhārin Hemacandra informs us, Jinabhadra Gani Kṣamāśramaṇa had composed a svopajña vrtti on his Visesā°; but, unfortunately this vrtti is most probably extinct now, in case the statement in the catalogue of Mss. at Jesalmere is unreliable.

Thus, at best, our author is the third to write a svopajña vrtti. This practice has been in vogue up till now; for, even some Jaina saints of to-day have commented upon their own works. As the Śvetāmbara saint who flourished after Haribhadra and who wrote svopajña vrtti, may be pointed out Hemacandra, the polygrapher. As anterior to this polygrapher we may note the name of Pūjyapāda who wrote Jainendranyāsa (lost) on his grammar and that of Śākaṭāyana who wrote Amoghavrtti on his grammar. The names of Akalanka and Vidyānandin, the two well-known Digambara scholars may be also mentioned. The former has written a com. on his own com. Tattavārthavārtika¹, a com. on TS. and on his works Laghīyastraya², Nyāyaviniscaya and Siddhiviniscaya. The latter, too, has commented in prose upon his own versified work S'lokavārtika written in Samskṛta as an explanation to TS.

One of the reasons for writing a  $svopaj\tilde{n}a$  com. is to furnish the correct interpretation of one's own work. This is at least so in the case of Viṣṇugupta alias Cāṇakya who is well-known for his  $Arthas\tilde{a}stra$  and its  $Bh\tilde{a}sya$ . This is what the following verse says:—

"हष्ट्वा विप्रतिपत्तिं प्रायः सूत्रेषु भाष्यकाराणाम् । स्वयमेव विष्णुगुप्तश्चकार सूत्रं च भाष्यं च॥"

<sup>1</sup> This work which is thus named by the author and which is known as Tattvārthavārtikālankāra, Rājavārtika and Rājavārtikālankāra, is written in prose as is the case with Uddyotakara's Nyāyavārtika.

<sup>2</sup> In its v. 50 Mahāvīra is referred to as the originator of anekāntavāda. See p. CXI.

<sup>3</sup> This is quoted by Nathuramji Premi in his article (p. 133) "वाचक उमास्त्रातिका संभाष्य तत्त्वार्थसूत्र और उनका सम्प्रदाय" published in "Bhāratīya Vidyā" (Vol. III, No. 1).

# ANEKĀNTAVĀDA: A STUDY

In the intro. (pp. IX-XI) to Vol. I of AJP I have dealt with some of the topics connected with anekāntavāda viz., its meaning, synonyms, definitions, sphere¹ and origin, and as stated on p. XI, I reserved the following topics for this volume, while mentioning the sources² pertaining to almost all aspects of anekāntavāda:—

- (i) Origin of anekāntavāda.
- (ii) Misunderstandings about anekāntavāda.
- (iii) Their refutations.
- (iv) Ethical and practical aspects of anekāntavāda.
- (v) Evaluation of anekāntavāda.

In the meanahile Vol. I of my work The Jaina Religion and Literature has been published. Herein there is one full chapter (ch. XII, pp. 160-176) named as "Outlines of Anekāntavāda". It tries to give in a moderate compass all the important issues associated with anekāntavāda which a beginner should get acquainted with. Of these I shall note the following:—

1 Anekāntavāda comes within the range of itself as can be seen from the following verse of Sammaïpayarana:—

"भयणा वि हु भइयव्वा जह भयणा भयह सव्वद्वाई। एवं भयणा णियमो वि होइ समयाविरोहेण॥ ३-२१॥"

The underlying idea is that  $anek\bar{a}ntav\bar{a}da$  is both  $anek\bar{a}ntav\bar{a}da$  and  $ek\bar{a}ntav\bar{a}da$ . It is the former inasmuch as it is the sum-total of view-points whereas it is the latter as it is an independent view-point. There is no harm to a Jaina, if this doctrine of his recoils on itself. On the contrary it strengthens his position and shows the unlimited extent of its range.

- 2 To these and to those noted on pp. IX and X of this intro. I may add the following:—
- (i) "The Development of the Doctrine of Anekāntavāda in Jainism", an article by Jagadīśacandra Jain, published in "Review of Philosophy and Religion" (Vol. V, No. 2, pp. 179-186).
  - (ii) Jagadisacandra's Hindi intro. (pp. 23-24) to his edn. of SM where he has dealt with "जैनदर्शनमें स्यादादका स्यान".
  - (iii) An Introduction to Indian Philosophy (p. 32 & pp. 90-99) by Dr. A. C. Chatterjee and Dr. D. M. Datta.
  - (iv) The Jaina Philosophy of Non-absolutism by Dr. Satkori.

- (i) Evaluation—pp. 162-164.
- (ii) The Jaina view about satkārya¹ and asatkārya² doctrines—pp. 163-164.
- (iii) Is śruta-niśrita ābhinibodhika jñāna distinct from aśruta-niśrita-ābhinibodhika jñāna?—p. 166.
- (iv) Are the Jainas Polytheists or Monotheists?-pp. 160-167.
- (v) Exposition of kāla³, svabhāva⁴, niyati, karman and udyama, the five elements necessary for the achievement of an object—pp. 167-172.
- (vi) Difference between anekāntavāda & samsayavāda—
   p. 172.
- (vii) The Jaina definition of reality pp. 172-173.
- (viii) Recourse to anekāntavāda by the non-Jaina systems of Indian philosophy willingly or unwillin-
- In An Introduction to Indian Philosophy (p. 287) we have:

  "The theory of satkārya-vāda has got two different forms, namely pariņāma-vāda and vivarta-vāda. According to the former, when an effect is produced, there is a real transformation (pariṇāma) of the cause into the effect, é. g. the production of a pot from clay or of curd from milk. The Sānkhya is in favour of this view as a further specification of the theory of satkārya-vāda. The second, which is accepted by the Advaita Vedāntins, holds that the change of the cause into the effect is merely apparent."

  For other details see p. 252 of "Notes" to AJP.
- 2 See "Notes" (p. 252).
- 3-4 See Śvetāsvatara Upanisad (VI).
  - 5 As regards the views of the Bauddhas and others see "Notes" (pp. 252 & 267). In History of Philosophy (p. 467) by Thilly it is said:

"Reality is now this, now that; in this sense it is full of negations, contradictions and oppositions: the plant germinates, blooms, withers and dies; man is young, mature, and old. To do a thing justice, we must tell the whole truth about it, predicate all the contradictions of it, and show how they are reconciled and preserved in the articulated whole which we call the life of the thing."

"Everything is essential and everything worthless in comparison with other. Nowwhere is there even a single fact so fragmentary and so poor that to the universe it does not matter. There is truth in every idea however false, there is reality in every existence however slight.—Appearance and Reality (p. 487)

gly, knowingly or otherwise-pp. 173-175.1

- (ix) Allegations against anekāntavāda<sup>2</sup>—p. 175.
- (x) Inter-relations between naya, saptabhāngī and anekāntavāda³—pp. 175-176.

Further, in "Notes" I have explained the Jaina theory of anekāntavāda in connection with the following:

- (i) Contradiction<sup>4</sup> and other faults attributed to anekāntavāda (pp. 258-260).
- (ii) Predicability of being and non-being (pp. 260, 272, 273 & 280).
- (iii) Relation between dharma and dharmin (pp. 260-261 and 276-277).
- (iv) The oriental and occidental views about Permanence and Change (pp. 264-266, 268).
- (v) Universals and Particulars (p. 269).
- (vi) Affirmation and Negation (p. 231).
- (vii) Substance and Modifications (pp. 291-292).

So I shall commence this subject by saying a few words about the origin of anekāntavāda.

1 See "Notes" (pp. 257-258).

In Majjhimanikāya (s. 99) Buddha says that he is vibhajyavādin and not ekāmsavādin.

2 See "Notes" (pp. 258-260).

3 The following verse of Tattvārthaślokavārtika shows the distinction between naya and syādvāda:—

"सामान्यादेशतस्तावदेक एव नयः स्थितः। स्याद्वादप्रविभक्तार्थविशेषव्यक्षनात्मकः॥ १–३३॥"

In "Notes" (p. 297) to SM this is translated: "In its most general form, and is but one, and it consists of the presentation of a particular truth—which is part of the comprehensive truth which is expressed in स्थादार."

4 Georg Wilhelm Friedrich Hegel (1770A.D.-1831 A.D.) "declares that contradiction is the root of all life and movement, that everything is contradiction, that the principle of contradiction rules the world."

—A History of Philosophy (p. 465)

In The Quest of Ideal (p. 21) E. Holmes observes:—
"Let us take the antithesis of the swift and the slow. It would be nonsense to say that every movement is either swift or slow. It would be nearer the truth to say that every movement is both swift and slow, swift by comparison with what is slewer than itself, slow by comparison with what is swifter than itself."

Origin—The entire literature of the world is not available. Even the Indian literature is not wholly extant. We cannot go beyond the Raveda, the earliest human record available to-day. Next to it we have Brāhmanas, Āraņyakas and Upanisads. In the Upanisads we come across philosophical speculations and discussions indulged in full form. In the days of Buddha there were certain philosophers, he being one of them who were asked certain metaphysical questions. Ten questions are often mentioned by Buddha (vide Potthapadasutta, Dialogues, I. R. Davids pp. 254-257) as uncertain and ethically unprofitable and therefore not discussed by him. Of his contemporaries Sañjaya Belatthiputta and Mahâvīra have answered them in their own way. The former may or may not have chosen the form of the answers in imitation of one employed by Mahāvīra; but, certainly there is no depth or soundness in his answers,2 and it resembles the doctrine of the Agnostics. On the other hand, Mahavīra neither evade any question nor does he resort to any jugglery of words, eel-wriggling or equivocation as done by the Amaravikhepikas mentioned in the Brahmajālasutta.3 gives in a straight-forward manner definite answers and clearly indicates his stand-point and the aspect of the object he refers to.4 As the form of the judgment-the mode of expression is seen evolved, though perhaps not fully in the Jaina canon, the theory that every judgement is relative-a name for anekāntavāda6 must have originated much earlier

<sup>1</sup> These are referred to in the Buddhist literature as 'avyākatāni' (indeterminate questions) and made the subject of a discourse in Samyutta-Nikāya called 'Avyākata Samyutta.'

<sup>2 &#</sup>x27;अत्थि' ति पि में नो (अस्तीति अपि में नो)

<sup>&#</sup>x27;नित्थ' ति पि में नो (नास्तीति अपि में नो)

<sup>&#</sup>x27;अखि च निर्धं च' ति पि में नो (अस्ति च नास्ति च इत्यपि में नो)

<sup>&#</sup>x27;नेवित्थ न नित्थं ति पि में नो (नैवास्ति न नास्तीति अपि में नो)

These are the four modes of expression resorted to by Sanjaya Belatthiputta. In Jainism we have seven modes of expression known as saptabhangī.

<sup>3</sup> See Dhruva's intro. (p. L x x v) to SM.

<sup>4</sup> See Nāyādhammakahā (I, V, s. 55) quoted on p. CXII.

Herein we see the three fundamental bhangas which lead to seven when they are also taken two at a time and all together. See p. CXI.

<sup>6</sup> See An Introduction to Indian Philosophy (p. 90).

than this, and according to the Jaina tradition it is inherent in the preachings and teachings of each and every Tirthankara e.g.

"जीवा णं भन्ते! किं सवीरिया अवीरिया?। गोयमा! समिरिया वि अवीरिया वि। से केणहेणं...सिद्धा णं अवीरिया...तत्थ णं जे ते सेलेसिपडिवन्नगा ते णं लिद्धवीरिएणं सवीरिया, करणवीरिएणं अवीरिया। तत्थ णं जे ते असेलेसिपडिवन्नगा ते णं लद्धवीरिएणं सवीरिया, करणवीरिएणं सवीरिया वि"-Viāhapaṇṇatti I, 8; s. 72

In the following verse of Laghīyastraya Mahāvīra¹ is spoken of as the originator of anekāntavāda:—

"सर्वज्ञाय निरस्तबायकथिये स्याद्वादिने ते नम-स्तात् प्रत्यक्षमलक्षयन् स्वमतमभ्यस्याप्यनेकान्तभाक् । तत्त्वं शक्यपरीक्षणं सकलिनैकान्तवादी ततः प्रेक्षावानकलङ्कमेति शरणं त्वामेव वीरं जिनम् ॥ ५०॥"

Siyāvāya (Sk. syādvāda) is a synonym for anekāntavāda.<sup>2</sup> Examples of its usage where the word 'siyā' occurs are met with, in the Jaina canon. Of them I may here note the following:—

- (1) परमाणुपोग्गळे णं भन्ते एयति वेयति जाव तं तं भावं परिणमति?। गोयसा! सिंय एयति वेयति जाव परिणमति, सिय णो एयति जाव णो परिणमति "
- $-Vi\bar{a}hapannatti~V,7;s.~212$  (2) सञ्चपाणेहिं जान सञ्नसत्तिहिं पचक्खासमिति नद्माणस्स सिय सुपचक्खायं भनति, सिय दुपचक्खायं भनति—Ibid.,VII,2;s.~270
  - (3) "जीवा सिय सासया, सिय असासया...द्व्वद्वयाए सासया, भावद्वयाए असासिया" ——Ibid., VII, 2; s. 273
  - (4) नेरइया णं भंते! किं सासया असासया ?। गोयमा! सिय सासया सिय असासया --Ibid., VII, 3; s. 279
  - (5) आया सिय णाणे, सिय अन्नाणे $^3$ —Ibid., XII, 10; s. 468
- (6) आया भन्ते! रयणप्पमा पुढवी अन्ना रयणप्पमा पुढवी?। गोयमा! रयणप्पमा सिय आया, सिय नो आया, सिय अवत्तव्वं आया ति य नो आया इ य...गोयमा! अपणो आदिहे आया, परस्स आदिहे नो आया, तदुभयस्स आदिहे अवत्तव्वं...आता ति य णो आता ति य" Ibid., XII, 10; s. 469; p. 592 b
  - (7) परमाणुपोग्गळे णं भंते! किं सासए असासए?। गोयमा! सिय सासए सिय असासए Ibid., XIV, 4; s. 512

<sup>1</sup> Ten dreams seen by him when he was non-omniscient are mentioned in Viāha° (XVI, 6; s. 579). In the second dream he saw a male cuekoo with white wings and in the third, with variegated wings.

<sup>2</sup> In Rayanāvalī (I, 78) 'ārandara' is said to mean anekānta.

<sup>3</sup> Cf. जीवा नाणी वि अन्नाणी वि—Viāha° (s. 318)

- (8) परमाणुपोग्गले णं मंते! किं चरमे अचरमे?। गोयमा! दन्वादेसेणं नो चरिमे अचरिमे, खेतादेसेणं सिय अचरिमे सिय अचरिमे, कालादेसेणं सिय चरिमे सिय अचरिमे, मावादेसेणं सिय चरिमे सिय अचरिमे—Ibid., XIV, 4; s. 513
  - (9) प्रमाणुपोग्गळे णं भंते! किं सेए निरेए?। गोयमा! सिय सेए सिय निरेए Ibid., XXV, 4; s. 744
  - (10) विय सासया सिय असासया—Jīvājīvābhigama (s. 125, p. 180a)

In Anuogaddāra (s. 142) we come across 'siya' many a time e. g. in "तत्थ णं जे ते बदेहिया ते णं सिअ अत्थि सिअ नित्थ" (p. 198a) "तत्थ णं जे ते बदेहिया ते णं सिअ असंखिजा (p. 205 b) etc.

Anekāntavāda is resorted to in giving answers to the following four questions in Viāhao (II, 1; s. 90); for, here the four aspects (substance etc.) are taken into account while answering them:—

(1) कि सअंते लोए अणंते लोए, (2) सअंते जीवे अणंते जीवे (3) सअंता सिद्धी अणंता सिद्धी and (4) सअंते सिद्धे अणंते सिद्धे.

A question regarding the eternity or non-eternity of the world and the same question with respect to the soul are asked in  $Vi\bar{a}ha^{\circ}$  (IX, 33; s. 387), and they are answered according to anekāntavāda. Same is the case with the questions as to what is desirable out of sleep and wakefulness, strength and weakness, and alertness and idleness. Vide  $Vi\bar{a}ha^{\circ}$  (XII, 2; s. 443). In  $Vi\bar{a}ha^{\circ}$  (XIII, 7; s. 495) answers to questions regarding the identity of the body with the soul, the colour of the body etc. are based upon anekāntavāda.

The following passage occurring in  $N\bar{a}y\bar{a}dhammakah\bar{a}$  (I, V; s. 55) furnishes us with splendid illustrations of  $anck\bar{a}ntav\bar{a}da$ :

"एगे भवं, दुवे भवं, अणेगे भवं, अवखए भवं, अव्वए भवं, अविदेए भवं, अणेगभूयभावे भाविए वि भवं?। एगे वि अहं, दुवे वि अहं जाव अणेगभूयभावभविए वि अहं। से केणदेणं भन्ते! एगे वि अहं जाव सुया! दव्वद्वाए एगे अहं, नाणदंसणद्वाए दुवे वि अहं, पएसद्वयाए अकस्वए वि अहं, अव्वए वि अहं, अवदिए वि अहं, उवओगद्वयाए अणेगभूयभावभविए वि अहं।"

This passage is preceded by the question as to whether sarisavayas, kulatthas and māsas are eatable or not and the

<sup>1</sup> Yasovijaya Gani in his Adhyātmasāra has embodied this idea as under:—

<sup>&</sup>quot;यथाऽऽह सोमिलप्रश्ने जिनः स्याद्वादसिद्धवे। द्रन्यार्थादहमेकोऽस्मि दृग्ज्ञानार्थादुमावि।।

अक्षयश्चान्यवयश्चासि प्रदेशार्थविचारतः ।
 अनेकभूतभावात्मात्मर्यायार्थपरिश्वहात् ॥"

answer that these are eatable and uneatable, of course from different stand-points. Each of these three is capable of double meaning.<sup>1</sup>

In Rgveda and some of the Upanisads, too, we come across statements which clearly remind us of anekāntavāda, though they are not mentioned in a form containing the word 'syāt'. Some of these are:

(a) नासदासीन्नो सदासीत् तदानीम् 3— Rgveda (X, 11, 129).

In Sāyaṇabhāṣya (p. 777) on this we have:

"यद्यपि सदसदात्मकं प्रत्येकं विलक्षणं भवति तथापि भावाभावयोः सहावस्थानमपि सम्भवति ।<sup>4</sup>

- (b) तदेजित तक्षेजित तद् दूरे तदन्तिके-Isāvāsya Upaniṣad (V).
- (c) अणोरणीयान् महतो महीयान्-Katha Upanişad (II, 20).
- (d) सदस्त्रामृतं च यत्—Prasna Upanisad (II, 5).7

This means that the seeds of the theory of  $anek\bar{a}ntav\bar{a}da$  are seen scattered here and there in a very early literature of India and that  $anek\bar{a}ntav\bar{a}da$  owes its origin to metaphysical inquiry and its satisfactory reply. There is however another way of tracing the origin of  $anek\bar{a}ntav\bar{a}da$ .

<sup>1 &</sup>quot;सिरसवया ते भन्ते! किं भक्षेया अभक्षेया? । सुया! सिरसवया भक्षेया वि अभक्षेया वि । से केणहेणं भन्ते! एवं बुच्ह सिरसवया भक्षेया वि अभक्षेया वि? । सुया! सिरसवया दुविहा पन्नता, तं जहा—िमत्तसिरसवया य धन्नसिरसवया य । तत्थ णं जे ते मित्तसिरसवया । तत्थ णं समणाणं णिग्गन्थाणं अभक्षेया । तत्थ णं जे धन्नसिरसवया । तत्थ णं जे ते लक्ष्या ते अभक्षेया । तत्थ णं जे ते लक्ष्या ते तिम्गन्थाणं भक्षेया । एएण अट्टेण सुया! एवं बुच्चिति सिरसवया भक्षेया वि अभक्षेया वि । एवं कुलत्था वि भाणियन्वा । एवं मासा वि । " Cf. this passage with one in Viāha" (XVIII, 10; s, 746).

<sup>2</sup> In Adhyātmasāra we have:

<sup>&</sup>quot;ब्रुवाणा भिन्नभिन्नार्थान् नयमेदविवक्षया। प्रतिक्षिपेयुर्नों वेदाः स्यादादं सार्वतान्त्रिकम्॥"

<sup>3 &</sup>quot;Then was not non-existent nor existent".

<sup>4 &</sup>quot;Although the existent and non-existent are different in nature, yet there is a possibility of their existing simultaneously." Cf. Śukla-yajurveda-sańhitā (XVI, 23, 32).

<sup>5</sup> It moves and does not move; it is far and it is near (as well).

<sup>6</sup> It is more subtle than the subtle and greater than the great.

<sup>7</sup> For further particulars see Taittirīya Upaniṣad (II, 6), Śvetāśvatara Upaniṣad (III, 17) and Tripādavibhūti-mahānārāyaṇa (ch. XI).

<sup>8</sup> Cf. the dootrine of 'kṣarākṣarabhāvanā' treated in Śvetäśvatara (I, 8), a topic discussed in Bhagavadgītā (XV, 16), madhyama-pratipadā in Buddhism etc.

According to Jainism the world is without a beginning and an end. So it is not possible to fix a date when barbarism of human beings got replaced by a civilized and cultured humanity. But, in India there have been cycles of barbarism and civilization following each other in succession. Of these several chains, if we were to fix up our mind on the last chain when barbarism died and civilization had its hey-day, the noble and ennobling principle of ahimsā<sup>1</sup> must have been enunciated and practiced by some great saint of those days.

When this ahimsā is allowed to play its role on an intellectual plane it teaches us to examine and respect the opinions of others as they, too, are some of the angles of vision or pathways to reality which is many-sided and enable us to realize and practise truth in its entirety. This implies that ahimsā—the Jaina attitude of 'intellectual ahimsā' is the origin of anekāntavāda. In other words the Jaina principle of 'respect for life' (ahimsā) is the origin of 'respect for the opinion of others' (anekāntavāda).

In the intro. (p. LXXVI) to SM, it is said:

"If, however, in view of the fact that the doctrine is attributed to the 'recluses and Brāhmaṇas' we hold that it could not have been the "Syādvāda" of the Jainas, it must be understood as an early reference to the 'anirvacanīyatāvāda' of the Vedāntin, which led to the "Syādvāda" of the Jaina as the next positive step."

#### ${\it Misunderstandings}$ —

Not only ordinary people but even some competent scholars at times fail to grasp a theory or a doctrine with which they are not quite familiar and especially when it seems to be in direct conflict with the views held by them. Anckāntavāda of the Jainas is such a theory, and it has been misunderstood by some of the scholars of the olden and modern days in one or more of its aspects such as its nature, scope, meaning, origin,

<sup>1</sup> It means abstinence from injuring any living being however low its status may be and sympathy for one and all the living beings. For details see my paper "The Doctrine of Ahimsæin the Jaina Canon" (partly pub. in JUB Vol. XV, pt. 2; Arts No. 21).

place in the Jaina canon etc.¹ It is possible for some meanminded scholars to misrepresent a sound theory of their opponents to maintain their hold over their followers. This may have made the confusion worst confounded so far as this anekāntavāda is concerned.

Anekāntavāda, not scepticism—Anekāntavāda has syādvāda as its synonym. The word 'syāt' is here an indeclinable', and it means 'somehow'. To translate it as 'may be' is therefore wrong. So those who have done so have misunderstood it, and that is why they have been inclined to consider this Jaina theory of anekāntavāda as sceptical and to confound it with the view of the Greek sceptic Pyrrho (365 B. C.?—270. B. C.?) who recommends the qualification of every judgment with a phrase like 'may be'. But it should be borne in mind that an exponent or a follower of anekāntavāda is not a sceptic. It is not the uncertainty of a judgment, but its conditional or relative character, that is expressed by the addition of the qualifying particle 'syat' (meaning 'somehow'). Subject to the conditions or the universe of discourse' under which

1 Prof. Adhikārī of the Hindu University (Benares) observes:-

<sup>&</sup>quot;It (Syādvāda) is this intellectual attitude of impartiality without which no scientific or philosophical researches can be successful that the syādvāda stands for. Nothing has been so much misunderstood and misrepresented in Jainism as the tenet for which the word stands. Even the learned Śańkarācārya is not free from the charge of injustice that he has done to this doctrine. Syādvāda emphasizes

stands. Even the learned Śankarācārya is not free from the charge of injustice that he has done to this doctrine. Syādvāda emphasizes the fact that no single view of the Universe or of any part of it would be complete by itself. There will always remain the possibilities of viewing it from other stand-points which have as much claim to validity as the former."

<sup>2</sup> As an indeclinable it has several other meanings: praise, existence, doubt, question, certainty, dispute and reflection as can be seen from the following lines of Abhayatilaka Gaṇi's com. (p. 5) on *Dvyāśraya-kāvya* (I, 2):—

<sup>&</sup>quot;स्यादित्यसक्धातोर्यत्प्रत्ययान्तस्य प्रतिरूपको विधिविचारणास्तित्वविवादानेकान्तसंशयाद्यर्थ-वृत्तिर्व्ययः। अत्र तु भीमकान्तेति विशेषणेनानेकान्तस्यैव साध्यत्वादनेकान्तवृत्तिर्गृद्यते। तस्य तत्पूर्वको वा वादः स्याद्वादो नित्यत्वानित्यत्वाद्यनेकधर्मशब्लैकवस्त्वभ्युपगमरूपः श्रीमदाईतप्रधान-प्रासादच्यावलन्विप्रलम्बोद्दण्डपण्डरपताकायमानोऽनेकान्तवादः"ः

<sup>3 &</sup>quot;The universe of discourse is constituted by different factors like space, time, degree, quality, etc., which are left unmentioned partly because they are too many to be

any judgment is made, the judgment is valid beyond all doubt, and thus there is no room for scepticism. On the contrary this attitude of the Jainas gives them an advantage of remaining catholic in their outlook and of avoiding the fallacy of exclusive predication (ekānta-vāda). In this connection the following lines from A History of Indian Philosophy (p. 93) may be noted:

"But no Western or Eastern philosopher has so earnestly tried to avoid this error, in practice as the Jainas have done".

It is true that against such a fallacy of philosophical speculation a protest has been raised recently in America by the Neo-realists who have called it the 'fallacy of exclusive particularity'. Vide *The New Realism* (pp. 14-15).

Syādvāda confounded with sapta-bhangī—From Sankarā-cārya's Bhāṣya on Brahmasūtra (II, 2, 32 & 34) it follows that he uses the word syādvāda as a synonym for sapta-bhangī-naya¹ which he attacks while elucidating the previous sūtra. This attack is thus not directly against anekāntavāda but as it is against its form—the dialectics, it may be taken to be against anekāntavāda. The main allegations have been refuted by Prof. Chakravartinayanar in his intro. (pp. LXXVI—LXXVIII, LXXX—LXXXII) to Pañcatthikāya ("Pañcāstikāyasāra").

It seems that some of the modern scholars Jaina and non-Jaina as well, use the word  $sy\bar{a}dv\bar{a}da$  in the sense of  $saptabhaig\bar{\imath}$  and distinguish it from  $anek\bar{a}ntav\bar{a}da^2$ . Of these scholars I shall mention the following:—

(1) The late Dr. Dhruva, (2) Pandit Sukhlal, (3) Dr. Upadhye and (4) Jagadīśacandra Jain.

It is strange that Dr. Dhruva who in his "Notes" (p. 272) on SM says "The doctrine of स्यादाद or अनेकान्तवाद, as it is

stated exhaustively. Now, if these conditions cannot be exhaustively enumerated, as some modern logicians like Schiller also admit, it is good for the sake of precision to qualify the judgment explicitly by a word like 'somehow (syāt)".

<sup>-</sup>An Introduction to Indian Philosophy (p. 93)

<sup>1</sup> In the Bhāṣya on II, 2, 32 we have: "सर्वत्र चेमं सप्तमङ्गीनयं नाम न्यायमवतार-यन्ति" and in that on II, 2, 34 "यथैकस्मिन् धर्मिणि विरुद्धधर्मासम्भवो दोषः स्याद्वादे

<sup>2</sup> See my inîro. (p. X) to AJP (Vol. I).

otherwise called" and thus equates these two—looks upon them as synonymous terms, observes as under in its intro., and then uses  $sy\bar{a}dv\bar{a}da$  as a synonym of  $saptabhang\bar{\imath}$ :

"Both these doctrines, the Nayavāda and the Syādvāda are varieties of Anekāntavāda, i. e. the doctrine of the many-sidedness of truth".—p. LXXIV

"The Syādvāda as found in the Bhagavatīsūtra consists of three propositions only—those of अस्ति (affirmation), नास्ति (negation) and अवस्तव्य (indescribability).—p. LXXVII

Jagadīśacandra in his intro. (p. 27) to SM says:

"प्राचीन आगमोंमें स्याद्वादके सात मंगोंका कहीं उक्लेख नहीं मिलता, परन्तु यहां त्रिपदी (उत्पाद, व्यय, ध्रौव्य), सिय अत्थि, सिय णित्थ, द्रव्य, गुण, पर्याय, नय आदि स्याद्वादके स्चक शब्दोंका अनेक स्थानोंपर उक्लेख पाया जाता है।"

This shows that here  $sy\bar{a}dv\bar{a}da$  is equated with  $sapta-bhaig\bar{\imath}$ . I do not see any ground to do so, especially when a Digambara scholar like Samantabhadra defines  $sy\bar{a}dv\bar{a}da$  as "saptabhaigīnayāpekṣaḥ".

That  $sy\bar{a}dv\bar{a}da$  and  $anek\bar{a}ntav\bar{a}da$  are convertible terms needs no proof. For several Jaina writers of olden days, our author being one of them, have equated them as can be seen from my intro. (p. x) of AJP (Vol. I) and p. exvii of this intro.<sup>2</sup> Under these circumstances I refrain from refuting the opinion of Jagadīśacandra Jain who says in "The Development of the Doctrine of Anekāntavāda in Jainism"<sup>3</sup>:—

<sup>1</sup> In "syādvāda-parīkṣā" of Tattvasaṅgraha there is no mention of saptabhaṅgī or saptabhaṅgīnaya. Even its Pañjikā is silent about it. Can it be therefore inferred that these authors do not loook upon sapta-bhaṅgī as an equivalent of syādvāda? Pūjyapāda has "सिद्धान्तात्" as the opening sūtra of his grammar whereas Kalikāla-sarvajña Hemacandra commences his grammar with the words "सिद्धिः स्वाद्वाद्वा". If anekānta and syādvāda were not synonyms a great grammarian and logician of the stamp of Hemacandra would not have used syādvāda for anekānta in his grammar based upon that of Pūjyapāda and others.

<sup>2</sup> The word 'anekānta' occurring in the following verse of Puruṣārtha-siddhyupāya is explained in a Sk. com. and a modern Hindī com. by Pt. Makkhanlal as a synonym of syādvāda:—

<sup>&</sup>quot;परमागमस्य जीवं निषिद्धजात्यन्यसिन्धुरविधानम् । सकलनयविष्ठसितानां विरोधमथनं नमाम्यनेकान्तम् ॥"

<sup>3</sup> This is published in "Review of Philosophy and Religion" (Vol. V, No. 2, pp. 179-186).

"We quite agree with the view that  $Sy\bar{a}dv\bar{a}da$  or  $Saptabha\dot{n}g\bar{n}naya$  may be a later development in Jainism but the doctrine of  $Anek\bar{a}ntav\bar{a}da^{3}$ , the first and the most fundamental teaching of Mahāvīra seems to have been at the root of  $Sy\bar{a}dv\bar{a}da^{3}$ .—p. 181

Anekāntavāda and pragmatism—A Pragmatic logician like Schiller (1759 A. D.-1805 A. D.) recognizes the fact that no judgment is true or false without particular reference to its context and purpose. Even a so-called self-evident judgment, like 'A square is not a circle' or 'Two and Two are four's, is true only in a specific sense4. So says Schiller. A Jaina Tirthankara like Mahāvīra, says that every judgment that we pass in daily life about any object is true only in reference to the stand-point occupied and the aspect of the object considered. Thus this is a striking point of resemblance between pragmatism and anekāntavāda. But it should not be forgotten that there is a great difference, For the Jainas are realists whereas too, between them. the pragmatists have a distinct idealistic bias. The Jainas hold that the different judgments about an object are not simply different subjective ideas of the object but they correspond to the different real aspects of the object. This is what is said in An Introduction to Indian Philosophy (p. 98). Further it adds:

"The Jains would accept, therefore, the correspondence view of truth which is rejected by all thoroughgoing pragmatists. It is true that they admit like the pragmatists that the truth of a judgment about reality may be ascertained by the harmony (samvāda) of the judgment with the

<sup>1 &</sup>quot;The doctrine of Anekāntavāda or many-sideness, taking a comprehensive view of all, shows that the different representations do not tell us what a thing is in itself but only what it is to us. In other words, according to this principle, the truth is relative to our standpoints."—Ibid, p. 179

<sup>2</sup> Cf. a circle is a straight line, in case its radius is infinite.

<sup>3</sup> This may be variously interpreted from the stand-point of vector analysis.

<sup>4</sup> As another example take any number. Its value depends upon the radix. Thus  $12=1\times r+2$ , r having any value greater than 2; so 12 stands for 5, 6, 7 etc. (12 included).

<sup>5</sup> Cf. "Every judgment, as a piece of concrete thinking, is informed, conditioned, and to some extent constituted by the appercipient character of the mind..."—The Nature of Truth (Ch. III, p. 93)

practical results to which it leads. But this harmony or agreement of knowledge with practical is not to the Jaina, as it is to the pragmatist, the essence of truth. Truth does not consist in, but only possesses the property of being practically satisfactory."

Anekāntavāda and the theory of relativity—In the west there are two kinds of relativity: (a) idealistic as of Protagoras (B. C. 481?—B. C. 411), Berkeley (1685 A. D.—1753 A. D.) and Schiller and (b) realistic as of Whitehead (b. 1861 A. D.) and Boodin (b. 1869 A. D.). Anekāntavāda is a kind of relativism but it is realistic and not idealistic. "Our judgments about things are relative—but relative to or dependent upon not simply the mood of the judging mind, but upon the relational characters of the many-sided reality itself."

Evalution—In "Notes" (p. 272) to SM Prof. Dhruva evaluates the doctrine of anekāntavāda:—

"The doctrine of स्महाद or अनेकान्तवाद, as it otherwise called, is not a doctrine of mere speculative interest—one intended to solve a mere ontological problem—but has a bearing upon man's psychological and spiritual life. This is the point of Stanza XXVII in which the author shows how it is impossible to explain सुख-दुःख (भोग), पुण्य-पाप and बन्ध-मोक्स—except on the hypothesis of अनेकान्तवाद."

In the preface (p. xii) to SM he says:—

"While the Vedāntin sees intellectual peace in the Absolute by transcending the antinomies of intellect, the Jaina finds it in the fact of the Relativity of Knowledge and the consequent revelation of the many-sidedness of Reality—the one leading to religious mysticism, the other to intellectual toleration."

Thus this doctrine of anekāntavāda helps us in cultivating the attitude of toleration towards the views of our adversaries. It does not stop there but takes us a step forward by making us investigate as to how and why they hold a different view and how the seeming contradictories can be reconciled to evolve harmony. It is thus an attempt towards syncretism.

One might say that this is mere common sense and that the principle is pre-supposed in every system of thought. It must however be remembered that the principle, if kept in the back ground, is always forgotten when needed most and that common sense, unfortunately, is a thing which is most uncommon. In Jainism this principle is kept in the forefront, and hence Jainism has attempted a rapprochment between the seemingly warring systems of philosophy.

<sup>. 1</sup> See An Introduction to Indian Philosophy (p. 98).

Anekāntavāda & Omniscience—Jagadīśacandra in his intro. (p. 25) to SM says:

- (i) Anekāntavāda differs from omniscience; for the former reveals objects one by one whereas the latter all at once with all their characters.
- (ii) The knowledge derived by means of anekāntavāda is mediate whereas omniscience is immediate.
- (iii) Anekāntavāda leads us to relative and partial truth whereas omniscience to absolute and all-comprehensive truth. In support of this he has quoted the following verses from  $\bar{A}ptam\bar{\imath}m\bar{a}\dot{m}s\hat{a}$  and referred the reader to  $Astasat\bar{\imath}$  (pp. 275-288):—

"तत्त्वज्ञानं प्रमाणं ते युगपत्सर्वभासनम् ।

कमभावि च यउज्ञानं स्याद्वादनयसंस्कृतम् ॥ १०५ ॥

उपेक्षाफलमायस्य शेषस्यादानहानधीः ।

पूर्वे वाऽज्ञाननाशो वा सर्वस्यास्य गोचरे ॥ १०२ ॥

स्याद्वादकेवलज्ञानं सर्वतत्त्वप्रकाशनं ।

भेदः साक्षादसाक्षाच ह्यवस्त्वन्यतमं भवेत् ॥ १०३ ॥

Every object has infinite characters and our knowledge is finite, imperfect beings as we are. It is only the omniscient beings who realize in a comprehensive way any and every object. So complete or absolute truth is not within the range of ordinary men. It baffles expression and rises above logic. Anekāntavāda is a means to understand this absolute truth inexpresible as it is. I shall conclude this topic by reproducing the views of F. H. Bradley (1846 A. D.-1924 A. D.) regarding truth and reality expressed by him in his Essays on Truth and Reality (pp. 472-473):—

"A truth so true that it has no other side, and an error so false that it contains no truth, I have condemned as idols. They are to me no better than the truths which are never at all born in time, or again the truths whose life does not pass beyond that which is made and unmade by chance and change. And, just as there is no utter error, so again in the end there can be no mere ideas. Every idea, no matter, how imaginary, qualifies by its contents the Universe, and thus is real; and ideas float never absolutely but always in relation to some limited ground. But these many spheres, owned all by the reality, are one and all in the end abstractions, differing in concreteness and worth, but in no case self-existent. My so-called 'real world' of solid fact like the airy realm and imagination, is but a single subordinate

<sup>1</sup> See "Silver Jubilee Volume of Jaina Mahāvīra Vidyālaya" (p. 72).

appearance of the Universe. The independent standing, whether of a physical nature or of a past which pre-exists for history, once again is not ultimate. These facts are ideal constructions most legitimate and necessary, and yet their separate life begins and ends with a selection and sundering made in the undivided whole.

On the one side the creations of the intellect everywhere are real. The substantiated terms and relations, into which analysis breaks up the continuity of the given, are no mere errors or simple instruments. They cannot fall somewhere outside or fail positively to qualify the Universe. And the idea that by discarding these figments of the understanding we are to gain reality, is a mistake now long since refuted; for it is only through such distinction and discretion that it is possible to reach knowledge progressively more living and individual. On the other side these constructions, however, inclusive, are not independent truths. They are real only so far as subordinate and as relative to individual totality. And even in life it is only when I forget higher experience that I can anywhere accept for all purposes as final the partial and abstracted products whether of a science or of a presumptous 'common sense.'

On the one hand it is entire Reality alone which matters. On the other hand every single thing, so far as it matters is so far real, real in its own place and degree, and according as more or less it contains and carries out the in-dwelling character of the concrete whole. But there is nothing anywhere in the world which, taken barely in its own right and unconditionally, has importance and is real. And one main work of philosophy is to show that, where there is isolation and abstraction, there is everywhere, so far as this abstraction forgets itself, unreality and error."

GOPIPURA, SURAT, 6th June 1943

H. R. KAPADIA

#### A SUPPLEMENT

Date of Haribhadra—Āgamoddhāraka Ānandasāgara Sūri has drawn my attention in this connection to two observations:

(i) Maladhārin Hemacandra Sūri in his *Tippaṇa* (p. 103a) on Haribhadra's com. (p. 634b) on Āvassaya says:—

''इह वक्ष्यमाणान्युत्तरादीनि नक्षत्राणि पत्रचत्वारिंशन्मुहूर्तभोक्णि सार्धक्षेत्राण्युच्यन्ते सार्ध-दिनभोक्कणीति यावत्, एवमश्चिन्यादीन्यप्येकदिनभोक्णि समक्षेत्राण्युच्यन्ते, शतिभषगादीनि त्वर्धदिन-भोक्कण्यपार्धभोगीण्याख्यायन्ते, तेषां च किल चिरन्तनज्योतिष्कप्रनथेष्वित्थमेव भुक्तिरासीत्, न तु यथा साम्प्रतं सर्वाण्यप्येकदिनभोगीनीति भावः।"

(ii) Haribhadra in his com. (p. 794b) on Āvassaya says:—
"संवच्छरिए य आवस्सए कए पाओसिए पज्जोसवणाकष्पो कड्डिजाति । सो प्रण प्रविं

च अणागयं पश्चरत्तं कहिज्जइ य । एसा सामायारि ति ।"

From the first observation we learn that in Maladhārin Hemacandra's days one and all the constellations lasted for a day whereas according to old astrological works, formerly Uttarā etc. lasted for a day and a half, Aśvinī etc. for a day and Śaṭabhiṣag etc. for half a day. This old view is expressed by Haribhadra. Can we therefore infer that Haribhadra flourished in the age when the old view was prevalent? This age can be fixed in case we can know the exact date when the new view was propounded.

The second observation notes a date for reading *Pajjosa-vāṇākappa*—the date which differs from what it was previously.

Aśvinī, Kṛttikā, Mṛgaśīrṣa, Puṣya, Maghā, Phālgu, Hasta, Citrā, Anurādhā, Mūla, Āṣāḍhā, Śravaṇa, Dhaniṣṭhā, Bhādrapadā and Revatī.

The 45th verse says that the following six constellations last for half a day:—

Satabhişaf, Bharani, Ārdrā, Aslesā, Svāti and Jyesthā.

<sup>1</sup> A portion from this is quoted by Śānticandra Gani in his com. (p. 502b) on Jambuddīvapannatti, and the work from which this is quoted is also mentioned as Āvaśyakabrhadvrttiṭippanaka.

<sup>2</sup> In v. 42 quoted by Haribhadra it is said: three Uttarās i. e. Uttarāṣādhā, Uttarāphālgunī & Uttarābhādrapadā, Punarvasu, Rohiņī and Viśākhā are the six constellations lasting for 45 muhūrtas (a day and a half). Verses 43 & 44 mention the following 15 constellations, each lasting for a day:—

#### (17a) Jinaharapadimāthotta

This is a small poem in Pāïya in seven verses, the last ending with "মৰ্নিষ্ট কুণ্ড মাল্লাণা". It refers to idols of the Tirthankaras in the three worlds. It is completely published in 1940 A. D. in Svādhyāyadohana¹ (pp. 178–179), and there the authorship is attributed to Haribhadra, the religious son of Yākinī.

#### (33) Dhuttakkhāņa<sup>2</sup>

In the intro. (pp. xvi and xxvii) I made tentative statements about  $Dhuttakkh\bar{a}na^3$ . But, since this work is now accessible to me, I may note a few details about it.

The work is entirely in verse in Jaïna Marahaṭṭhī except that there are seven verses<sup>4</sup> in Saṁskṛta by way of quotations<sup>5</sup>. It is divided into five ākhyānakas<sup>6</sup> which consist of 93,75,98,94 and 125<sup>7</sup> verses respectively. They are named after the five rogues<sup>8</sup>, the principal characters<sup>9</sup> of this tale.

- 1 This forms No. 20 of the "Vijayadāna Sūri Series".
- 2 This is so named by the author himself in two places: I, 1 (p. 1) & V, 122 (p. 32).
- 3 This is edited by Jinavijayaji and published in 1944 (July) as No. 19 of Singhi Jain Series. Over and above this original work in this edition, we come across Sanghatilaka Süri's Dhūrtākhyāna which is its Sk. metrical version, an old-Gujarātī (Lokabhāṣā) prose rendering of the former styled as Dhūrtākhyānakathā and a critical study of this work by Dr. A. N. Upadhye.
- See I, 87 f. (p. 6); II, 73 (p. 11); III, 35 (p. 14); IV, 20 (p.19);
  V, 18 (p. 26); V, 103 (p. 31); V, 110 (p. 31). A verse following
  I, 87 is not numbered. So I indicate it as I, 87 f.
- 5 Four of these are introduced by 'भवति चात्र क्षेत्रः', two by 'अपि च,' and one by 'उक्तं च'. There are five quotations in Pāīya. See II, 50 (p. 10); III, 67 (p. 16); IV, 92 (p. 24); V, 4 (p. 25); V, 5 (p. 25). None of these 12 quotations is traced.
- 6 Cf. "आख्यानकानि भूर्तोख्यानकादीनि"—com. (p. 722) on Kappa (pt. III).
- 7 The last verse is from the pen of some admirer of Haribhadra. For, really the work ends with v. 124 where the phrase 'bhava-viraham' occurs.
- 8 Their names are: मूलसिर (मूलश्री), कण्डरीय (कण्डरीक), एलासाड (एलाघाड), सस (ज्ञा) and खण्डवाणा (खण्डपाना). Mūlaśrī is also referred to as Mūladeva. The story of Mūladeva, a rogue, occurs in Āvassayacunni (pt. I, p. 549).
- 9 Every one of them had 500 cheats, all males in the case of the first four and all females in the case of the last.

The work opens with a salutation to the Jaina Tirthankaras, and it is followed by a preamble: Once upon a time several rogues proficient in the 'tricks of their trade gather together in the city of Ujjenī. It rained for a week, and they had to go without food. So they began to think as to who would give them a feast for the day. Mūladeva thereupon says:

'Every one should address the chamber of cheats about what one had heard or experienced; and he who proves it to be an incredible lie should give food and drink to the gathering of rogues. But he who confirms the same by quoting parallels from various scriptures like the Purāṇa, Bhārata² and Rāmāyaṇa and convinces the audience, is not to give anything; and he would be made the lord of rogues'.

On all having agreed to this, Mūladeva narrated his experience which was glaring with eight fantastic and improbable details. All of them were confirmed by Kaṇḍarīya by means of parallel episodes from the Vaidika mythology. Same was the case with other rogues who made their experience bristle with six, ten, ten and ten details of an unbelievable character. The last, however, outwitted all by putting them on the horns of a dilemma by adding in the end that the first four rogues were her servants lost since long. Thereupon this Khaṇḍavāṇā was accepted as the chief of all, and she managed to give them a feast by trickily extracting an ear-ring from a banker by charging him with the murder of her child. The

<sup>1 &</sup>quot;ध्वंजणजोगेहि अ ओसोअणि-धम्भणीहि विज्जाहिं"—I, 6

<sup>2</sup> According to Sarvajña, a Kannada poet, this 'is a tale of brothers killing brothers and of looseness of marriage institution (hādara), and those who respectfully attend to it degrade themselves'. He has spared none from his severe satirical writings.

<sup>3</sup> See p. 2 of the critical study.

<sup>4</sup> This is the way in which the author ridicules irrational Vaidika legends. Thus he uses as it were a method of reductio ad absurdum.

<sup>5</sup> While she narrated her experience, the remaining regues comfirmed the same by *Paurāṇika* parallels.

<sup>6</sup> Cf. one noted by Haribhadra in Dasaveyāliyaṭīkā (p. 56b).

<sup>7</sup> In V, 98 she qualifies herself as 'attthārasadosavivajjiā', a glorifying attribute usually applied to the Jaina Tīrthankaras.

work ends by pointing out several unbelievable legends and by noting that it was narrated to the residents of Cittauda (Sk. Citrakūṭa) dugga (durga). The hemistich noted by H. B. Dosi is wrong; there is no mention of a king named Sāmantarāya. For the actual verse is as under:—

"'चित्तउड'दुग्गसिरिसण्ठिएहिं सम्मत्तरायरत्तेहिं। सुचरिअसमूहसिहेआ कहिआ एसा कहा सुवरा॥ १२३॥"

The phrase 'सम्मत्तरायरतेहिं' means those who are attached to right faith. I may mention en passant that Dr. Upadhye has not noted that the following verse is practically reproduced in Prabhāvakacarita (IX, 210°):—

" एअं लोइअसत्थं गद्दहलिण्ड व्व बाहिरे महं । जावन्तं जोडजड तस-भस-वसमीसियं सब्वं ॥ ५–१२० ॥"

Haribhadra is a witty critic in assailing the citadel of the non-Jaina mythology which he neither tampers with nor distorts with a view to ridiculing some of its fanastic notions and legends. He is fully acquainted with satirical folk-lore. The present work is remarkable for its thought and plot. It uses 'parodical imitations as its chief vehicle's and it casually takes 'recourse to irony, sarcasm, banter, wit and humour'. It has a vivid unity and compactness. It is a master-piece of construction, is a rare and precious jewel of its kind in early Indian literature and has an ethico-religious purpose of removing

<sup>1</sup> This may remind one of "बार हाथनं चीमइं ने तेर हाथनं ची".

<sup>2</sup> See *Upamiti*° (prastāva IV), and *Dharmaparīkṣā* composed by Sumatikīrti Sūri (Digambara) in *Samvat* 1625 and Padmasāgara's *Dharmaparīkṣā* (*Samvat* 1645).

<sup>3</sup> The ancient fort on the crest of the hill is described by Peterson in his Report I, p. 46f.

<sup>4</sup> See p. xvi of this intro. to AJP.

<sup>5</sup> He has said nothing about 'Kitavakathānakapancaka' mentioned in *Prabhāvakacarita* (IX, 211).

<sup>6</sup> See p. xxvii of this intro.

<sup>7</sup> This contains several legends which are irrational and highly exaggerated on account of some detail or the other, though it may be that these legends are not to be taken literally but are to be looked upon as presenting some historical fact in a hidden form and capable of symbolical significance.

<sup>8-9</sup> See p. 21 of the critical study.

mithyātra by correction. 'With minor changes' it 'can be turned into a fine prahasana of open satire'.'

Satire as a form of literature is not to be found in early Indian literature, though here and there satirical lashes brandhished against vices, follies etc. are seen. This is not the place to dilate upon it, much less to mention satirical writings in the Indian languages old and modern. Suffice it to say that Dr. S. K. De has written an article "Satirical Poems in Sanskrit". Ramanbhai M. Nīlkanth and his wife have defined and illustrated satire in their Gujarātī work Hāsyamandira" (pp. 93-112; 2nd edn. 1926). Dr. Upadhye has dealt with this subject in English and have examined to some extent the following works:—

Daśakumāracarita, "Bharatakadvātrimšikā, Kuttinīmata, Samayamātrkā, Darpadalana, Kalāvilāsa, Hāsyacūdāmaṇi, Mukundānanda, Caturbhāṇī', Mattavilāsa, Laṭakamelaka and Dhūrtasamāgama.

Satire is thus seen in some poems and plays. Satirical verses in Samskrta and Pāïya may be collected from anthologies and from examples illustrating vyāja-stuti.

Dhuttakkhāṇa as a satirical work holds an important

<sup>1</sup> Ibid., p. 24.

<sup>2</sup> This article is published in "The Indian Culture" (Vol. VIII, No. I, pp. 1-8).

<sup>3</sup> Herein the article on 'Satire' published in the *Encyclopædia* Britanica (9th & 11th edn.) is utilized.

<sup>4</sup> Pages 110-112 deal with caricature as a branch of satire.

<sup>5</sup> Some of the chappās of Akho, cābakhās (satirical lashes) of Bhojo and Kadavī vāṇī of Sundaram are some of the satirical works in Guj.

<sup>6</sup> The Śaiva monks are satirized by means of stories which illustrate their moral depravity and stupidity.

<sup>7</sup> Dr. S. K. De has written a "Note on the Sanskrit Monologue-Play (Bhāṇa) with special Reference to the Caturbhāṇi", and it is published in JRAS (pp. 63-90, 1926 A. D.). He has also written "The Sanskrit Prahasana". Vide "The Poona Orientalist" (Vol. VII, Nos. 3-4, pp. 149-156).

<sup>8</sup> In A History of Urdu Literature by Ram Babu Saksena satires of Sauda are discussed on p. 64 and those of Insha and Mushaffi are noted on p. 91.

place in early literature on account of rarity, clarity, nobility etc. of such works therein.

#### (71-72) Sāvagadhammasamāsa<sup>2</sup>

This work is named as S'rāvakaprajñaptiprakaraṇa by its commentator Haribhadra Sūri. All the same, since the work is in Pāïya and since there is specific mention of 'Sāvagadhamma' and 'samāsa', I have coined this name. If we leave aside 'samāsa', it may be named as 'Sāvagadhamma'. It consists of 401 verses. At the end of the last verse several MSS. of the text end as follows:

#### "श्रीउमाखातिवाचककृता साययपञ्चन्ती सम्मत्ता".

Though the authorship is thus attributed to Umāsvāti, I, for one, hold a different view, especially when the explanation of partial transgressions of the twelve vows of the laity differ from that given in the Bhāṣya on TS, and when Abhayadeva in his com. (p. 3b) on Pañcāsaya (v. 2) cite the 2nd verse of this work as coming from the pen of Haribhadra. So if it is once agreed that the author of this work is not Umāsvāti, I can corroborate my view by saying that exposition of 15 karmādānas given here is found neither in TS nor in its Bhāṣya, though they occur in Uvāsagadasā (I, p. 11 of P. L. Vaidya's edn.) and Āvassaya (VI, 7, p. 829a).

Verse 299<sup>3</sup> is a quotation from Āvassaya (VI, 9; p. 831b). There is no doubt that the commentator of this work is Haribhadra Sūri, the author of AJP. The opening lines of this com. agree with those in the com. (p. 2) on AJP (Vol. I).

In the com. on v. 133 there is mention of 'Samsāra-mocaka'.

#### (75a) Sāvagadhamma

This is a small poem in Pāïya in 120 verses. Its title 'Sāvagadhamma' is mentioned by the author himself in the

<sup>1</sup> The 'Maṇḍūka-sūkta' in Rg. Veda, the story of Śunaḥśepa in the Aitareya Brāhmaṇa etc. are the oldest examples of satire in Indian literature.

<sup>2</sup> This text along with Haribhadra's com. and Guj. translation of the text is published by Jñānaprasārakamaṇḍala, Bombay in 1906 A.D.

<sup>3 &</sup>quot;सामाहयिम उ कए समणो इव सावओ हवइ जम्हा। एएण कारणेणं बहुसो सामाहवं कुः जा॥"

opening verse. Mānadeva Sūri in its com. gives its Sk. equivalent 'Śrāvakadharma' and refers to it as a tantra both in the beginning and at the end (v. 1). It seems that in some MS. there is a line as under:—

"इति श्रीमानदेवसूरिरिवता श्रावकधर्मविधिप्रकरणस्य वृत्तिः परिसमाप्तेति".

On this basis this work is named by some as  $S'r\bar{a}vaka-dharmavidhiprakarana$ , the title we have in its edition published by Sanghavi Nagindas Karamchand in 1940 A. D.

The poem deals with samyaktva, the twelve vows of the Jaina laity, their partial trangressions, samlekhanā, and the daily duties of a S'rāvaka. In v. 2 the work 'sāvaga' is defined. The commentary quotes from several works of our author and is very lucid.

The commentator in the end names the author as Haribhadra, and in the last verse of this poem we have the phrase 'bhava-viraha'. So one can say that this Sāvagadhamma comes from the pen of our author.

\*\* dopipura, Surat. }
3rd June, 1947

H. R. KAPADIA

<sup>1</sup> In this edition of 1940 we have a Sk. rendering of the text in Jama Marahatthi. In the beginning there is an intro. in Guj., detailed account of contents, and an alphabetical index of the verses of the text.



## श्रीयाकिनीमहत्तराधर्मस्तु-श्रीहरिभद्रस्रिशेखरस्त्रितम्

# अनेकान्तजयपताकाख्यं प्रकरणम्।

स्वोपज्ञया व्याख्यया श्रीमुनिचन्द्रसूरिप्रणीतेन टिप्पणकरूपेण विवरणेन च समलङ्कृतम् ।

द्वितीयः खण्डः।

पञ्चमोऽधिकारः।

(मूलम्)

अन्यस्त्वाह-बाह्यमर्थमधिकृत्यैतत् सदसदादित्वमुक्तम् । एतच १० वन्ध्यासुतसोन्दर्यवदविषयमेव, तस्यैवासत्त्वात् । स हि परमाणवो वा स्युस्तत्समूहो वा अवयवी वेति सर्वश्चायमसन्, न्यायानुपपत्तेः । परमाणवस्तावद्ध्यक्षेण न प्रतीयन्ते, तथातदनुभवाभावात् स्थूला-कारसंवेदनोपपत्तेः, तस्य च तेष्वभावात्, अन्याकारेण च

(स्बो० ब्या०)

94

अन्यस्तु-योगाचार आह-बाह्यमर्थमधिकृत्य-घटादिरूपं एतत् सद-सदादित्वमुक्तं वस्तुनः । एतच किमिलाह-वन्ध्यासुतंसीन्दर्यवदिति निदर्शनम्, अविषयमेव-अगोचरमेव । कृत इलाह-तस्यैव-बाह्यार्थस्य असक्त्वात् कारणात् । एतदेवाभिधातुमाह-स हीलादि । स यस्माद् बाह्योऽर्थः परमाणवो वा स्युः-भवेयुः तत्समूहो वा-परमाणुसमृहो वा भवेत् अवयवी २० वा-एको निरंश इति सर्वश्चायमसन्-न विद्यते । कृत इलाह-न्यायानुप-पत्तः-न्यायेनायुक्तेः । अनुपपत्तिमेवाह-परमाणवस्तावदध्यक्षेण-प्रलक्षेण न प्रतीयन्ते । कृत इलाह-तथातंदनुभवाभावात् तथा-परमाणुत्वेन तेन-प्रलक्षेण अननुभवात् । अननुभवश्च स्थूलाकारसंवेदनोपपत्तेः ऊर्ध्वाद्याकारत्वेन तस्य च-स्थूलसाकारस्य तेषु-परमाणुषु अभावात् अन्याकारेण च-स्थूल-२५

९ 'सौदर्य॰' इति ङ-पाठः । २ 'तदननुभवात्' इति क-पाठः । अनेकान्त॰ १

अन्याग्रहणात्, ग्रहणे चातिर्भसङ्गतो व्यवहारायोगादिति । नाष्य-नुमानस्य विषयः, तद्व्यभिचारिलिङ्गायोगात् । तत्र हि विज्ञाना-५न्यथानुपपत्तिर्लिङ्गं स्यात् । सा चायुक्तैव, तस्यान्यथाऽप्युपपत्तेः अन्तर्वासनात एव भावात् । न च योगिग्राह्या इति न्याय्यं वचः, प्रमाणाभावात् । अग्राह्या इत्यपि किं प्रमाणमिति चेत्, ननु तद्-युक्तययोगः । परमाणवो हि मूर्त्ता इष्यन्ते । मूर्त्तत्वे च सत्यवद्यं दिरभागभेदेन भाव्यम्। सति चास्मिन् सावयवत्वमहक्त्वैकत्वानेक-

(खो० व्या०)

क्ष्मेण अन्याग्रहणात्-परमाण्वग्रहणाद् ग्रहणे च अन्याकारेणान्यस्य अतिश्रमङ्गतः-अतिप्रसङ्गेन नीलेन पीतग्रहणलक्षणेन व्यवहारायोगात् । परमाणवः
तावद्ध्यक्षेण न प्रतीयन्त इति श्चितम् । नाष्यनुमानस्य विषयः परमाणव
इति वर्तते । कुत इत्याह-तद्व्यभिचारिलिङ्गायोगात्-परमाण्वव्यभिचारिश्विङ्गात् । अयोगमेवाह-तंत्र्य यस्माद् विज्ञानान्यथानुपपंत्तिर्लिङ्गं स्यात् ।
सा चायुक्तैव । कुत इत्याह-तस्य-विज्ञानस्य अन्यथाऽपि-परमाणुरूपमर्थमन्तरेणापि उपपत्तेः।उपपत्तिश्च अन्तर्वासनात एव-आल्यगतायाः सकाशाद्
भावाद् विज्ञानस्य । न च योगिग्राह्या इति-एवं न्याय्यं वचः,
परमाणव इति प्रक्रमः । कुतो नेत्याह-प्रमाणाभावाद् योगिज्ञानाप्रत्यक्षत्वेन ।
अग्राह्या इत्यपि किं प्रमाणमिति चेत्, योगिविज्ञानाप्रत्यक्षत्वस्य तुल्यत्वादित्यभिप्रायः । एतदाशङ्गाह-ननु तद्यक्त्ययोगः तेषां-परमाण्नां युक्तिभिरयोगः प्रमाणम् । एतद्रावनायैवाह-परमाणवो हीत्यादि । परमाणवो यस्मात्
मूत्तां इष्यन्ते । मूत्तत्वे च सति किमित्याह-अवद्यं दिग्भागभेदेन
भाव्यम् । सति चास्मिन्-दिग्भागभेदे सावयवत्वमहत्त्वेकत्वानेकत्व२ःविचाराक्षमत्वात् कारणात् कुतस्त इति-कुतः परमाणवः ? । न च निरव-

#### (विवरणम्)

अथ योगाचारमतवादे किँ ब्रिचूण्येते।(२४-२५)सावयवत्वमहत्त्वैकत्वानेकत्व-विचाराक्षमत्वादिति। सावयवत्वं महत्त्वं च एकत्वानेकत्वं च तेषां विचारस्तस्याक्षम-

९ 'प्रसङ्गात्' इति क-पाठः । २ 'तर्द्युक्तयोगः' इति क-पाठः, ग-पाठस्तु 'तद्युक्तया योगः' इति । ३ 'प्रसङ्गात्' इति ङ-पाठः । ४ 'तच्च यसाद्' इति क-पाठः । ५ 'पच्चलिङ्गं' इति क-पाठः । ६ 'किश्चरवच्चूर्यते' इति च-पाठः ।

२५

### (मूलम्)

त्वविचाराक्षमत्वात् कुतस्त इति?। न च निरवयवत्वादमीषाम-यमदोषः, मूर्त्तत्वे निरवयवत्वायोगात् कचिदवस्थानेन नियमतः पर्यन्तसिद्धेः पारिमाण्डल्याभ्युपगमादिति। एतेन तत्समूहः भ प्रत्युक्तः, तेषामेव नैरन्तर्यावस्थानस्य तत्समूहत्वात् निरवयवानां च तत्त्वतो नैरन्तर्यावस्थानायोगात् सर्वत एकस्य तदपरभावापत्तेः।

#### (स्वो० व्या०)

यवत्वादमीषां-परमाण्नामयमदोषः-अनन्तरोदितः । कुत इलाह-मूर्त्त-त्वेन हेतुना निरवयत्वायोगात् । अयोगश्च किचदवस्थानेन हेतुना १० नियमतः-नियमेन पर्यन्तसिद्धेः। तथा पारिमाण्डल्याभ्युपगमादिति । एतेन-अनन्तरोदितेन परमाणुनिराकरणेन तत्समूहः-परमाणुसमूहः प्रत्युक्तः- निराकृतः। कुत इलाह-तेषामेव-परमाण्नां नेरन्तर्यावस्थानस्य तत्समूह-त्वात्-परमाणुसमूहत्वात्, ततश्च तदभावात् तदभाव इलिभिप्रायः। दूषणा-न्तरमाह-निरवयवानां च-परमाण्नां तत्त्वतः-परमार्थेन नेरन्तर्यावस्थानाः १५ योगात्। अयोगश्च सर्वतः-सर्वासु दिक्षु एकस्य, अणोरिति प्रक्रमः, तद-परभावापत्तेः-अपरपरमाणुभावापत्तेः। एवं च सर्वत एकस्य तदपरभावापत्त्या

#### (विवरणम्)

त्वात् । दिग्भागभेदे हि परमाणूनामवद्यं सावयवत्वमायाति । तथाहि—अन्य एवांशः पूर्वदिग्भागवर्ती परमाणोः, अन्य एवांशाः पश्चिमोत्तरदक्षिणोध्वीधोदिग्भागवर्त्तिन २० इति व्यक्तमेव सावयवत्वम् । सावयवत्वे चावद्यं महत्त्वं पटादिवत् । न च परमाणोर्महत्त्वमङ्गीक्रियते तद्वादिभिः । तथा स परमाणुरेको वा स्थादनेको वा । एकश्चेदभ्युपगम्यते, कथं दिग्भागभेदः ? । अथानेक इति पक्षः कक्षीक्रियते, तर्ह्य-भ्युपगमहानिः, एकत्वेनाभ्युपगतत्वात् तस्येति ॥

- (११) पर्यन्तसिद्धेरिति । दिग्भागभेदसिद्धेरित्यर्थः ॥
- (१४) तदभावात् तदभाव इति । परमाणूनामभावात् परमाणुभिरारब्धस्य समूहस्य अभाव इत्यर्थः ॥
- (१७) अपरपरमाणुभावापत्तेरिति । अपरेषां—मध्यभागवर्त्तिपरमाणूनां व्यति-रिक्ता ये परमाणवस्तेषां सम्बन्धी यो भावः—सत्ता तस्यापत्तिः—प्राप्तिस्तस्याः । यदा (?) हि हस्तिदन्तादिरूपतया कश्चित् परमाणुर्मध्ये वर्तते अपरे च सर्वासु दिश्च तस्य ३०

९ 'क्षमत्वात् तथा निरवयव॰' इति क-पाठः। २ 'परिमण्डलाभ्युप॰' इति क-पाठः। ३ 'चावयवत्वं महत्त्वं' इर्ति च-पाठः।

एवं च तन्निरवयत्वविरोधात्, इन्द्रियात्राह्यसमूहत्वेन तदग्रहणतो व्यवहारायोगाच ॥

अवयव्यपि न युज्यत एव, स्वावयवव्यतिरेकेणैव तस्याभ्युप-गतत्वात्, मूर्त्तत्वेन तत्तदभिन्नदेशताऽनुपपत्तेः, देशकात्रूर्यविकल्प-

(स्वो० व्या०)

तिशरवयवत्वविरोधात् तेषां-परमाण्नां निरवयवर्त्वविरोधाद् दिग्भागभेदेनेति हृदयम् । तथा इन्द्रियाग्राह्यसमूहत्वेन हेतुनाऽण्नां तदग्रहणतः-समूहा-१० ग्रहणेन व्यवहारायोगाच कारणात् समूहः प्रत्युक्त इति किया ॥

अवयविनमधिकृत्याह-अवयव्यपि न युज्यत एव । कुत इत्याह-स्वावयवव्यतिरेकेणैव-एकान्ततः तस्य-अवयविनोऽभ्युपगतत्वात् परैः । ततः किमित्याह-मूर्त्तत्वेन हेतुना-असर्वगतद्रव्यपरिमाणभावेन तस्य-अवय-

#### (विवरणम्)

३५ वृत्ति लभन्ते, एवं च सर्वेषामप्यणूनां निरवयवत्वहानिः, दिग्भागेभेदभावात् । तथाहि—मध्यपरमाणुरेकेन देशेन प्राचीप्रतिवद्धाणुना सम्बन्धमनुभवति, एकेन च पश्चिमाशावर्तिपरमाणुना । एवमन्येनोत्तराश्रितपरमाणुं स्पृश्चाति, अन्येन च दक्षिणे प्रतिबद्धम्, अन्येनोर्द्व्वदिग्भागगतमन्येन चाधोभागवर्त्तिनमिति सप्रदेशता मध्याणोः । एवं बहिर्वर्त्तिनामप्यणूनामनेनैव न्यायेन सप्रदेशता भावनीयेति ॥

२० (१३) मूर्त्तत्वेन हेतुनेति। वैशेषिकाणां हि मतेऽन्य एव तन्तवोऽन्यश्च मूर्त्तस्व-भावः पटाख्योऽवयवीति ॥

मूर्तत्वेनेत्रस्य पर्यायमाह वृत्तिकारः—(१३) असर्वगतद्रव्यपरिमाणभावेनेति । असर्वगतद्रव्यस्य पृथिवी-जल-ज्वलना-ऽनिलक्ष्पस्य परिमाणं अणुमहत्त्वादिक्षपं तस्य भावः—सत्ता तेन । मूर्त्तत्वेनेति कोऽर्थः ? असर्वगतद्रव्यपरिमाणमावेन । असर्वगत-२५ द्रव्यपरिमाणत्वेनेत्यर्थः । तथा चोक्तम्—असर्वगतद्रव्यपरिमाणं मूर्त्तिरिति । अस्यार्थः—वैशेषिकाणां मते नव द्रव्याणि पृथिवी-जल्ल-ज्वलना-ऽनिल्ल-नभः-काल-दिगा-ऽऽत्म-मनः-सञ्ज्ञानि । त्रत्राद्यानि चत्वारि मनश्चासर्वगतानि । अन्यानि तु सर्वगतानि । ततोऽसर्वगतद्रव्यस्य पृथिव्यादेर्यत् परिमाणं तन्मूर्त्तिरिति उच्यते । ततश्च पटाख्यमवयवि द्रव्यं पृथिवीद्रव्यान्तरभेदस्वभावं मूर्त्तमेव। एवं च कथंय त्रवाकाशखण्डे तन्तवो मूर्त्ताः स्थितः ३० तत्रैव पटाख्योऽवयवी मूर्त्तः स्थितिं बन्नीयात् ? । न हि यत्रैव प्रदेशे न भवति पटः ॥

<sup>9 &#</sup>x27;निरोधाद्' इति क-पाठः । २ 'मेदाभावात्' इति ख-पाठः । ३ 'श्रित्य पर॰' इति ख-पाठः । ४ 'मूर्त्तत्वेन हेतुरिति' इति च-पाठः । ५ 'गतस्य द्रव्यस्य' इति ख-पाठः । ६ 'तत्रान्यानि' इति च-पाठः । ७ अत्र कश्चित् पाठप्रपात इति भाति ।

द्वारेण तत्तव्वस्ययोगात् तत्सदेशताऽनेकतापत्तेः अभ्युपगमादि-विरोधात् प्रकारान्तरेण च वृत्त्ययोगाद् वर्तन्त इति ब्र्म इति वचनमात्रत्वात् भिन्नदेशस्य चाग्रहणात् तथाऽनुभवाभावात्, ५ एवमपि तथाकल्पनेऽतिप्रसङ्गादिति ॥

(स्रो० व्या०)

विनः तदिभिन्नदेशताऽनुपपत्तः-स्वावयवाभिन्नदेशताऽनुपपत्तेः तथा देशकातस्यविकल्पद्वारेण तत्तव्वृत्त्ययोगात् तस्य-अवयविनस्तेषु-अवयवेषु वृत्त्ययोगात् । अयोगश्च तत्सदेशताऽनेकतापत्तेः । यदि देशेनावयवेषु वर्ततेऽवयवी १०
ततः सदेशताः अथ कात्स्नर्येन ततोऽनेकतेति । ततः किमित्याह-अभ्युपगमादिविरोधात् सदेशतायामभ्युपगमविरोधः । 'आदि'शब्दादनेकतायां प्रतीतिवाधा ।
तथा प्रकारान्तरेण-देशकात्स्न्यांतिरिक्तेन वृत्त्ययोगात् अवयवेष्ववयविनः
अत एव वर्तन्त इति ब्रूम इति वचनमात्रत्वात् तथा भिन्नदेशस्य
चाग्रहणात् अवयवेभ्योऽवयविन इति प्रक्रमः । अग्रहणं च तथाऽनुभवा-१५
भावात् तद्भिन्नदेशत्वेन । एवमपि-तथाऽनुभवाभावेऽपि तथाकल्पने-

(विवरणम्)

<sup>(</sup>१२) अनेकतायां प्रतीतिवाधेति । यदि द्यावयवी स्वावयवेषु प्रत्येकं सामस्त्रेन प्रवर्तते, तदा यावन्तोऽवयवास्तावन्त एवेकस्मिन्नप्यवयविनि अवयविनः प्राप्नुवन्ति । तथा च प्रतीतिवाधा । न द्येकस्मिन्नेव पटे वहवः पटाः केनचित् प्रतीयन्त इति उप-२० लक्षणत्वाच प्रतीतिवाधयाऽभ्युपगमविरोधोऽपि दृश्यः । निह वैशेषिकैरेकस्मिन् पटे वहवः पटाः समभ्युपगम्यन्त इति ॥

<sup>(</sup>१४) अत एव वर्तत इति ब्रूम इति वचनमात्रत्वादिति । वैशेषिको हि देशकात्र्र्यविकल्पद्वारेणावयवेष्ववयविनो वृत्तिप्रतिषेषे प्रतिपादिते बौद्धादिना इद्मुत्त- रमुर्रीकुरुते यदुत वर्तत एवावयवेष्ववययी कथञ्जनापि इति वयं ब्रूमः । न त्वेतद-२५ भिद्ध्मो यदुत देशेन सामस्येन वेति । एतच वचनमात्रमेव प्रसार्यपादार्पणप्रायमिति ।। योगाचारः प्राह—यद्यवयवाभिन्नदेशोऽवयवी न घटते तथापि भिन्नदेशो भवि- ष्यतीत्याह—(१४-१५) भिन्नदेशस्य चाप्रहणादिति । न हि तन्तुभ्यो व्यतिरिच्य- मानभूतिभिन्नदेशः केनापि पटः समुपळभ्यत इति ।।

<sup>9 &#</sup>x27;कम इति' इति क-पाठो भ्रान्तिमूलकः। २ 'देशस्यावप्रहणात्' इति क-पाठः। ३ 'वर्तत' इति इ-पाठः। ४ 'बोधः' इति च-पाठः। ५ 'वाधाया' इति ख-च-पाठः। ६ 'पादितंबोधा-दिना' इति च-पाठः। ७ 'तत्त्वेतद्०' इति क-पाठः। ८ 'प्रसार्यपाद्र्थेणप्राय० इति ख-पाठः। ९ 'मूर्तिभिन्न०' इति च-पाठः।

30

### ( मूलम् )

न चास्य खारम्भकावयवेभ्यो जन्मापि युत्तयुपपन्नम् , तन्नित्यत्वेन तज्जननस्वभावत्वानिवृत्तेः, प्राग्वत् पश्चादपि तङ्गावाभावात् , तेषा-५ मपि स्वभावनियतत्वेन तत्त्वतोऽजनकत्वात् ,तथा तुलानतिविद्योषा-

### (स्वो० व्या०)

अवयवभिन्नदेशकल्पने अवयविनः । किमित्याह—अतिप्रसङ्गात् तदवयव्यन्तरस्यापि कल्पनादित्यवयव्यपि न युज्यत एव इति किया ॥

इहैव दूषणान्तरमाह न चेत्यादिना। न च अस्य-अवयविनः स्वारम्भकाअवयवेभ्यः सकाशात् जन्मापि युत्तयुपपन्नम्, उत्पादोऽपि घटत इत्यर्थः। कुत
इत्याह-तिन्नित्यत्वेन-अवयविन्यत्वेन हेतुना तज्जनमस्वभावत्वानिष्टत्तःअवयविजननस्वभावत्वानिवृत्तेः कारणात्। किमित्याह-प्राग्वत्-तज्जन्मकालात्
पूर्वविदिति निदर्शनम्। पश्चादिप-उत्तरकालमि तद्भावाभावात्-अवयविभावाभावात्। एतदुक्तं भवति-आकालमेकस्वभावा अवयवाः, ततश्च तेभ्यः कदाचित्
अत्यत्भावे आकालमभाव इति। तथा तेषामिष-अवयवानामण्वादीनां स्वभावनियतत्वेन-आत्मभावनियतत्या, हेतुत्विनयत्वेनेत्यर्थः तत्त्वतः-परमार्थेन
अजनकत्वात्। त एव न कार्याभविन्त भवति च कार्यमित्यभावस्य भावभवने
कुतस्तज्जनकत्विमिति हेतुत्विनयता वार्ऽजनयन्तो न तद्वेतव इति कुतो वा तज्जनकत्विमिति परिभावना। दूषणान्तरमाह तथेत्यादिना। इतश्च नास्य स्वारम्भकावयवेभ्यो

#### (विवरणम्)

(१४-१५) कदाचित् तदभावे अकालभाव(?) इति । यदि ह्यवयविजनन-नित्यैकस्वभावा एव तेऽवयवास्तदा सर्वदाऽवयविप्रसूतिरनिवारितप्रेसरा युज्यते । अथ कथि द्विदुपजनयन्ति तर्हि सर्वदाऽपि मा जनयन्तु प्रतिनियतैकस्वभावत्वात् तेषामिति ॥

(१७-१८) त एव न कार्याभवन्ति भवति च कार्यमितीत्यभावस्य भाव-२५ जनने कुतस्तज्जनकत्वमितीति । त एव-परमाण्वाद्यवयवा एव न-नैव कार्या-भवन्ति-कार्यक्रपतया परिणतिं लभन्ते, परमाण्वादिभ्यो भिन्नत्वेनाभ्युपगमात् तज्ज-न्यावयविलक्षणकार्यस्य । यदि त एव न कार्याभवन्ति तर्हि कार्यमेव न भविष्य-तीत्याह-भवति च-जायते पुनः कार्यं पटादि भवतां बाह्यार्थवादिनां मते । एवं

१ 'पश्चान्यथादिप तद्भावा॰' इति क-पाठोऽनादरणीयः । २ 'प्रसरोपयुज्यते' इति ख-पाठः । च-पाठस्तु 'प्रसरोनुपयुज्यते' इति । ३ 'सर्वेदाऽनयविष्रमां जनयन्तु' इति क-पाठः । ४ 'कार्य-मिखभावस्य' इति च-पाठः । ५ 'भवत्यवाद्या॰' इति क-पाठः ।

### ग्रहणात् तस्यापि महत्त्वेनानुपलक्षणायोगात् जलमतस्यादौ जला-

### (स्वो० व्या०)

जन्मापि युत्तयुपपन्नं तुलानतिविद्योषाग्रहणात् । यदि ह्यन्य एवावय- ५ वेभ्योऽवयवी जन्मासादयेत् ततः पञ्चभ्यः पलेभ्यः सूत्रादेः पटादिनिष्पत्तौ तत्-तोलने तुलानतिविशेषो गृह्येत सूत्रादेस्तादवस्थ्य एव तदिधकपटादिभावात्; न च गृह्यत इति । एतत्समर्थनायाह-तस्यापि-अवयविनो महत्त्वेन हेतुना अनुप-

#### (विवरणम्)

सित यत् सम्पन्नं तदाह—इत्यवमभावस्य—तुच्छरूपस्य सतः कार्यस्य प्रागवस्थायां १० भावजनने—भावरूपतयोत्पत्तो सत्यां कुतः—कस्माद्धेतोः, नैवेद्यर्थः तज्जनकत्वम्— अवयव्यास्यकार्यहेतुत्वमण्वादीनामिति । अयमत्राभिसन्धः—यैबाह्यार्थवादिभिः अण्वादिभ्यो भिन्नमेव तज्जन्यं कार्यमिति कश्लीक्रियते, तेषां मते अण्वाद्य एव कार्यरूपतया न परिणमन्ते, स्वाभ्युपगमप्रकोपात् । अर्थं चासमुपजायते कथञ्चनापि कार्यम् । एवं च सामर्थ्यादिदमापन्नं यदुत पूर्वं खरविषाणप्रस्यस्य सतः कार्यस्य हेतु- १५ सम्पर्के सित तद्भावः; न च सत्कार्यं प्रतीत्य जनकत्वमङ्गीक्रियमाणमण्वादीनां न्याय-मार्गमवतरित, अकिञ्चित्करत्वेनाम्बरारविन्दादीनामिप प्रतीत्य जनकत्वापत्तरिति ।।

अजनकत्वमेव किञ्चिद्धेरेनाह—(पृ. ६, पं. १८) हेतुत्वनियता वाऽजनयन्तो न तद्धेतव इति। हेतुत्वे—विवक्षितकार्यजनकत्वे नियताः—प्रतिनिर्यतवृत्तयो येऽण्वाद्यव-यवाः 'वा'शब्दो विकल्पार्थः । अजनयन्तः सन्तो विवक्षितकार्यं न—नेव तद्धेतवः— २० विवक्षितकार्यहेतवो युज्यन्ते । यदि हि ते तिसान् जनयितव्ये प्रतिनियता एव, तिर्हि सर्वदैव जनयन्तु । न च सर्वदैव जनयन्ति, कदाचिदेव पटादिकार्योपलम्भात् । तत्रश्च कदाचिजनकाः कदाचिद्जनका इत्यायातम् । एवंविधाश्च सन्तः कथं तज्जनने ते प्रतिनियता एव । अप्रतिनियता एव । अप्रतिनियता एव श्व अप्रतिनियता एव । अप्रतिनियताश्च कथं तज्जनकाः १। एवं युक्त्या विचार्यमाणं न कथञ्चनापि अवयवानामवयविजनकत्वं २५ विदाकोटिसण्टङ्कमाटीकत इति ॥

<sup>9 &#</sup>x27;भावः भावने भाव॰' इति क-पाठिश्चिन्छः। च-पाठस्तु 'भावभवने भाव॰' इति । १ 'कशीयते' इति ख-पाठः। ३ 'अथवा' इति च-पाठः। ४ 'नियतवृत्तयोऽ (१) एवावयवाः इति ख-पाठः; च-पाठस्तु 'नियतवृत्तयोऽएवाद्यवयवाः' इति । ५ 'एवं तिहं' इति क-पाठः। ६ 'कदान्वित् तज्जनकाः' इति क-पाठः। ७ 'कथं अनेन ते' इति क- पाठः। ८ 'घटाकोटी॰' इति क-पाठः।

धिक्यातुलनस्य विजातीयेषु योगात् अवयविनेव आ अवयवं तैराजलमन्याप्तेः, तत्प्रयत्नप्रतिबन्धयोगेन गुरुत्वप्रतिबन्धाभावात्

### (स्वो० व्या०)

लक्षणायोगात् । तुलानितिविशेषस्य गुरुत्वानुविद्धमेतिदित्यर्थः । तत्परिद्वारपित्वाराय आह—जलमत्स्यादौ 'आदि'शब्दात् तथाविधकाष्ठादिग्रहः जलाधिक्यातुलनस्य सित । किमित्याह—विजातीयेषु—मत्स्यादिषु योगात् कारणात् । योगश्च अवय-विनेव अवयविनिति व्यतिरेकदृष्टान्तः यथाऽवयिवना आ अवयवं स्वावयवा- १० पेक्षया व्याप्तिरेवं तैः—मत्स्यादिभिराजलं—सक्लजलमर्यादया अव्याप्तः कारणात् । यदि नामैवं ततः किमित्याह—तत्प्रयत्नप्रतिबन्धयोगेन—मत्स्यादिप्रयत्नप्रतिबन्ध-योगेन हेतुना । किमित्याह—गुरुत्वप्रतिबन्धाभावात् । न चायमवयविन्यपि

#### (विवरणम्)

- (६) **गुरुत्वानुविद्धमेतदित्यर्थ इ**ति । अत्र एतत्पटारेमेहत्त्वं गुरुत्वानुविद्धं <sup>९५</sup> वर्तते, <sup>अ</sup>तस्तत्तुलायां नतिविशेषाप्रहणं न स्यादेवेलर्थः ॥
- (६) तत्परिहारपरिहारायेति । तस्य-अवयविवादिनः सम्बन्धी यः परिहारः स्वपक्षव्यवस्थापनरूपस्तत्परिहाराय-तिन्नराकरणायाह नृते सूत्रकारः योगाचारेणा-वयव्यपेक्षत्या तुलानतिविशेषप्रहणेऽवयविवादिनं प्रति प्रसिन्तिते स एवं परिहारमाह यथा जलभूतभाजनान्तर्गतस्य मत्स्यादेनं जलादाधिक्येन तुलनं, एवमधि-२० कृतावयविनोऽप्यवयवापेक्षया नाधिक्येन तुलनमिति । अत्रापि योगाचार एवं परिहारं प्रतिपादयति युक्तं तत्राधिक्यातुलनं मत्स्यादेः, सकलजलावयवानामव्यापक-त्वेन प्रतिहतसामर्थ्यत्वात् । यत्र हि सर्वावयवव्याप्तिः परस्परं भवति तत्र भवस्येव आधिक्येन तुलनं, यथा क्षीर-नीरयोर्मिलितयोः सतोः । मत्स्यस्तु न सर्वनीरावयव-व्यापक इति युक्ता तत्सामर्थ्यप्रतिस्खलना । अवयविना तु सर्व एव स्वारम्भका २५ अवयवा व्याप्ता इति क्षीरनीरन्यायादिधकतया तत्त्रलनं स्थात् । प्रपित्रविद्धायमर्थः स्वयमेन सूत्रकृताः सुखाववोधाय किश्चिक्षितिमिति ॥

१ 'तत्प्रति यक्षं प्रतिबन्धस्य वा त अपान्तरा॰' इति क-पाठो विचारणीयः। २ 'तत्परिहा-रायाह' इति ङ-पाठः। ३ 'तत्तुलायामनति॰' इति च-पाठः। ४ 'स्थापनकास्तत्परि॰' इति क-पाठः।

अपान्तरालस्वलनेनावयविनि तदसिद्धेः।समाहारग्रस्त्वानुपलिध-पक्षोऽप्यवयविभावेन समाहार्यान्तरभावात् तदधिकग्रस्त्वोप-लिध्यसङ्गादिदोषतोऽघटमान एवेत्यपकर्णियतव्यः॥

न चासावमूर्तः, अग्रहणप्रसङ्गात्, मूर्त्तानुवेधेऽपि स्वभावानुज्झ-नात्, अन्यथा कथश्चित् तद्रूपतापत्तेरिति। न चार्थे सत्यपि तद्रह-णोपायः समस्ति, युक्तययोगात्। स हि संवेदनग्राद्यः स्यात्। तच

(स्रो० व्या०)

इसाह—अपान्तरालस्खलनेन हेतुना अवयविनि तदसिद्धेः-गुरुत्वप्रतिवन्धा-१० सिद्धेरिति । तसापि महत्त्वेन अनुपलक्षणायोगादिति श्थितम् । समाहारग्रहत्वानुपलिधपक्षोऽपि सप्तपूल्यादौ । किमित्याह—अवयविभावेन हेतुना समाहायान्तरभावात् कारणात् तदिधकग्रहत्वोपलिधप्रसङ्गादिदोषतः—
अवयवाधिकग्रहत्वोपलिध्यप्रसङ्गादिदोषात् कारणात् । 'आदि'शब्दाद् भेदोपलिधप्रसङ्गग्रहः । किमित्याह—अघटमान एवेत्यपकणियत्व्यः ॥

न चासौ-अवयवी असूर्तः। कुत इत्याह-अग्रहणप्रसङ्गादाकाशवत् मूर्त्तानुवेधेऽपि सति अवयवापेक्षया स्वभावानुज्झनात्, अमूर्त्तत्वापरित्यागात् इत्यर्थः। अन्यथा-एवमनम्युपगमे कथित्रत्-केनचित् प्रकारेण तद्रूपतापत्तेः-मूर्त्तावयवरूपतापत्तेरित्यवयव्यपि न युज्यत एव इति स्थितम्। दूषणान्तरमाह न चेत्यादिना। न च अर्थे सत्यपि-परमाण्वादिरूपे तद्भहणोपायः-अर्थग्रहणो-२०

#### (विवरणम्)

(११-१२) समाहारगुरुत्वानुपलिधपक्षोऽपीति । यथाहि सप्तानां पूलानां समाहार इति सप्तपूलीयत्र सप्तपूलीगुरुत्वन्यतिरिक्तं न किञ्चित् समाहारगुरुत्वमुप-लभ्यते, एवमवयविनोऽपि गुरुत्वमिति । एवंरूपो यः समाहारगुरुत्वानुपलिधपक्षः सोऽप्यघटमान इत्यपकर्णयितन्यः ॥

(१२-१३) अवयविभावेन हेतुना समाहार्यान्तरभावात् कारणादिति । अवयविभावेनेति कोऽर्थः समाहार्यान्तरभावात् कारणात् । अयमर्थः—सप्तानां पूळानां समाहार इति वाक्यसामर्थ्यात् सप्तपूळव्यतिरिक्तं समाहाराभिधानं समाहार्योन्तरं प्राप्तमवयविकल्पम् । ततोऽत्रापि त एव तद्धिकगुरुत्वोपळव्धिप्रसङ्गाद्यो दोषा इति ॥

१ 'स्वभावान्तराभवनात् अन्यथा' इति ग-पाठः । २ 'समस्त्ययुक्तययोगात्' इति क-पाठः । ३ 'हार्यान्तराभावात्' इति क-पाठः । ४ 'प्रसङ्गः' इति क-पाठः । ५ 'त्याह-घटमान' इति क-पाठः । ६ 'एवमवयिवन्यपि गुरु०' इति क-पाठः । ७ 'हार्यान्तराभावात्' इति ख-पाठः । अनेकान्त० २

5,4

### (मूलम्)

साकारमनाकारं वा । साकारत्वेऽपि स्वाकारं विषयाकारं वेति । यदि स्वाकारं तमेव तद् वेदयेत् कथमनेनार्थो गृहीतो नाम? । अथ ५अथोकारं जडक्षपताऽस्यः; अन्यथा तदाकारत्वाभावः । अनाकारत्वे तु प्रतिकमव्यवस्थाऽनुपपत्तिः, निबन्धनाभावात्, तत्सत्तामात्रस्य सर्वत्राविशेषात्, प्रत्यासत्तेरनिबन्धनत्वात् तस्य सुप्तादिकल्पत्वात् इत्यसन्नेव बाह्योऽर्थ इति ॥

### (स्रो० व्या०)

१० पायः समस्ति—विद्यते । न च कुत इसाह—युक्तययोगात् कारणात् । एनमेवाभिधातुमाह—स हीत्यादि । स यस्मादर्थः संवेदनग्राह्यः स्यात्—विज्ञानग्राह्यो
भवेत् । तच्च—संवेदनं साकारमनाकारं वा, स्यादिति वर्तते । साकारत्वेऽिष
सित स्वाकारं विषयाकारं वेति । सर्वथाऽिष दोष इस्तेतदाह—यिद् स्वाकारं
संवेदनं ततः तमेव स्वाकारं तत्—संवेदनं वेदयेत्; कथमनेन—स्वाकारवेदिना
१५ संवेदनेन अर्थो गृहीतो नाम १ नैवेत्यभिप्रायः । अथार्थाकारं, संवेदनिमिति
प्रक्रमः, जडरूपताऽस्य—संवेदनसः अन्यथा—एवमनम्युपगमे तदाकारत्वाभावः—अर्थाकारत्वाभावः । अस्य संवेदनस्य स्वरूपनियत्वादिति भावः । अनाकारत्वे तु, संवेदनस्येति प्रक्रमः, किमित्याह—प्रतिकर्मव्यवस्थाऽनुपपत्तिः,
सर्ववस्तुनां तदनाकारत्वाविशेषादित्यर्थः । अत एवाह—निवन्धनाभावात् ।
२० अभावश्च तत्सत्तामात्रस्य—अनाकारसंवेदनसत्तामात्रस्य सर्वत्राविशेषात्,
प्रत्यासत्तेः—देशकृताया अर्थ प्रति अनिवन्धनत्वात् । अनिवन्धनत्वं च
तस्य—अनाकारसंवेदनस्य सुप्तादिकल्पत्वात् । 'आदि'शब्दान्मत्तादिग्रहः ।
सुप्तस्य हि प्रत्यासन्नेतरयोर्न कश्चिद् विशेषस्तदवन्नोषं प्रति इति भावनीयम् ।
इति—एवमसन्नेव बाह्योऽथं इति योगाचारमतम् । एतदिह पूर्वपक्षः ॥

#### (विवरणम्)

(१८) प्रतिकर्मव्यवस्थाऽनुपपत्तिः कुत इस्राह—(१९) सर्ववस्तूनां तदनाकारत्वाविद्योषादिति । अविद्यमान आकारो यत्र तदनाकारं तस्य भावोऽनाकरत्वं तस्य—
ज्ञानस्यानाकरत्वं तदनाकारत्वं तस्याविद्योषात् । केषां सम्बन्धी अविद्यमान आकारस्तत्रेसाह—सर्ववस्तूनां—घटपटादीनाम् । विविक्षितघटज्ञानं हि न घटाकारं, नापि
३० पटाद्याकारम्, अतोऽनाकारत्वाविद्येषात् कथं घटस्यैच तज्ज्ञानं, न तु पटादेरपीति ? ॥

<sup>9 &#</sup>x27;वेदयते' इति क-पाठः । २ 'रूपता स्यात्, अन्यथा' इति ग्र=पाठः । ३ 'वेदयते' इति क-पाठः । ४ 'प्रतीयिति भाव०' इति ङ-पाठः ।

एतद्प्ययुक्तम्, अनालोचिताभिधानात् । तत्र यदुक्तम्ं-'पर-माणवस्तावद्घ्यक्षेण न प्रतीयन्ते' इत्यादि, एतद्प्ययुक्तम्, विकल्पानुपपत्तेः । तथाहि-किं सर्वथा न प्रतीयन्ते, आहोखित् ५ कथित्रत्? । यदि सर्वथा, तदसिद्धम्, कथित्रत् प्रतीतेः, तेषां साधा-रणासाधारणरूपत्वात् चित्रसभावत्वात् प्रत्येकत्वैकत्वपरिणाम-भावात्, साधारणरूपप्रतीतेः तथाऽनुभवभावात्, विच्छिन्नार्थ-प्रहणस्वभावसंवेदनावेदनात्, तस्मिन्नसत्यस्यासिद्धेः दुष्टकेशादि-ज्ञानस्य तदाभासत्वात्, तस्यापि तद्दलेनैव प्रवृत्तेः भिन्नदोषोप-१० 'योगापेक्षणात्, अन्यथा तदनुत्प(१पप)त्तेरिति । अनेन स्थूलाकार-

### (स्वो० ब्या०)

एतदाशक्काह-एतदपि-पूर्वपक्षोदितमयुक्तम् । कुत इत्याह-अनालोचि-ताभिधानात् । एतदेव दर्शयति तञ्चेत्यादिना । तत्र यदुक्तं पूर्वपक्षे -'परमाणवस्तावदध्यक्षेण न प्रतीयन्ते' इत्यादि, एतदप्ययुक्तम् । कुत १५ इत्याह-विकल्पानुपपत्तेः। एनामेवाह तथाहीत्यादिना। तथाहीति पूर्ववत्। किं सर्वथा न प्रतीयन्ते, आहोस्वित् कथित् न प्रतीयन्ते ?। यदि सर्वथा, तत्-एतदसिद्धम् । कुत इत्याह-कथित्रित् प्रतीतेः-साधारणरूपतया । अत एवाह-तेषां-परमाणूनां साधारणासाधारणरूपत्वात् । एतचैवमित्याह-चित्रस्वभावत्वात् प्रत्येकत्वैकत्वपरिणामभावात्। एकत्वं स्कन्धपरिणामः। २० एवं साधारणरूपप्रतीतेः। तेषां प्रतीतिश्च तथाऽनुभवभावात्-बहिर्भुखाव-भासतया । एनमेवाह-विच्छिन्नार्थग्रहणस्वभावसंवेदनावेदनात् तस्मिन्न-सति-विच्छिन्नेऽर्थे अस्यासिद्धः-विच्छिन्नार्थग्रहणसभावसंवेदनवेदनस्य कथं तर्हि दुष्टकेशादिर्ज्ञानमित्थमित्याशङ्ग्याह-दुष्टकेशादिज्ञानस्य । 'आदि'शब्दात् चन्द्रादि-ज्ञानग्रहः। तदाभासत्वात्-विच्छिन्नार्थग्रहणस्वभावसंवेदनवेदनाभासत्वात्। तथा २५ तस्यापि-दुष्टकेशादिज्ञानस्य तद्वलेनैव-विच्छिन्नार्थबलेनैव प्रवृत्तेः। प्रवृत्ति-श्रवं भिन्नदोषोपयोगापेक्षणात्, बोधातिरिक्ततिमिराचुपयोगापेक्षणादित्यर्थः। अन्यथा-एवमनभ्युपगमे तदनुपपत्तेः-दुष्टकेशादिज्ञानानुपपत्तेः, न कारणाभेदे कार्यभेद इति भावनीयमिति । एतेन-अनन्तरोदितेन स्थूलाकारसंवेदनात्

१ प्रथमे पृष्ठे । २ प्रत्येकं त्वेकत्व॰ इति ग-पाठः । ३ 'भाववेदनवेदनात्' इति ग-पाठः । ४ 'प्रतीतेः' इति क-पाठः । ५ 'योगात् क्षेपणात्' इति क-पाठः । ६ प्रथमे पृष्ठे । ७ 'एतद्युक्तम्' इति क-पाठः । ८ 'ज्ञानमिला॰ दिति क-पाठः । ९ 'कारणामेदात् कार्यं॰' इति क-पाठः ।

संवेदनात् तस्य च तेष्वभावादित्याद्यपि यदुक्तं तत् प्रत्युक्तम्, तत्-साधारणरूपस्यव तत्त्वतः स्थूलाकाररूपत्वात् तस्य तेष्वभावा-पिद्धेरिति । एवं च 'नाष्यनुमानस्य विषयः, अव्यभिचारिलिङ्गाभा-वात्' इत्याद्यपि यदुक्तं तदुक्तिमात्रमेव, तेषां कथित्रत् प्रत्यक्षसिद्ध-त्वात् प्रत्यक्षस्य चानुमेयत्वोपपत्तेः, तथाविधविक्तांनस्य तत्त्रथाभाव-मन्तरेण सम्यग्न्यायतोऽयोगात्, अन्तर्वासनात एव भावासिद्धेः, वोधमात्रतत्त्ववादिनस्तस्या एवायोगात्, तन्मात्रस्य सर्ववोधेषु भवात् तत्त्वेन भेदानुपपत्तेः, भिन्नजातीयकार्यायोगाद् वस्तुतो भेदकाभावात्, तद्भेदमात्रस्याप्रयोजकत्वात् तद्भावेऽपि तथाकार्य-

#### (स्वो० व्या०)

तस्य च तेष्वभावादित्याद्यपि यदुक्तं पूर्वपक्षे तत् प्रत्युक्तम्। कथिमिलाहतत्साधारणरूपस्यैव-परमाणुसाधारणरूपस्यैव तत्त्वतः स्थृलाकाररूप१५ त्वात् तस्य-स्थृलाकारस्य तेषु-परमाणुषु अभावासिद्धेरिति। एवं च
'नाप्यनुमानस्य विषयः, अव्यभिचारिलिङ्गाभावात्' इत्याद्यपि
यदुक्तं पूर्वपक्षे तदुक्तिमान्नमेत्र, निर्थकमिल्यशः। तेषां-परमाणूनां कथश्चित्-केनचित् प्रकारेण साधारणरूपतया प्रत्यक्षसिद्धत्वात् प्रत्यक्षस्य चवस्तुनः अनुमेयत्वोपपत्तेः। एतदेवाह-तथाविधविज्ञानस्य-तत्साधारण१० रूपप्रतिभासिनो विकल्पात्मकस्य तत्त्याभावमन्तरेण तेषां-परमाणूनां तथाभावंसाधारणरूपतया भावमन्तरेण-विना। किमिलाह-सम्यद्भयायतः-अतिगम्भीरनिरूपणान्यायेन अयोगात् कारणात्। अयोगश्च अन्तर्वासनात एव भावासिद्धेः तथाविधविज्ञानस्य। असिद्धिश्च बोधमात्रतत्त्ववादिनः-वादिनः
तस्या एव-अन्तर्वासनाया एव अयोगात्। अयोगश्च तन्मात्रस्य-बोधमात्रस्य
२५ सर्ववोधेषु-भुवनान्तर्गतेषु भावात्-कारणात्। ततः किमिलाह-निन्नजातीयकार्यापरमार्थेन मेदानुपपत्तेः सर्ववोधनाम् । ततः किमिलाह-भिन्नजातीयकार्यायोगात्। अयोगश्च वस्तुतः-परमार्थेन भेदकाभावात्, तद्भेदमात्रस्यबोधभेदमात्रस्थ। किमिलाह-अपयोजकत्वात्। अप्रयोजकत्वं च तद्भोवेऽपि-

१ द्रष्टव्यं प्रथमं पृष्ठं यत्र भावतोऽयमुह्नेखः, न तु शब्दशः । २ द्वितीये पृष्ठे । ३ 'प्रत्यक्षत्वसिद्धः' इति क-पाठः । ४ 'ज्ञानस्य तथाभावः' इति ग-पाठः । ५ 'भावादित्यपि' इति ङ्-पाठः । ६ आद्ये पृष्ठे । ७ द्वितीये पृष्ठे ।

भेदासिद्धेः, बुद्धबोधभेदेषु तथाऽभ्युपगमादिति तद्भावोऽपि न तत्त्वतस्तदितिरिक्तवस्तुव्यतिरेकेणेति वक्ष्यामः॥

यचोक्तम्'-'न च योगिग्राह्या इति न्याय्यं वचः, प्रमाणा- ५ भावात्' इत्यादि तद्य्ययुक्तम्, तेषां साधारणासाधारणरूपत्वात् कात्रूपेन निरावरणज्ञानरेव ग्रहणात् । स्यादेतन्न तेषामकात्रूपेन सत्तेति । सत्यमेवमेतत् । यद्येवं कथमवीग्रहेशा न तथैव ग्रहः ? प्रतिबन्धकदोषात्। कथमेतद्वगम्यत इति वाच्यम्, ज्ञानविशेषदर्शनात् । कीदृशः पुनर्ज्ञानविशेषः ? तद्गतधर्मगोचरः । तथाहि—१०

### (स्वो० व्या०)

बोधमात्रभेदभावेऽपि । किमित्याह तथाकार्यभेदासिद्धेः-विजातीयत्वेन कार्यभेदा-सिद्धेः । असिद्धिश्च बुद्धबोधभेदेषु-अनेकबुद्धसम्बन्धिषु तथाऽभ्युपगमात्-विजातीयत्वेन कार्यभेदासिद्ध्यभ्युपगमात् , न हि ततोऽशुद्धलक्षणजन्मेत्यम्युपगमः । एवं तदुक्तिमात्रमेव इति स्थितम् । इहैवाभ्युचयमाह-तद्भावोऽपि-बुद्धबोधभेदभावोऽपि १५ न तत्त्वतः-परमार्थेन तदितिरिक्तवस्तुव्यतिरेकेण-बोधातिरिक्तवस्तुव्यतिरेकेण देशाद्यभावेनेति वक्ष्याम उपरिष्ठात् ॥

यचोक्तं पूर्वपक्षग्रन्थं एव-'न च योगिश्राह्या इति न्याय्यं वचः, प्रमाणाभावात्' इत्यादि तदप्ययुक्तम् । कुत इत्याह-तेषां, प्रक्रमात् प्रमाणूनां,
साधारणासाधारणरूपत्वात् । ततः किमित्याह-कात्रन्यंन-सम्पूर्णत्या २०
निरावरणज्ञानरेव योगिभिर्ग्रहणात्। स्यादेतन्न तेषां-परमाणूनामकात्रन्यंन सक्ति। प्राभिप्रायसक्ति। एतदाशङ्गाह-सत्यमेवमेतत्, नैव तेषामकात्र्र्यंन सक्ति। पराभिप्रायमाह यच्चेवमित्यादिना । यच्चेवं-न तेषामकात्र्र्यंन सक्ता, ततः कथमवाग्रह्याछद्यश्चेन प्रमात्रा न तथ्चेव, यथा तत्सत्ता कात्र्र्यंनेत्यर्थः, ग्रहः-परिच्छेदः?।
एतदाशङ्गाह-प्रतिबन्धकदोषात्-कर्मापराधेन न तथाग्रहः। कथमित्यादि। स्पर्वेभितदवगम्यते यदुत प्रतिबन्धकदोषान्न तथाग्रह इति वाच्यम्। एतदाशङ्गाह-ज्ञानविद्रोषद्र्यानात्, प्रक्रमादणुष्वेव ज्ञानभेदद्र्यनाँदेतदवगम्यते यदुत
प्रतिबन्धकदोषान्न तथाग्रह इति। कीह्यः पुनज्ञानविद्रोष इति पृष्टः सन्नाहतद्गतधर्मगोचरः, प्रक्रमादणुगतधर्मविषयः। एवद्भावनायैवाह-तथाहीत्यादि।

१ द्वितीय पृष्ठे । २ 'हशां न' इति ग-पाठः । ३ 'भावोऽपि भवत्वतः पर॰' इति क-पाठः, ड-पाठस्तु 'भावोऽपि तत्त्वतः परमार्थेन न तद॰' इति । ४ द्वितीये पृष्ठे । ५ 'राधेन तथाप्रहः' इति ड-पाठः । ६ 'कथैमेवं गम्यते' इति ड-पाठः । ७ 'नादेतदेव गम्यते' इति ड-पाठः ।

श्रेष्मिश्रीकृतसर्पपयष्टौ दूरासन्नध्यामलामललोचनानां न न प्रतिभासभेदः। न चासौ न तन्निमित्तः। न च न निमित्तान्तरा- ५ पेक्षः। न न सम्यग्रूप इति परिभावनीयम्। अतः प्रतिबन्धकाप- गमानुरूपा तत्प्रतिपत्तिरनवद्या च। योगिनोऽपि तत्साधारणाकारं गृह्णन्त्येवेति चेत्, को वा किमाह?। तद्वहणेनैव विरुद्धस्तदितरग्रह इति चेत्, न, तेनैवासौ कथश्चित्। तद्भेदे कथं भिन्नेनैव स इति चेत्, न भिन्नेनैव। कथं तर्हि एतत् स्पष्टमिधीयतामिति चेत्, कथश्चिद- १ भिन्नेनेति। एतदुक्तं भवति–तौ साधारणेतराकारौ भेदाभेदेन व्यव-

(स्वो० व्या०)

तथाहीत्युपप्रदर्शने । श्ठेष्मिमिश्रीकृतसर्षपयष्टौ विषयभूतायां किमित्याह-दूरा-सन्नध्यामलामललोचनानां-प्रमातृणां न न प्रतिभासभेदः। ''द्वौ प्रति-षेघौ प्रकृतमर्थं गमयतः'' इति कृत्वा, किन्तु प्रतिभासभेद एव । न चेत्यादि । न च १५ असौ-प्रतिभासभेदो न तन्निमित्तः-नाधिकृतसर्षपादिनिमित्तः, किन्तु तन्निमित्त एव । न चेलादि । न च न निमित्तान्तरापेक्षः, अध्यामलत्वादिनिबन्धनमलादि-भावात् 'निमित्तान्तरसापेक्ष एव । न नेत्यादि । न न सम्ययूपः प्रतिभासभेदः, किन्तु सम्यग्रूप एव इति परिभावनीयम् । निगमयन्नाह-अत इत्यादि । अतः प्रतिबन्धकापगमानुरूपा चित्रलात् तज्ज्ञानावरणीयादेः तत्प्रतिपत्तिः, २० प्रक्रमात् परमाणुप्रतिपत्तिः, अनवद्या च आलम्बनभावेनार्वाग्दशोऽपीति । सर्षप्-यष्टौ सर्षपाः परमाणुकल्पाः सुखप्रतिपत्त्यर्थमुपन्यस्ताः साधारणासाधारणधर्मभात्तवेन । योगिनोऽपि-निरावरणाः तत्साधारणाकारं-परमाणुसाधारणाकारं गृह्णन्त्येव। इति चेत्, एतदाशक्क्याह-को चा किमाह ? गृह्धन्त्येवेत्यर्थः । तद्गृहणेनेच-साधारणाकारग्रहणेनैव विरुद्धस्तिदितरग्रहः-असाधारणाकारग्रहः। इति चेत्, २५ एतदाशङ्ग्याह-न, तेनैच-साधारणाकारग्रहणेनैव असौ-असाधारणाकारग्रहः कथ-श्चित्-केनचित् प्रकारेण । तद्भेदे-साधारणासाधारणाकारभेदे कथं भिन्नेनैव, ग्रहणे-नेति प्रक्रमः, सः-इतरग्रहः?। इति चेत् , एतदाशङ्गाह-ने भिन्नेनैव-एकान्ततः। कथं तर्हि स इतरप्रह एतत् स्पष्टमभिधीयताम् । इति चेत् , एतदाशक्काह-कथि बदिभिन्नेन तद्रहणेनेति । इहैव भावनिकामाह एतदुक्तं भवतीत्यादिना । ३० तो साधारणेतराकारौ-परमाणुगतौ भेदाभेदेन-अन्योन्यसंविहतौ व्यव-

१ 'निमित्तान्तरापेक्ष एव' इति ङ-पाठः । २ 'अभिन्नेनैव' इति ङ-पाठः । ३ 'अन्योन्यमिश्रितौ व्यव॰' इति ङ-पाठः ।

स्थिताविति निरावरणेन तथैव गृद्येते । आसन्नामललोचनेनेव यथो-दितसर्षपयष्टौ सर्षपा रत्नादौ वा तद्धणा इति । न ह्यसौ सर्षपान् न पर्यति तथाप्रतीतेः, न च तद्यष्टिमपि, अत एव हेतोः । न चान्यतर- ५ दिप अत्र न, तदितराभावापत्तेः । न च परिकल्पितमपि, अत एव हेतोरिति । एवं रत्नादिगुणेष्विप तज्ज्ञमाश्रित्य योजनीयम् ॥

स्यादेतदेवं योगिभिर्न ते विविक्ता एव गृह्यन्ते। न, कचिद् ग्रहणात्, विविक्तानामपि भावात्,पुद्गलास्तिकायवैचित्र्यात्,वचनप्रामाण्यात्। तथा चार्षम्-"खंघा खंघदेसा खंघपएसा परमाणुपोग्गला" इति । १०

### (स्रो० व्या०)

स्थिताविति कृत्वा निरावरणेन—योगिना तथैव गृह्येते यथा व्यवस्थितौ ।
निदर्शनमाह—आसन्नामललोचनेनेव—प्रमात्रा यथोदितस्वपयष्टौ अनन्तरोपन्यस्तायां सर्वपाः साधारणासाधारणरूपा एव । न ह्यसौ सर्वपमात्रं यष्टिशून्यं यिष्टं
वा सर्वपशून्यां गृह्णाति । निदर्शनान्तरमाह—रत्नादौ वा तहुणाः—रत्नगुणा इति । १५ एतद्पि भावयन्नाह—न ह्यसौ—आसन्नामललोचनः—सर्वपान् न पद्यति तथाःपतिः—सर्वपत्वेन प्रतीतेः । न च तद्यष्टिमपि—सर्वपयष्टिमपि न पश्यतिः अत
एव हेतोः—तथाप्रतीतिरेव । न चान्यतरदिष—सर्वपादि अन्न—यष्टौ नः तिर्हे ?
उभयमस्ति । कृत इत्याह—तदितराभावापन्तेः, अनुभूयमाननिवेधेनेति भावः ।
न च परिकल्पितमपि अन्यतरत् सर्वपादि । कृत इत्याह—अत एव हेतोः— २०
तदितराभावापत्तिलक्षणादिति । एवं रत्नादिगुणेष्विपि—शिरःश्ल्यमनादिप्रभावादिषु तज्ज्ञमाश्रित्य रत्नपरीक्षाकुशलं योजनीयम् । न ह्यसौ रत्नं न पश्यति
तथाप्रतीतेः । न च न तहुणानप्यत एव हेतोरित्यादि ॥

स्यादेतिद्यादि । स्यादेतत् -अथैवं मन्यसे एवं -सर्वपयष्टिदृष्टान्तेन योगिभि-रिपि-निरावरणैने ते, प्रक्रमात् सर्वपकल्पाः परमाणवो विविक्ता एव गृह्यन्ते । २५ एतदाशक्क्षाह-न कचिद् ग्रहणाद् विविक्तानाम्। कथिमत्याह-विविक्तानामपि भावात्, प्रक्रमात् परमाणृताम् । कथं भाव इत्याह-पुद्गलास्तिकायवैचित्र्यात् कारणात् । वैचित्र्यं च वचनप्रामाण्याद्धेतोः। वचनमाह तथा चार्षमित्यादिना-

१ छाया-स्कन्धाः स्कन्धदेशाः स्कन्धप्रदेशाः परमाणुपुद्गलाः । २ 'ततः प्रतीतेः' इति क-पाठः । ३ 'उभयमपि कुतः' इति क-पाठः ।

(मृलम्)

अतो विविक्तास्ते गृह्यन्ते तथास्त्रभावत्वात् प्रत्येकसर्षपवत्। स्थूला-कारस्य छद्मस्थेनापि यहणानुगुण्यतस्तु एवमुपन्यास इति। एवं च 'अग्राह्या इत्यपि किं प्रमाणमिति चेत्', इत्येतदाशङ्क्य यदुक्तम्ं—'ननु तद्युक्तययोगः' इत्येतदिप तुच्छमेव द्रष्टव्यम्, तद्युक्तययोगासिद्धेः। आहं—'परमाणवो हि मूर्त्ता इष्यन्ते। मूर्त्तत्वे च सत्यवश्यं दिग-भागभेदेन भाव्यम्। सति चास्मिन् सावयवत्वमहत्त्वेकत्वानेकत्व-विचाराक्षमत्वात् कुतस्ते' इत्यादिना तद्युक्तययोग उक्तः। सत्यमुक्तः, अयुक्तस्तृक्तः, मूर्त्तत्वादेवाणूनामुक्तदोषाभावात्, तत्त्वतोऽभ्युप-

(स्वो० व्या०)

"संघा खंघदेसा 'संघप्पदेसा परमाणुपोग्गला" इति । अत्र स्कन्धा विशिष्टैकपरिणामपरिणताः । स्कन्धदेशास्तु द्व्यादिविभागाः। स्कन्धप्रदेशास्तत्स्था एव परमाणवः । परमाणुपुद्रलाः प्रत्येकपँरमाणुपरिणता इति । अतो ये विविक्ताः १५ परमाणुपुद्रलास्ते गृह्यन्ते, अधिकृतकचिद्रहणे । कुत इत्याह-तथास्वभावत्वात् तेषां-परमाणुपुद्रठानां प्रत्येकसर्षपवत् यष्टिर्वाद्या इति निदर्शनम्।स्यूळाकारस्य स्कन्धपरिणामरूपस्य छद्मस्थेनापि-प्रमात्रा ग्रहणानुगुण्यतः पुनः कारणात् । एवसुपन्यासः स्कन्धाः स्कन्धा देशा इलादि ईपसूत्र इति । एवं चायाह्या इत्यपि किं प्रमाणम् ?। इति चेत्, एतदाशङ्का यदुक्तं पूर्वपक्षग्रन्थे "-२० ननु तद्यस्ययोगः इत्येतदपि तुच्छमेव-असारमेव द्रष्टव्यम्। कुत इत्याह-तद्युत्तययोगासिद्धः, तेषां-परमाण्नां धुँत्तययोगासिद्धेरिति । आह-परमाणवो यसानमूत्ती इंष्यन्ते । मूर्त्तत्वे च सति तेषां किमित्याह-अवद्यं दिग्भागभेदेन भवित्व्यम् । ततः किमित्याह-सति चास्मिन्-दिग्भागभेदे सावयवत्वमहत्त्वैकत्वानेकत्वविचाराक्षमत्वात् २५ कुतस्ते-परमाणव इत्यादिना भ्रैन्थेन तद्यस्ययोगः-परमाणुयुत्त्ययोग उक्तः। एतदाशक्काह—सत्यमुक्तः—नौत्रान्यथात्वम् ; अयुक्तस्तूक्तः, अघटमान इत्यर्थः । क्रुत इलाह-मूर्त्तत्वादेव कारणादणूनामुक्तदोषाभावात्। अभावश्च तत्त्व-तोऽभ्युपगतत्वात् सावयवत्वादीनाम् । इत्थं चैतदङ्गीकर्तव्यमित्याह-अन्यथा

१ 'म्रहणानुगण्यतेस्तु' इति क-पाठः । २ द्वितीये पृष्ठे । ३ द्वितीये पृष्ठे तृतीये च । ४ 'इत्या-दिना यावयुक्तय ॰' इति क-पाठः । ५ 'खंघपदेसा' इति ङ-पाठः । ६ छाया-स्कन्धाः स्कन्धदेशाः स्कन्धदेशाः परमाणुपुरुकाः । ७ 'परिमाणु ॰' इति क-पाठः । ८ 'बाह्यसर्षपवत्' इति भाति । ९ 'रूपस्तत्र' इति ङ-पाठः । १० द्वितीये पृष्ठे । ११ 'युक्तयायोगा ॰' इति क-पाठः । १२ द्रष्टव्ये द्वितीयं तृतीयं च पृष्ठे । १३ नान्यथा ॰' इति क-पाठः ।

गतत्वात्, अन्यथा मूर्त्तत्वायोगादभ्युपगमानां चादोषत्वादिति। न युक्तिवाधिता अप्यभ्युपगमा इष्टिसद्ध्यर्थम्, अतिप्रसङ्गात्, सर्व-सिद्ध्यापत्तेः, तन्मात्रनिबन्धनत्वात्, असमञ्जसत्वापत्तेरिति। नैतदे- ५ वम्, अधिकृताभ्युपगमस्य युक्तिवाधितत्वासिद्धेः। तथाहि-पर-माणवो मूर्त्ताः, अत एव द्रव्यसन्तस्तथासतां च नियमात् क्षचिद-वस्थानम्, अवस्थाने चावइयं दिग्भागभेदः, द्रव्यसतः सर्वत्र विच्छे-दात्, अन्यथाऽवस्थानाभावात्। स्वात्मन्येवावस्थानमिति चेत्, न तत्रापि न सर्वत्र विच्छेदः। यदि नामैवं ततः किमिति चेत्, हन्त १०

( खो० व्या०)

सावयवत्वाद्यभावे मूर्त्तत्वायोगादभ्युपगमानां चादोषत्वात् । न ह्यस्युपगमा एव वाधाये भवन्ति इति आह—न युक्तिवाधिता अप्यभ्युपगमाः । किमिलाह—इष्टिसिद्ध्यर्थं भवन्ति । कुत इलाह—अतिप्रसङ्गात्—अतिप्रसङ्गेन सर्वसिद्ध्यापत्तेः। आपितिश्च तन्मात्रनिबन्धनत्वात् , इष्टिसिद्धेरिल्पर्थः। एव- १५ मसमञ्जसत्वापत्तेः 'न युक्तिवाधिता अपि' इलादि योजनीयमिति । एतदा- शङ्काह—नैतदेवं यदुक्तं परेण । कुत इलाह—अधिकृताभ्युपगमस्य—प्रस्तुत- परमाणुगोचरस्य युक्तिवाधितत्वासिद्धेः । असिद्धिमेवाह तथाहीलादिना । तथाहि—परमाणवो मूर्त्ताः—रूपादिमन्तः; अत एव—मूर्त्त्वादेव द्रव्यसन्तः— परमार्थसन्तो वर्तन्ते । तथासतां च द्रव्यसन्तेन नियमात् कचिदवस्थानम्; २० अवस्थाने चावद्यं दिग्भागभेदः । किमत्र युक्तिवाधितत्वम् १ । कुत इलाह—द्रव्यसतः सर्वत्र विच्छेदात् कारणात् । इत्यं चैतदङ्गीकर्तव्यम् , अन्यथा अवस्थानाभावात् सतोऽसर्वगतस्य सर्वत्र विच्छेदमन्तरेण कथमवस्थानमिति परिभावनीयम्। स्वात्मन्येवावस्थानमिति चेत् , एकान्तिनरंशपरमाणुवादिमतमेतत् । पतदाशङ्गाह—न तत्रापि—स्वात्मन्यवस्थाने न सर्वत्र विच्छेदः, किन्तु विच्छेद २५

#### (विवरणम्)

<sup>(</sup>२२) द्रव्यसतः सर्वत्र विच्छेदात् कारणादिति । परमार्थसतोऽसर्वगतस्य पदार्थस्य सर्वासु दिश्च विच्छेदेन पर्यन्तलक्षणेन भाव्यमिति ॥

<sup>(</sup>२३) सतोऽसर्वगतस्येति । सतः-परमार्थतो विद्यमानस्यासर्वगतस्य-प्रतिनि-यतदेशव्यापिनः, न त्वाकाशवत् सर्वगतस्य ॥

९ 'प्रसङ्गे च सर्व०' इति\*ङ-पाठः । अनेकान्त० ३

तत्तिहिरभागभेदसिद्धिः। का पुनरत्र भावनेति चेत्, पूर्वादिप्रदेशेषु तदभावः, नैतदप्रदेशेषु भाव्यत इति चेत्, तद्भावे समाधीयतां चेतः, ५ नैवं सित स निरवयव एव। भवतु नामैवं ततः किम्? कथं नु तत् परमाणुत्वम्?। ननु तदल्पतराभावेन, कथं ततो नास्त्यपरः? सर्वालपस्य विवक्षितत्वात्, कथं तथादिरभागभेदेन तत्? द्रव्यतोऽशक्यभेदतया सत्त्वावस्थानाभ्यां च तत्रापि दिरभागभेदात्, तस्यापि

(स्रो० व्या०)

१० एव । यदि नामैवं-सर्वत्र विच्छेदः, ततः किम्?। इति चेत्, एतदाशक्व्याह-हन्त दिग्भागभेदसिद्धः। का पुनरच्च-दिग्भागभेदसिद्धौ भावना?। इति चेत्, एतदाशक्क्याह-पूर्वादिप्रदेशेषु वास्तवेषु तदभावः, प्रक्रमादण्वभावः। 'नैतिदिखनन्तरोक्तं अप्रदेशेषु अणुषु भाव्यते। इति चेत्, एतदाशक्क्याह-तद्भावे-भावनाशावे-समाधीयतां चेतः, नैवं सति सः-अणुर्निरवयव १५ एव । एतदाशक्क्याह-भवतु नामैवं न निरवयव एव । ततः किम्?। अत्राह-कथं नु तत् परमाणुत्वं अनिरवयवत्वेन?। एतदाशक्क्याह-ननु तदल्पतरा-भावेन तत् परमाणुत्वं अनिरवयवत्वेन?। एतदाशक्क्याह-ननु तदल्पतरा-भावेन तत् परमाणुत्वं अनिरवयवत्वेन?। एतदाशक्क्याह-ननु तदल्पतरा-शक्क्याह-सर्वालपस्य विवक्षितत्वान्नास्त्यपर इति। आह-कथं तथादिग्भाग-भेदेन-पूर्वादिभेदेन तत्-सर्वालपत्वं १। एतदाशक्क्याह-द्रव्यतोऽशक्यभेद-२० तथा कारणेन तत् सर्वाल्पत्वं सत्त्वावस्थानाभ्यां च कारणाभ्यां तत्रापि-द्रव्य-

#### (विवरणम्)

(१२) अक्रमाद्य्वभाव इति । अयमत्राभिप्रायः—मध्यप्रदेशे वर्तते परिपूर्णः परमाणुः; तद्वहिर्विर्तेषु प्राच्यादिप्रदेशेषु पुनर्न वर्तते परिपूर्णः । किं तर्हि ? स्पर्श-मात्रेणेव । ततो दिग्भागभेदसिद्धिरिति । कोऽर्थः ? यत्राकाशप्रदेशे स्वयमवगाढसं २५ परिपूर्णमाक्रामति पूर्वोदिप्रदेशांस्तत्र परिपूर्णान् स्पृश्वतीति व्यक्तैव सावयवताऽणोः ॥

(१९-२०) द्रव्यतोऽशक्यभेदतया कारणेन तत् सर्वोल्पत्विमिति । पर-माणुद्रव्यं यतो द्विधा कर्तुं न पार्यते, ततः सर्वाल्पमुच्यत इत्यर्थः ॥

(२०) सत्त्वावस्थानाभ्यां च कारणाभ्यामिति । दिग्भागभेदे साध्ये एतद्धेतु-द्वयमुपन्यस्तं सत्त्वमवस्थानं च । ततोऽयमर्थः-यत् सत्-विद्यमानमवस्थितं च तत् ३० कापि तत्र दिग्भागभेदेन भवितव्यं, यथा घटादेः । सन्तोऽवस्थिताश्च परमाणवस्त-सादमीषामप्यस्ति 'दिग्भागभेदः । तत्सद्भावे च सावयवत्वसिद्धिरनिवारणीयेति ॥

<sup>9 &#</sup>x27;तिहरमाग॰' इति क-पाठः । २ 'नैतत् पूर्वादिप्रदेशेषु तदभाव(१)खन्यतरोक्तं अत्र प्रदेशेष्वणुषु भावः इति' इति क-पाठः । ३ 'कथं तत्॰' इति क-पाठः । ४ 'दिरमारमावभेदः' इति क-पाठः, च-पाठः, दिरमारमावभेदः' इति ।

तद्धमत्वात्, अतद्धमत्वे तत्तद्धभावप्रसङ्गात् तद्भावे च सत्त्वाच-योगात् कथित्रदमीषां सावयवत्वादिसिद्धिः,द्रव्यतो निरंशादित्वेऽपि पर्यायतः सांशादित्वात्। न चैतदनार्षम्—"एगपएसोगाढं सत्तपएसा ५ य से फुसण ति", मुनीन्द्रवचनअवणात्। इतश्चेतदेवं तेषामेव रूपा-चात्मकत्वात्, अतदात्मकत्वेऽरूपादित्वेनासत्त्वप्रसङ्गात्। किं हितत् मूर्तं सद् यद् रूपादि न भवति?। तदाधार इति चेत्, कोऽसावत-दात्मकः?। किं बाऽपत्तनध्यां तेन?। तद्द्रव्यमेवेति चेत्, किं

#### (स्वो० व्या०)

तोऽशक्यभेदे दिग्भागभेदात् कारणात् कथित्रदमीषां सावयवत्वादिसिद्धिरिति सम्बन्धः । कृत इत्याह्—तस्यापि—दिग्भागभेदस्य तद्धर्मत्वात्, प्रक्रमादणुधर्म-त्वात् । अतद्धर्मत्वे सित तिस्मिन्—अणौ तद्भावप्रसङ्गात्—दिग्भागभेदाभाव-प्रसङ्गात् तद्भावे च—यथोदितदिग्भागभेदाभावे च सत्त्वाचयोगात् कारणात् कथित्रत्—केनिचत् पर्यायप्रकारेण अमीषाम्—अण्नां सावयवत्वादिसिद्धिः, १५ सावयवत्वेकत्वादिसिद्धिरित्थर्थः । कृत इत्याह—द्वव्यतो "निरंशादित्वेऽपि सित अशक्यभेदतया पर्यायतः सांशादित्वात् कारणात् । न चैतत्—सांशतः मनाषम्—अनागमिकम्—''एगपदेसोगाढं सत्तपदेसा य से फुसण ति" मनाषम्—अनागमिकम्—''एगपदेसोगाढं सत्तपदेसा य से फुसण ति" मनीद्वचचनश्रवणात् । एकप्रदेशावगाढं परमाणुद्रव्यं सप्तप्रदेशा च तस्य स्पर्शना सहावगाढप्रदेशेन, षट्दिकस्थप्रदेशस्पर्शनात् । एवम्भूतमुनीन्द्रवचनश्रवणादिति । २० इतश्चेतदेविमत्यस्युचयमाह—तेषामेव—परमाण्नां रूपाचात्मकत्वात्, अत-दात्मकत्वे—अरूपाद्यात्मकत्वे अरूपादित्वेन हेतुना असत्त्वप्रसङ्गात् तेषाम्। एतद्रावनायाह—कि हि तत् मूर्त्तं सद् यद् रूपादि न भवति ?। तदाधार इति चेत्, रूपाद्यास्मकः? कि वाऽपतनधर्माणाम्—अर्ग्ततया रूपादीनां तेन—आधारेण १२५

#### (विवरणम्)

(२५) किं वाऽपतनधर्माणाममूर्त्ततया रूपादिनां तेनाधारेणेति । अत्रैवं वैद्रोषिकमतमवबुध्यते—थेऽमी रूपादयो गुणास्ते सर्वेऽप्यमूर्त्ती एव, यतः 'असर्वगत-द्रव्यपरिमाणं मूर्त्तिः' इति वचनान्मूर्त्तिः परिमाणळक्षणो गुण एव, अतः कथं रूपा-

९ 'निरंशत्वेऽपि' इति क-पाठः । २ छाया-एकप्रदेशावगाढं सप्तप्रदेशा च तस्य स्पर्शनेति । ३ 'किश्चापतन॰' इति क-पाठः । ४ 'निरंशत्वादित्वे' इति ङ-पाठः । ५ छायार्थं द्रष्टब्यं द्वितीयं टिप्पणकम् ।

तदरूपाद्यात्मकं यदतदाभया घिया गम्यते?। द्रव्यधीगम्यमिति चेत्, काऽसावरूपाद्याभा? कथं वा मूर्तं खतोऽरूपादि?। मूर्त्तत्व-५ योगादिति चेत्, कथं मूर्त्तामूर्त्तयोयोगः?। तत्खरूपानापत्तौ वा तत्त्वम्, अतिप्रसङ्गात्, नभसोऽपि मूर्त्ततापत्तेः, भिन्नतद्वर्भयोगात् सर्वगतत्वादिति॥

#### ( खो० व्या० )

तद्र्यमेव इति चेत्-रूपिदसम्बन्धि द्रव्यमेवेति चेदाधारः । एतदाशङ्गाह१० किं तत्-द्रव्यमरूपाचात्मकं यदतदा भया-अरूपाद्याकारया धिया-बुद्ध्या
गम्यते ? न किञ्चिदित्यर्थः । द्रव्यधीगम्यमिति चेत् , एतदाशङ्गाह-काऽसीद्रव्यधीः अरूपाचाकारा ? न काचिदिति भावः । कथं वा मूर्त्तं तत् स्वतःआत्मना अरूपादि सत् ? । मूर्त्तत्वयोगादिति चेन्मूर्तम् । एतदाशङ्गाह-कथं
मूर्त्तामूर्त्तयोः-द्रव्य-मूर्त्तत्वयोर्योगः-सम्बन्धः ? । तत्स्वरूपानापत्तौ वा१५ मूर्तत्वस्वरूपानापत्तौ वा द्रव्यस्यामूर्तस्य तत्त्वं-मूर्तत्वं कथं च न स्यादिलाह-अतिप्रसङ्गात् । एनमेवाह-नभसोऽपि-आकाशस्यापि मूर्त्ततापत्तेः । आपतिश्य
भिन्नतद्वमयोगाद् भिन्नेन-स्वरूपतस्तद्वर्मेण मूर्त्तत्वाख्येन योगात् । योगश्य
संवगतत्वात् नभस इति । 'असर्वृगतद्रव्यपरिमाणं मूर्तिः' इति यद्यप्येतन्न तद्दुण
इष्यते तथापि गुण-गुणिनोभेदाविशेषादुक्तापत्तिरनिवार्येति भावनीयम् ॥

#### (विवरणम्)

दिषु गुणेषु वर्तते, निर्गुणत्वाद् गुणानाम् ? ततोऽमूर्त्ततयाऽपतनधर्माणां सतां रूपादीनां किमाधारकल्पनया ? यदुक्तम्—

"स्यादाधारो जलादीनां गमनप्रतिबन्धकः । अगतीनां किमाधारेर्गुणसामान्यकर्मणाम् ? ॥" इति ॥

२५ (१२-१३) कथं वा मूर्त तत् स्वतः—आत्मना अरूपादि सदिति ?। अस्यायमभिप्रायः—यदाधारभूतं द्रव्यं परिकल्प्यते परैः कथं तन्मूर्तं भवति, आत्मभूतरूपादिगुणाभावात्। लोके हि रूपादिगुणप्रामस्वभावा एव घटादयो मूर्त्ता दृश्यन्ते, न तु तद्व्यतिरिक्ता आकाशादयः । अथेत्थमाचक्षीथाः—मूर्त्तत्वयोगान्मूर्त्तमिष्यते अस्माभिद्रव्यं
गोत्वयोगादिव गौरिति । एतदपि न, मूर्त्तामूर्त्तयोः परस्परं सम्बन्धाभावात् । तथाहि—
३० रूपाद्याधारद्रव्यं स्वरूपेणामूर्त्तं मूर्त्तत्वं तु मूर्त्तम् , अतः कथमनयोईयोरपि सम्बन्धः ?।।
अत्र चान्यदपि दूषणं समस्ति । यथा—(१८-१९) असर्वगतद्रव्यपरिमाणं मूर्ति-

१ 'मूर्तत्वापत्तेः' इति द्ध-पाठः ।

किश्वास्यानेकगुणसम्बन्धस्त्रभावत्वे सति तदुपपत्तिः, अन्यथा अयोगात्। न चायमेक एव, उपाधिमेदाद् रूपादीनामनेकत्वात्, रूपसम्बन्धस्त्रभावस्यैव रसादिसम्बन्धस्त्रभावत्वे तदतन्त्वप्रसङ्गात्, अन्यथा रूपसम्बन्धस्त्रभावत्वविरोधात् एकान्तैकत्वेन अस्याचित्र-

(स्वो० व्या०)

दूषणान्तरमाह किश्चेत्यादिना। अस्येति प्रक्रमादणोरनेकगुणसम्बन्धस्य-भावत्वे सति रूपाद्यपेक्षया तदुपपत्तिः, प्रक्रमाद् रूपाद्यास्मकत्वोपपत्तेः। कुत इत्याह—अन्यथा—अतत्स्वभावत्वे सति अयोगात्। न चायम्—अनेकगुणसम्बन्ध- १० स्वभावः प्रक्रमात् तस्याणोरेक एव। कुत इत्याह—उपाधिभेदात्। एनमेवाह—रूपादीनामुपाधीनामनेकत्वात्। रूपसम्बन्धस्वभावस्यैवाणुगतस्य रसा-दिसम्बन्धस्वभावत्वे सति किमित्याह—तदतत्त्वप्रसङ्गात्, तस्य—रसादेरसा-दित्वप्रसङ्गादित्यर्थः। इत्यं चैतदङ्गीकर्तव्यमित्याह—अन्यथेत्यादि। अन्यथा—एव-मनभ्युपगम्यमाने रूपसम्बन्धस्वभावत्वितरोधादणोः रसादिसम्बन्धे सति १५ तैतस्वभावापत्तेरिति हृदयम्। किमित्येतदेवमित्याह—एकान्तेत्यादि। एकान्तेकत्वेन

(विवरणम्)

रिति यद्यप्येतन्न तद्भुण इष्यते तथापि गुण-गुणिनोभेदाविशेषादुक्तापत्तिरिन-वार्येति भावनीयमिति। असर्वगतद्रव्यपरिमाणं मूर्तिरिति कृत्वा यद्यप्येतत्—मूर्तत्वं न तद्भुणः—नैवाकाशगुण इष्यते, तथापि गुण-गुणिनोः—मूर्तत्व-द्रव्याख्ययोभेदैस्या-२० विशेषात् कारणादुक्तस्य—आकाशस्यापि मूर्त्ततापैतिरिति। एवं छक्षणस्यार्थस्यापत्तिर-निवार्या। स्याद्यमत्र परमार्थः—यद्यप्याकाशस्य सम्बन्धी गुणो नेष्यते मूर्तत्वं 'असर्वगतद्रव्यपरिमाणं मूर्त्तिः' इति वचनात्, तथापि यथाविवक्षितद्रव्यादेकान्तेन भिन्नमिप मूर्त्तत्वं तद्गुण इष्यते, एवं किमिति नाकाशस्यापि, भेदाविशेषादिति ?॥

(१५-१६) रसादिसम्बन्धे सित तत्स्वभावापत्तेरिति । रसादिना सम्बन्धे २५ रसादिसम्बन्धस्तिसम् सित तत्स्वभावतापत्तेः—क्ष्पादिसम्बन्धस्वभावतापत्तेः । क्ष्प-सम्बन्धस्वभावत्वस्य यदि हि क्ष्पसम्बन्धस्वभावस्वेवाणुगतस्य रसादिसम्बन्धस्वभावत्व-[भिति तिहि क्ष्पसम्बन्धस्वभावत्व]मभ्युपगम्यते तदा रसादेः क्ष्पान्तः प्रविष्टत्वादभाव एव स्यात् । अथ व्यययोऽभ्युपगम्यते यदुत रसादिसम्बन्धस्वभावत्वमेव क्ष्पसम्बन्धस्वभावत्वमिति, तिह क्ष्पसम्बन्धस्वभावत्वस्य विरोधः, क्ष्परसाद्यन्तर्गतत्वेनाभावात्। ३०

९ 'तत्स्वभावत्वापत्तेः' इति ङ-पाठः । २ 'भावनीय असर्व॰' इति च-पाठः । ३ 'मेदिवशेषात्' इति क-पाठः । ४ 'पत्तेषिति' इति च-पाठः । ५ 'गुणोऽपेष्यते' इति क-पाठः । ६ क-प्रतौ नास्त्ययं पाठः । ७ 'विशेषः' इति ख-पाठः ।

त्वात्, चित्रत्वे 'चैकत्वायोगादिति, खभाववैचित्र्याद् रूपादिवै-चित्र्यमेवास्तु । यथाऽऽहुन्यीयवृद्धाः-

"कारणमेव तदन्सं नित्यः सुक्ष्मस्तु भवति परमाणुः। एकरसगन्धवणों द्विस्पर्दाः कार्यालङ्गश्च ॥"

एवं च रूपादीनामेवैकत्वपरिणामोऽयमिति सावयवत्वादिसिद्धिः॥ अन्ये तु प्रत्येकं रूपादिरूपा एव परमाणव इति मन्यन्ते तदप्य-युक्तम्, असम्भवात्, तेषां हि मूर्त्तत्वेन स्पर्शादिभावः, अन्यथा

(स्वो० व्या०)

90 . हेतुनाऽस्य-अधिकृतस्याणुस्वभावस्य अचिक्रस्वस्वत्रहात् चित्रत्वे च अस एकत्वायोगात् सर्वथा इति-एवं स्वभाववैचित्र्यादणोः रूपादिवैचित्र्य-मेवास्तु । न च स्वभाववैचित्र्यमन्तरेण तद्योगसिद्धिरिति भावनीयम् । अतो रूपादि-वैचिन्यमेवास्तु यथाऽऽहुन्यीयवृद्धाः-कारणमिलादि । कारणमेव तदन्त्यं-१५ पर्यन्तवैर्ति द्वणुकादीनां नित्यः-सदा खसत्ताऽपरित्यागेन सृक्ष्मः च भवति पर-माणुईव्यतः अशक्यभेदः एकरसस्तिक्ताचपेक्षया, एकगन्धः सुरभ्याद्यपेक्षया, एकवर्णः कृष्णाद्यपेक्षया, द्विरपदीः शीतमृदुत्वाद्यविरुद्धभावेन कार्यलिङ्गश्च-घटादिकार्येण लिक्काते । उपसंहरन्नाह-एवं चेत्यादि । एवं च-उक्तनीतेः रूपादी-नामेवैकत्वपरिणासः अयम्-अणुरिति सावयवत्वादिसिद्धिः अस ॥ अन्ये त्विसादि । अन्ये तु-सौगतविशेषाः प्रैत्येकं रूपादिरूपा एव परमाणव इति-एवं मन्यन्ते । एतदप्ययुक्तम् । कुत इलाह्-असम्भ-वात् श्रसेकं रूपादिरूपपरमाणूनाम् । असम्भवमाइ-तेषां यस्मान्मूर्त्तत्वेन हेतुना

#### (विवरणम्)

(२०-२१) प्रत्येकं रूपादिरूपा एव परमाणव इति । सौत्रान्तिका हि अन्ये २५ रूपाणवोऽन्ये रसाणवोऽन्ये गन्धाणवो न्यतिरिक्ताश्च स्परीपरिमाणव इति प्रतिपन्नाः, न त्वेकैक एवाणूरूपरसगन्धस्पेशभाव इति ।।

(२२) मूर्त्तत्वेन हेतुनेति। यद् यन्मूर्त्ततस्य तस्य स्पूर्शिदिभिभीव्यम्, यथा घटस्य। मूर्ताश्च परमाणवो इति तेषामपि स्पर्शादिभिः समुदितैभीव्यम्। न च वाच्यं ् घटेऽपि न्यतिरिक्ता एव स्पर्शादिपरमाणव इति, प्रतीतिवः वितत्वात् । तथाहि-य(?त) ३० एव स्पृत्यन्ते दृश्यन्ते रस्यन्ते त्रायन्ते चेति प्रतीति विसंवादिनी समुपलभ्यत इति ॥

९ 'वैकत्वा॰' इति **ग**-पाठः । २ 'वर्तित्वात् द्व्यणु॰' इति क-पाठः । ३ 'प्रत्येकं रूपा एव परमाणव इव इत्येवं' इति छ-पाठः । ४ 'रसाणवो भिन्ना गन्धा॰' इति न्न-पाठः । ५ 'स्पर्श-खभाव' इति च-पाठः।"

मूर्त्तत्वाभावात्, अमूर्त्तत्वे चैषां सदैवाग्रहणम्, भूयसामप्य-मूर्त्तत्वानतिक्रमात्, तथाभूतेभ्योऽतथाभूतोत्पत्तो युक्तयभावः, हेत्वन्तराभावात्। न चैकस्तदन्ययोगाद् रूपादिमान्, सङ्घातात्म- ५ कत्वेन तदणुत्वविरोधात्। देशकात्रस्यविकलपद्वारेण तत्त्तयोगानुप-पत्तेः देशयोगपक्षे सदेशत्वादनंणुत्वम्, व्याप्तितो रूपादिमन्वा-

#### (स्वो० व्या०)

म्ताः परमाणव इति कृत्वा। किमिलाह—स्पर्शादिभावः, अन्यथा—एवमनभ्यु-पगमे मृत्तित्वाभावात्, अमृत्तिवे चैषां—परमाण्नां सदैवाग्रहणं सञ्चया-१० वस्थायामपि। कृत इलाह—भूयसामप्यमीषाम् अमृत्तित्वानिक्रमादिति। तथाभूतेभ्यः—अदृश्यस्वभावेभ्योऽतथाभूतोत्पत्तौ—दृश्योत्पत्तौ इष्यमाणायां युत्त्यभावः। कथिमलाह—हेत्वन्तराभावात् कारणात्। न च हेतुभेदम-न्तरेण कार्यभेदो न्याय्य इति भावनीयम्। न चैकः—अणुः तदन्ययोगात्— रूपाण्वादियोगाद् रूपादिमान्। कृत इलाह—सङ्घातात्मकत्वेन हेतुना तद-१५ णुत्वितरोधात्। दोषान्तरमाह—देशकारून्यविकलपद्वारेण च। किमिलाह— तत्त्वोगानुपपत्तः तस्य—अणोत्तैः—रूपाण्वादिभिर्योगाहुपपत्तेः। एतद्वावनायैन आह—देशयागपक्षे रूपाण्वादीनां मृत्राणुना। किमिलाह—सदेशत्वात् कारणात्

#### (विवरणम्)

(१०-११) सञ्चयावस्थायामपीति । यदि परेह्येंकैकोऽणुः स्पर्शादिचतुष्टयस्वभावो २० नाश्रीयते, तदानीममूर्ता एव ते परमार्थतोऽभ्युपगता इति प्राप्तम् । ताहकानां न कदाचिद् प्रहणम् । निह केवलः स्पर्शाणुः केनापि कापि च कदाचिद्पि हदयते । एवं रूपाद्यणुष्वपि योज्यम् । ततो यथा प्रत्येकावस्थायां न प्रहणमणूनामेवं सम्चया-वस्थायामपि न स्थात्, भूयसामप्येकैकस्वभावत्वेनामूर्त्तत्वानितकमादिति ॥

(१५) रूपादिमानिति । अयमभित्रायो भविष्यति कदाचित् परस्य यदुतैक एव २५ परमाणुः रूपाण्वादियोगाद् भवति रूपादिमान् । तथाहि—स्पर्शाणुः रूपाण्योगाद् रूपवान् , रैसाणुसम्बन्धनाद् रसयुक्तः, गन्धपरमाणुसम्पर्शेच गन्धवान् । एवं च स एव स्पृत्रयते दृश्यते रस्यते द्वायते चेति । एतचासम्बद्धमेव, अणुत्वविरोधात् । एवं द्येकोऽपि स्पर्शायणू रूपाण्यादिसङ्घातस्वभावः प्राप्त इति कृत्वा ॥

९ 'नणुरूपत्वम्' इति ग्-पाठः । २ 'अवश्यख॰' इति कः-पाठः । ३ 'रसाणुबन्धात्' इति ख-पाठः ।

90

### (मूलम्)

भावश्च, कात्स्वयोगपक्षे त्वितरेतररूपापत्तेः, अन्यथा कात्स्वरी-योगाभावाद् रूपादिमत्त्वानुपपत्तिः । एतेनामूर्त्तरूपादियोगः प्रत्युक्तः। अमूर्त्तत्वेऽपि तद्वस्तुत्वेनोक्तवद् विकल्पदोषानतिक्रमात्, अन्यथा तद्वस्तुत्वाभावः, अतः स्वर्गतरूपादिपरिणामापेक्षया रूपाद्यात्मकास्ते इति स्थितम् । एवं च 'न च निरवयवत्वादमी-षामयमदोषः, मूर्त्तत्वेन निरवयवत्वायोगात्' इत्यादि यदुक्तं । तद्यवाधकमेव, तत्त्वतस्तथेष्टेः॥

(स्वो० व्या०)

अनणुत्वं म्लाणोः, तथा व्याप्तितो रूपादिमत्त्वाभावश्च म्लाणोः । कात्स्व्योगपक्षे तु रूपादिम्लाण्नामितेरतररूपापत्तेः कारणात् । इत्थं चैतदङ्गीकर्तव्यमिलाह — अन्यथा कात्स्व्ययोगाभावात् न्यायतः । किमिलाह — रूपादिमत्त्वानुपपत्तिः कार्ल्येन । एतेनेलादि । एतेन — रूपाण्वादियोगिनरा- १५ करणेन किमिलाह — अमूर्त्तरूपादियोगः प्रत्युक्तः । कथमिलाह — अमूर्त्त- त्वेऽपि सति तद्वस्तुत्वेन तेषां — रूपादीनां वस्तुत्वेन हेतुना । किमिलाह — उक्त- वद् विकल्पदोषानितक्रमात् । तथाहि — देशयोगपक्षे सदेशत्वादनणुत्विमिलादि समानमत्र । इत्थं चैतदङ्गीकर्तव्यमिलाह — अन्यथा तद्वस्तुत्वाभावः तेषाम् — अमूर्तत्वरूपादीनां वस्तुत्वाभावः । न चैतदेविमिति, अतः स्वगतरूपादि- श्परिणामापेक्षया रूपाद्यात्मकास्ते — परमाणव इति स्थितम् । एवं च भिरवयवत्वादमीषाभयमदोषः, मूर्त्तत्वेन निरवयवत्वायोगात् द्लादि यदुक्तं पूर्वपक्षग्रन्थे तद्यवाधकमेव । कथित्याह — तत्त्वतः — परमार्थेन तथेवेष्टेः कारणात् ॥

#### (विवरणम्)

२५ (११) व्याप्तितो रूपादिमत्त्वाभावश्चेति । यदि होकेन देशेन मूलाणुरूपाणुना सह सम्बन्धमनुभवति तदा तस्मिन्नेव देशे असौ रूपवान् , न तु परिपूर्ण इति व्यास्या रूपवत्त्वाभावः । एवं रसाद्यणुभिरपि सह द्रष्टव्यमिति ॥

<sup>(</sup>१५) अमूर्त्तरूपादियोग इति । वैद्रोषिका हि अमूर्तैः रूपादिमिर्गुणैर्योगः परमाणोरिति प्रतिजानते ॥

१ 'गतपरिणामा॰' इति ग-पाठः । २-३ तृतीये पृष्ठे ।

यचोक्तम्-'एतेन तत्समूहः प्रत्युक्तस्तेषामेव नैर्न्तयविस्थानस्य तत्समूहत्वात् निरवयवानां च तत्त्वतो नैरन्तर्यावस्थानायोगात् सर्वत एकस्य तदपरभावापत्तेः, एवं च निरवयवत्वविरोधात्' इत्यादि ' एतदपि यथोदितपरमाणुसमाअयणे निरवकादामेव। तथाहि-तन्नै-रन्तर्यावस्थानमेव तेषां तथास्वभावतया कथित्रदर्थयग्भृततथाविधै-कपरिणाम्बत् तत्समूहः। तदेव च द्रव्यम्, तेषामेव तत्त्वात् तत्-समानधमेत्वात् तथा तथा तद्द्रवणात् तद्भावाव्ययत्वात्। स्यादेतत् तेषां तथास्वभावतयेति।कोऽर्थः?। उच्यते-परमाणुनामेवायं स्वभावो अ येन 'ते तत्तत्कालाचपेक्षया तत्र तत्र तैस्तैर्भिथो नैरन्तर्येण विशिष्ट-संस्थानवता अवतिष्ठन्ते बादरीभवन्ति च। आह-किमिदं बादर-

(स्त्रो० ब्या०) यचोक्तं पूर्वपक्षग्रन्थं एव-एतेन तत्समृहः प्रत्युक्तस्तेषामेव-अणूनां नैरन्तर्यावस्थानस्य । किमिलाह-तत्समूहत्वान्निरवयवानां च तत्त्वतो १५ नैरन्तर्यावस्थानायोगात् । अयोगश्च सर्वत एकस्य-अणोः तदपरभावा-पत्तेः। एवं च निरवयत्वविरोधादित्यादि । एतद्प्ययुक्तं यथोदितपर-माणुसमाश्रयणे सति । किमिलाइ-निरवकादामेव । तैद्भावनायैवाह-तथा-हीत्यदि । तथाहीत्युपप्रदर्शने । तन्नेरन्तर्यावस्थानमेव तस्य-अधिकृताणोर्नेर-न्तर्येण-सर्वतोऽवस्थानं नैरन्तर्यावस्थानमेतदेव। तेषाम्-अणूनां तथास्वभावतया २० कारणेन कथित्रत्-केनचित् प्रकारेण अपृथगभूतश्रासौ [भूतः] तथाविधैक-[त्व]परिणामश्रेति समासः।भूतः-अपिकल्पितः सोऽस्यास्तीति तद्भत् नैरन्तर्यमेव तत्समृहः-अणुसमृहः। तदेव च-तन्नैरन्तर्यमेव द्रव्यम्। कुत इत्याह-तेषामेव-अणूनां तत्त्वात्-तद्भावत्वात्, तत्त्वं च तत्समानधर्मत्वात्-परमाणुसमानधर्म-त्वाद् द्रव्यस्य तथा तथा-तेन तेन चित्रसंस्थानरूपेण तद्रवणात् तेषामेव-पर-२५ माणूनां द्रवणात्-गमनात्, द्रवणं च तद्भावाव्ययत्वात्-विशिष्टपरमाणुभावा-व्ययत्वेन। तदेव च द्रव्यमिति वर्तते। स्यादेतदि सादि । सादेतत् तेषाम्-अणूनां तथास्वभावतयेति। कोऽर्थः ?। एतदाशङ्गाह-उच्यते-परमाणूनामेवायं स्वभावो येन ते-परमाणवस्तत्तत्कालाक पेक्षया तत्र तत्र-क्षेत्रे तैस्तै:-परमाणुभि मिथ:-परस्परं "नैरन्तर्येण। किंविशिष्टेनेत्याह-विशिष्टसंस्थानवता-३०

१ तृतीये पृष्ठे चतुर्थे च। २ 'वस्था तस्य' इति क-पाठः। ३ 'पृथगभूतं तथा॰' इति ग-पाठोऽशुद्धः। ४ 'ते तत्काला॰' इति ग-पाठः। ५ तृतीये पृष्ठे चतुर्थे च। ६ 'तत्परिभावना' इति **ड-पाठः ।** ७ 'नैरन्तर्येणीप किं॰' इति ड-पाठः ।

# (मृलम्)

त्वम् १। उच्यते-तथासमुदितानामिन्द्रियग्राद्यस्रभावता, स्थूरत्व-मिल्यंः। कथं स्कृमाणां सत्ताऽनुपचये तत् १ तत्तत्स्वभावतया। ५ इयमेव तदनुपचये अन्याय्या, न, तत्स्वभाववैचित्र्यसिद्धेः। अनि-दर्शनमिभधानमात्रमेतदिति चेत्, न, निदर्शनभावात्। किं तदेवं-विधं लौकिकमिति वाच्यम्। ननु वज्जभाण्डादिभावः। तत्र हि तुल्ये तौल्ये प्रकटोऽल्पमहत्त्वादिभेदः। न च तदणवो न तुल्याः, तौल्याभेदात्। न च हीनाधिका तत्सत्ता, अत एव हेतोः। न चाभिन्नपरिणामाऽसौ, दर्शनादिभेदात्, न चातत्स्वभावत्वेऽयम्, अतिप्रसङ्गात्। इति बादरभावसिद्धिः॥

(स्वो० व्या०)

घटादिसंस्थानवता अवितिष्ठन्ते । न केवलमेतदु बादरीभवन्ति च ते परमाणवः। आह-किमिदं वादरत्वं नाम ?। उच्यते-तथा-सौक्ष्म्यपरित्यागादिना प्रकारेण १५ समुद्तिानां सतामिन्द्रियग्राह्यस्वभावता । किमुक्तं भवति <sup>१</sup> स्थूरत्व-मित्यर्थः । आह-कथं सृक्ष्माणां सतां सत्ताऽनुपचये सति तत्-स्थूरत्वम् ?। एतदाशक्याह-तत्ततस्य भावतया तेषामेव-अण्नां तत्स्वभावतया कारणेन । आह-इयमेव-तत्तत्त्वभावता तद्नुपच्ये तेषाम्-अणूनामनुपचये सति अन्याय्या । एतदाशङ्काह-न-नैतदेवम् । कुत इत्याह-तत्स्वभाववैचित्र्यसिद्धेः-अणुख-र॰ भाववैचित्रयोपलब्धेः । आह-अनिदर्शनम्-अनुदाहरणमभिधानमात्रं-वचन-मात्रमेतद् यदुत तत्स्वभाववैचित्र्यसिद्धेरिति । एतदाशङ्गाह-न, निदर्शनभा-वात्। किं तत्-निदर्शनं एवंविधम्-अभिष्रेतार्थसाधकं लौकिकं लोके भविमिति एतद् वाच्यमिति परः । ननु वज्रभाण्डादिभाव एवंविधं लौकिकं निदर्शन-मित्याचार्यः । तदेव भावयन्नाह-तत्र हीत्यादि । तत्र-वज्रभाँण्डादौ यस्मात् २५ तुल्ये तौल्ये कर्षाद्यपेक्षया प्रकटः-सर्वलोकसिद्धः । कोऽसावित्याह-अल्पमह-स्वादिभेदः । 'आदि'शब्दात् सारत्वादिग्रहः । न च तदणवः-वज्रभाण्डाणवो न तुल्या एव । कुत इत्याह-तौल्याभेदात् कारणात् । न च हीनाधिका तत्सत्ता-वज्रभाण्डाणुसत्ता । कुत इत्याह-अत एव हेनोः-तौल्याभेदादेव । न चाभिन्नपरिणामाऽसौ, तत्सत्तेति प्रक्रमः । कुत इत्याह-दर्शनादिभेदात् । **३७ अनुभविसद्धोऽयमशक्यापलापः । न चात्रतस्य भावत्वे** सति अणुनामयं-भिन्नः

१ 'तदेवंविधों लोकिक॰' इति क-पाठः । २ 'भेण्डादि॰' इति ड-पाठः । ३ 'भेण्डादौ' इति ड-पाठः । ४ 'भेण्डाणवः' इति ड-पाठः ।

एवं च 'इन्द्रियाग्राह्यसमूहत्वेन तदग्रहणतो व्यवहारायोगात्" हित प्रत्युक्तम्, उक्तवत् तेषां तथाखभावतया सर्वथेन्द्रियाग्राह्यत्वासिद्धेः, तेषामेव तथाभवनादिति । आह-एवमम्यूनानिः पिक्ततत्सत्ताभावे न "उत्पादव्ययभीव्ययुक्तं मत्" इति न्याय्यं वचः, तत्र तत्त्वत उत्पादव्ययाभावात्, सत्तालेशस्यापि व्ययायोगात्, असतश्चोत्पादानुपपत्तेः; अन्यथा यो व्येति तस्य निरन्वयो व्ययः, यश्चोत्पवते तस्याप्यसत एवोत्पादः, या च तत्रापरा सत्ता तस्याः क्रैटस्थनिलतैवेति कथमुत्पादव्ययभौव्ययुक्तं सदिति ?। १० अत्रोव्यते-अन्याय्यमिदं वचः, तत्सम्पूर्णसत्ताया एव परिणामित्वात्

(स्वो० व्या०)

परिणामः । कुत इत्याह-अतिप्रसङ्गात्, चेतनादिपरिणामापत्तेरित्यर्थः । इति-एवं वादरभावसिद्धिरणूनाम् ॥

एवं चेत्यादि। एवं च कृत्वा इन्द्रियाग्राह्यसमूहत्वेन हेतुना तदग्रहणतः, १५ प्रक्रमादण्वग्रहणेन, व्यवहारायोगाँदिति-एवं तत् पूर्वपक्षोक्तं प्रत्युक्तमिति । कथिमलाह-उक्तवत् तेषां-परमाणूनां तथास्वभावतया किमिलाह-सर्वथा-एकान्तेन इन्द्रियाग्राह्मत्वासिद्धेः कारणात् । असिद्धिश्र तेषामेव-अण्नां तथाभवनात्-इन्द्रियग्राह्यतया भवनादिति। आह परः-एवम्-उक्तनीला अन्यूनानतिरिक्ततत्सत्ता भावे-अधिकृताणुसत्ताभावे सति। २० किमिलाह-न "उत्पादव्ययधौव्ययुक्तं सत्" इति एतत्र्याय्यं वच इति। कथमन्याय्यमित्याह-तन्त्र-अन्यूनातिरिक्ततत्सत्ताभावे तत्त्वतः-परमार्थेन । किमि-लाह-उत्पादव्ययाभावात्। अभावश्च सत्तालेशस्यापि कसविद् व्यया-योगाद् भावाभावाभवनेन । तथा असतश्च-सत्तालेशस्य कस्यचिदुत्पादानुप-पत्तेः अभावभाव (?) भावेन । इत्थं चैतदङ्गीकर्त्तव्यमित्याह - अन्यथेत्यादि । २५ अन्यथा-एवमनभ्युपगमे यो व्येति-विनश्यति भावः तस्य निरन्वयो व्ययः-विनाशः, यश्चोत्पचते तस्याप्यसत एवोत्पादः, या च तत्रापरा सत्ता-या नोत्पद्यते न विनक्यति तस्या अमुना प्रकारेण क्रूटस्थनित्यतेव-एकान्तेन इति-एवं कथं "उत्पादव्ययधौव्ययुक्तं सत्" इति ?। एतदाशङ्गाह-अन्नो-च्यते-अन्याय्यमिदं वचो यदुक्तं भवता । कुत इलाह-तत्सम्पूर्णसत्ताया ३०

१ द्रष्टव्यं चतुर्थं पृष्ठम् । २ 'विनश्यति' इसिश्विकः क्र-पाठः । ३ 'क्टस्थितिनित्यतैतनेति' इति ग-पाठः । ४ 'दिस्तत्तरपूर्वे ०' इति ङ-पाठः । ५ 'अभावसावामावेन' इति ङ-पाठः ।

परिणामित्वे च तत्तत्कालाचवस्थानलक्षणस्य तत्सत्त्वस्वभावस्य कथित क्ष(१ व्य)ययोगात्, अन्यथा तत्तादवस्थ्यापत्त्या सदा तद्-भभावेन वर्तमानतादिप्रसङ्गः। युक्तिबाधितश्चायं तत्कार्यासिद्धेरिति व्यययोगः समयान्तराचवस्थानलक्षणस्य च तत्सत्त्वस्रभावस्य कथिबदसत एवोत्पादः। सर्वथा सत्त्वे प्रागपि तद्भावात् तदा तद्भावविरोधः । अस्ति चयाम्, समयान्तराचवस्थानयोगादिति भावाधारी चैती, वान्ध्येयादावसम्भवादनयोः। तत्खभाववैकल्ये

(स्वो० व्या०)

90 एव तेषां-परमाणूनां सम्पूर्णसत्ताया एव । किमित्याह-परिणामित्वात् रेसैव तेन तेनाकारेण। परिणामित्वे च सति किमिलाह-तत्तत्कालाचवस्थानलक्षणस्य तत्सत्त्वस्वभावस्य-प्रस्तुताणुसत्त्वस्वभावस्य कथित्रत्-केनचित् -**ट्यययोगात् । इ**त्थं चैतदङ्गीकर्त्तव्यमित्याह**−अन्यथा−**एवमनभ्युपगमे **तत्ताद-**१५ वस्थ्यापत्त्या तस्य-तत्सत्त्वस्वभावस्य तादवस्थ्यं तत्तादवस्थ्यं तस्यापत्तिस्तया हेत्-भृतया । किमित्याह-सदा तद्भावेन-तैत्सत्त्वस्वभावभावेन । किमित्याह-वर्तर्मान-तादिपसङ्गः। आकालं तदेककालादिसम्बन्धिस्वभावाप्रच्युसेति भावनीयम्। युक्ति-वाधितश्चायं-वर्तमानतादिप्रसङ्गः, तत्कार्यासिद्धेः-वर्तमानतादिकार्यासिद्धेः। इति-एवं व्यर्ययोगस्तत्सत्त्वसभावस समयान्तराचवस्थानलक्षणस्य च २० 'आदि'शब्दात् क्षेत्रान्तरादिग्रहः, तत्सत्त्वस्यभावस्य-अधिकृताणुसत्त्वस्यभावस्य। किमित्याह-कथित्रत-केनचित् प्रकारेण असत एचोत्पादः। सर्वथा-एकान्तेन सन्वे। किमित्याह-प्रागपि तद्भावात्-समयान्तरावस्थानलक्षणतत्त्वभावभावात्। किमित्याह-तदा-समयान्तरादौ तद्भावविरोधः-समयान्तराद्यवस्थानादिलक्षण-तत्स्वभावविरोधः । अस्ति चायं-भावः । कुत इत्याह्-समयान्तराद्यवस्थान-२५ योगादिति। भावाधारौ चैतौ-व्ययोलादौ । कुत इलाह-वान्ध्येयादावस-म्भवादनयोः-व्ययोत्पादयोः। तत्स्वभाववैकल्ये च-यथोदितव्ययोत्पादस्वभा-ववैकल्ये च सति। कस्येत्याह-तत्सन्वस्य-अधिकृताणुसत्त्वस्य तत्सत्त्वस्वभावसत्त्वस्य

(विवरणम्)

<sup>(</sup>२७) तत्सत्त्वस्यभावसत्त्वस्येति । तयोः - उत्पाद्-व्यययोः सत्त्वं - खरूपं तत्सत्त्वम् , , तत्सन्वं खभावो यस्य तत् तत्सन्वखभावम् , तच तत् सन्वं च-ध्रौव्यलक्षणोऽंशः

१ 'तत्तत्कालाद्यवस्थानव्ययोत्पादयोः योगादिति, भावाधारी चैती' इति क-पाठे सति पाठप्रपातः। र 'सेवते नातना (१) कारणेन' इति छ-पाठः । ३ 'तत्तत्सत्त्व ०' इति छ-पाठः । ४ 'मानादिप्रसङ्गः' इति क-पाठः । प 'भावप्रच्युत्वेति' इति छ-पाठः । ६ 'योगस्तत्सन्वभावस्य' इति छ-पाठः ।

च तत्सत्त्वस्यासम्भव एवेति भावनीयम्। आह-एवमपि किञ्चित् तत्रासदेवोत्पयत इतीष्टं तद्वत्। तत् प्रतीस तदपरभावे को दोषः?। उच्यते-दष्टहान्यदृष्टपरिकल्पनाख्यः । तथाहि-भावाश्रितमसद् ५ भवद् दृष्टं सृद्घटादिसंस्थानादिवत्, तत्समयान्तराद्यवस्थानादि-तत्त्यागे दृष्टहानिः। न दृष्टं चातदाश्रयं वान्ध्येयवालाद्याकारवत् सदभावघटाकारवद् वा। तदङ्गीकरणेऽदृष्टपरिकल्पना। न च तत्त्रथा-भावाभावे असत् सद् भवतीति न्यायवादिनः। तत् प्रतीस तद्भाव

(स्वो० व्या०)

वा असम्भव एवोक्तनीला इति भावनीयम्। आह परः-एवमपि-यथा भवतोक्तं तथापि किञ्चित्-समयान्तराद्यवस्थानादि तन्त्र-अधिकृताणुसत्त्वे असदे-बोत्पचत इति-एवमिष्टं तद्वदिति निदर्शनम्। तत् प्रतीत्य-अधिकृता-णुसत्त्वं तदपरभावे-तदन्योत्पादे यन्नोत्पद्यत इतीष्यते तत्र को दोषः ? पर्याय-वर् द्रव्यमि खहेतुं प्रतीत्योत्पद्यतामिति । एतदाशङ्गाह-दृष्टहान्यदृष्टपरिकल्प- १५ नाख्यः, दोष इति वर्तते । अक्षरगमनिका सुज्ञेया । भावार्थं त्वाह तथाहीत्या-दिना । तथाहीत्युपप्रदर्शने । भावाश्रितं सत् असत्-अविद्यमानं भवद् दष्टम् । निदर्शनमाह-मृद्धटादिसंस्थानादिवत् मृदि घटादिसंस्थानादि तद्वत् । किं दृष्ट-मिलाह-(तत्)समयान्तराचवस्थानादितत्त्यागे-भावाश्रितासत्सद्भवनलागे। किमित्याह-हष्टहानिः। तथा न हष्टं चेत्यादि। न दृष्टं च अतदाश्रयं न २० तदाश्रयमतदाश्रयम् , अभावाश्रयमित्यर्थः। निदर्शनमाह-वान्ध्येयंबालाचाकार-चदिति निद्शेनं सुज्ञानं सुखप्रतिपत्त्यर्थम् । एवमयमसद्वाद इति च रूयापनार्थं निद-र्शनान्तरमाह-सृदभावघटाकारचद् वा सृदभावे घटाकार इति समासस्तद्धत् । 'वा'शब्दो विकल्पान्तरप्रदर्शनार्थः । तद्भीकरणे च-अभावार्श्रयास्त्सद्भवनाङ्गी-करणे च । किमित्याह-अद्देष्टपरिकल्पनं यन्न दृष्टं प्रत्यक्षानुमानाभ्यामसद्भवनं तत् २५ परिकल्पनम् । इत्यारेकाशेषनिरासायाह-न च तत्तथाभावाभावे तस्यैव-हेतोः प्रक्रमाद् विशिष्टस्य भावस्य, तथा-कार्यरूपेण विवक्षितपर्यायात्मना भावाभावे सति

(विवरणम्)

तत्सन्वस्वभावसन्वं तस्य । उत्पाद्व्ययसम्बन्धिसन्वस्वभावं हि ध्रौव्यम् । ततो यदि यथोदिततद्व्ययोत्पादस्वभाववैकल्यमभ्युपगम्यते ध्रौव्यस्य, तदा न सम्भवत एवो-३० त्पाद्-व्ययो, निराबारत्वात् । तस्मादुत्पाद्व्ययस्वभावं ध्रौव्यमङ्गीकर्तुमुचितमिति ॥

१ 'रादिवस्वतत्त्यांगे दष्ट० इति क-पाठः । २ 'भावास्तं' इति ख-पाठः । ३ 'भावास्ता' इति ख-पाठः । ४ 'भ्योऽसत्सद्भवना॰' इति ख-पाठः ।

इत्यपि कल्पनाऽयुक्ता, पुष्कलबीजाभावात्। इति तदुपादानमन्तरे-णैव स्यात् तद्भावः, यद्यसदेव सद् भवेत्। न चासावतो यदपि 'किश्चित् तत्र असदुत्पचते तदपि भावाश्रयत्वात्, तत्त्रथाशक्ति-योगात् तस्यैव तथाभवनात्, अन्यथोक्तवदयोगान्नासदेव। किं तर्हि? कथित्रत्, पूर्वभवनभूतान्यथाभृतभवनात्मकत्वादुत्पादस्य। एंतेनै-तत्स्वभाव एव तत्त्वतो व्यय इत्यर्थत उक्त एव, यतोऽस्यायमर्थः-

#### (स्रो० व्या०)

१० असत् सद् भवतीति न्यायवादिनः-एवं न्यायवादिनः । किमित्याह-ततः मतीत्य-कारणं तद्भावः-कार्यभाव इत्यपि कल्पना युक्ता न च। कुत इत्याह-पुष्कल्वीजा भावात्। एकान्तेनैवासतः सद्भावेन सर्वथा तदनुपयोगादिति गर्भः। इति-एवं सर्वथाऽसद्भवनेन किमित्याह-तदुपादानमन्तरेणैव, प्रक्रमात् कार्यो-पादानमन्तरेणैव, स्यात् तद्भावः-कार्यभावः। कथमित्याह-यद्यसदेवं सदु १५ भवेत् न तस्यासतः कारणसत्तया कश्चित् प्रतिबन्धः । न चासौ-कार्यभावो भवति, अतो यदिप किञ्चित् तत्र-अधिकृताणुभावे असदुत्पद्यते तदिप भावाश्रयत्वात् कारणात्, नासदेवेति सम्बन्धः । भावाश्रयत्वं च तत्तथा-दाक्तियोगात् तस्य-भावस्य तथा-प्रतिनियतकार्यकर्तृत्वशक्तियोगात् । तथा शक्तियोगश्च तस्येव तथाभवनात् तस्यैव-कारणभावस्य तथा-कार्यभावरूपेण २० भावभवनात् । इत्थं चैतदङ्गीकर्त्तव्यमित्याह-अन्यथा-एवमनभ्युपगमे उक्तवत् अयोगात् कारणात् नासदेव उत्पद्यते । किं तर्हि ? कथ श्रिदसदिति । कुत इसाह-पूर्व भवन भूतान्यथा भूत भवनात्मकत्वात् कारणात् । कस्येसाह-उत्पादस्य। एतेन-उत्पादलक्षणेन एतत्स्वभाव एव-भावस्वभाव एव यद्वोत्पाद-धर्म एव तत्त्वतः-परमार्थेन व्यय ईत्यर्थतः-सामर्थ्येन उक्त एव व्ययः। २५ इहैव भावार्थमाह यतोऽस्यायमिलादिना । यतोऽस्यायमर्थः । उत्पादलक्षण-वाक्यस्य पूर्वभवनभूतमन्यथाभूतं भवनम्-आत्मा यस्य स तथाविधस्तद्भावस्तस्मात्

#### (विवरणम्)

(२६) पूर्वभवनभूतमन्यथाभूतं भवनम् आत्मा यस्य स तथाविधसद्-भावस्तसादिति । अयं सुखावबोधाय वृत्तिकृता समासः कृतः पूर्वभवनभूतान्यथा-३० भूतभवनात्मकत्वादिति वाक्यस्येति ॥

१ 'एतेनैव खभाव'इति क-पाठः । २ 'सर्वथा असंत्स(१)द्भावनेन'इति ङ-पाठः । ३ 'कारणा-भावस्य' इति ङ-पाठः । ४ 'इत्यर्थः सामर्थ्योनोक्त एव' इति ङ-पाठः ।

पूर्वभवनेन भूतत्वमुत्पादतया अन्यथाभूतं तु भवनं व्ययतया तदेतदुभयमात्मा यस्येत्यन्यपदार्थेनोत्पादः सम्बध्यते व्ययाविना-भूतः, व्यपदेशस्त्वस्य पूर्वभवनाभूतान्यथाभूतभवनात्मक इति । ध तस्त्रेवम्, तस्त्रतस्त्रथास्त्रभावत्वात्, यथाक्षयोपदामं तन्नेव व्यय-

(स्वो० व्या०)

तत्र पूर्व भवनेन-कारणसम्बन्धिना भूतत्वम्-अतीतत्वं उत्पादतया तत्रागभावानिवृत्तौ प्राग्वत् तँद्भावानुपपत्तेः । अन्यथाभृतं तु भवनं कारणगतमेव
व्ययतया तदभावेऽन्यथाभूतत्वाभावः, तदेतदुभयम्-अनन्तरोदितं आत्मा १०
यस्येत्यन्यपदार्थेन उत्पादः सम्बध्यते । किंविशिष्ट इत्याह-व्ययाविनाभूत इति निर्दार्शतमेतत् । व्यपेदशस्त्वस्य-व्ययस्य पूर्वभवनाभूतान्यथाभूतभवनात्मक इति । पूर्वभवनेनाभृतं अन्यथाभूतं भवनं-आत्मा यस स तथाविध इति । इहैव भावनामाह तच्चेविमत्यादिना । तच्च-भवनमेवं पूर्वभवनाभूतान्यथाभूतभवनात्मकम् । कुत इत्याह-तत्त्वतः-परमार्थेन तथास्वभावत्वात्- १५

(विवरणम्)

(९) अन्यथाभूतं तु भवनमिति । अन्यथास्त्रूपम् ॥

ર જ

- (१०) द्ययतयेति व्ययक्षपतया, वस्तुनो व्ययमानत्वेनेत्यर्थः । व्ययो ह्युत्पादा-विनाभावी, यतः ॥
- (१०) तदभावेऽन्यथाभूतत्वाभाव इति। तस्य-व्ययस्याभावेऽन्यथाभूतत्वस्य-अन्येन रूपेणोत्पादलक्ष्मणस्याभावो वर्तते, यतः॥
  - (१३) पूर्वभवनेनाभूतमिति । पूर्वरूपतया असम्पन्नम् ॥

ं **३**०

(१३) अन्यथाभूतमिति । अन्यथा रूपतया सञ्जातम् ॥

<sup>(</sup>८) उत्पादतग्रेति । उत्पादरूपतया वस्तुन उत्पद्यमानत्वेनेत्यर्थः । घटरूपं हि वस्तु पिण्डादिकारणरूपे अतीत एवोत्पद्यते, उत्पादस्य व्ययाविनाभूतत्वात् । कृत इत्याह—(८-९) तत्प्रागभावानिवृत्तौ प्राग्वत् तद्भावानुपपत्तेरिति । तत्प्रागभावस्य कारणस्वरूपलक्षणस्यानिवृत्तौ—अविनाशे सित प्राग्वत्— २० कारणावस्थायामिव तद्भावानुपपत्तेः—कार्योत्पादस्थाघटनात् । कार्यस्य हि कारणकालः प्रागभावः "क्षीरे दध्यादि यन्नास्ति प्रागभावः स कथ्यते" इति वचनात् । प्रागभावे चानिवृत्तौ नोत्पद्यत एव कार्यम् । नहि मृत्पिण्डावस्थायां समुत्पद्यमानः समुपलभ्यते घटः, किन्तु तद्भाव एवेति ॥

१ 'तत्रैव तत्त्व॰' इति ड-पाठः। २ 'तथैव' इति ग-पाठः। ३ 'तदभावा॰' इति क-पाठः। ४ 'रूपो अतीत' इति च-पाठः। ५ 'वर्तते पूर्व॰' इति च-पाठः।

90

# (मूलम्)

प्रतीतेः। तत्तुच्छाभवनस्य तु व्ययत्वे सर्वज्ञादिशेषात् स्यात् तद्-व्ययबुद्धिः। न च भवति, तथाऽप्रतीतेः॥

पवमनयोस्तन्त्वे सर्वथा भावाविच्छेदात् धौव्यमपि सिद्धमेव, भावविच्छेदे सत्येतदनुपपत्तेः तद्धर्मत्वात्, अतद्धर्मत्वे तत्त्तत्वा-योगात् सर्वथा तुच्छत्वादिति, अतः तचित्रस्वभावत्वात्, अन्यथा तदनुपपत्तेः तदुत्पादादिवुद्धिभेदवेदनात्, निमित्तभेदमन्तरेण तद-योगात्, अन्यथाऽतिप्रसङ्गात्, अन्यतरभ्रान्तत्वकलपनायां प्रमाणा-

(स्वो० व्या०)

पूर्वभवनाभूतान्यथाभूतभवनात्मकस्वभावत्वात् । तथास्वभावत्वं च यथाक्षयोपदामं यस्य यथा क्षयोपश्चमः, क्षयोपश्चमानुरूपेणत्यर्थः । तन्नेव—अधिकृतभवने किमित्याह—व्ययप्रतीतिः । दत्यं चैतदङ्गीकर्त्त-व्यमित्याह—तन्तुच्छेत्यादि । तन्नुच्छाभवनस्य तु, प्रक्रमाद् भावतुच्छाभवनस्य व अध्वयत्वे । किमित्याह—सर्वन्नाविद्योषात् कारणात् तनुच्छाभवनस्य । किमित्याह—सर्वन्नाविद्योषात् कारणात् तनुच्छाभवनस्य । किमित्याह—स्यात् तद्व्ययनुद्धिः—विशिष्टभावव्ययनुद्धिः, निमित्ताविशेषादित्यभिन्त्रायः । न च भवति । कुत इत्याह—तथाऽप्रतीतेः कारणात् ॥

एवम्-उक्तनीत्या अनयोः-उत्पाद-व्यययोस्तत्त्वे-तद्भावे सित । किमित्याह-सर्वथा भावाविच्छेदात् कारणात् भौव्यमपि सिद्धमेव । कृत इत्याहर भावविच्छेदे सित । किमित्याह-एतदनुपपत्तेः-उत्पादव्ययानुपपत्तेः। अनुपपित्र तद्भात्वात्-भावधर्मत्वात् तयोः । इत्यं चैतदङ्गीकर्त्तव्यमित्याह-अतद्धर्भ-त्वे, अभावधर्मत्वे इत्यर्थः । किमित्याह-तत्तत्त्त्वायोगात् तयोः-उत्पाद-व्यययोः तत्वायोगात् । अयोगश्च सर्वथा तुच्छत्वादिति । अत इत्यादि । अतः श्चित-भेतत्-यद्वाऽतः-अस्माद्धतोः तिच्चित्रस्वभावत्वात्, प्रक्रमात् तस्य-भावस्य र चित्रस्वभावत्वात्, उत्पादाद्यपेक्षया "उत्पादव्ययभौव्ययुक्तं सत्" इति कथमन्याय्यं वच इति योगः । तैचित्रस्वभावत्वं च अन्यथा-उत्पादाद्यपेक्षया तचित्रस्वभावत्व-मन्तरेण तदनुपपत्तेस्तसः । इत्यं चैतद-क्षीकर्तव्यमित्याह-तदुत्पादादिवुद्धिभेदवेदनात् तस्मिन्-भावे उत्पादादिबुद्धि-भेदवेदनिमत्यनुभवस्तस्मात् निमित्तभेदमन्तरेण, प्रक्रमादिवृद्धि-भेदवेदनिमत्यनुभवस्तस्मात् निमित्तभेदमन्तरेण, प्रक्रमादिवृद्धतमात्व-र योगात्-उत्पादादिबुद्धि-भेदवेदनायोगात् । अयोगश्च अन्यथाऽतिप्रसङ्गात्

१ 'तत्त्वस्यायोगात्' इति ग-पाठः। २ 'सर्वथाऽनुविच्छेत्वादित्यतः' इति क-पाठः। ३ 'तिश्वत्रत्वं च' इति क-पाठः। ४, भवभवस्तसात्' इति क-पाठः।

भावात्। एवमपि तत्कल्पने सर्वत्रानाश्वासप्रसङ्गात् ''उत्पादव्यय-भ्रोव्ययुक्तं सत्'' इति कथमन्याय्यं वचः ?। प्रतिविहितं चात्र पूर्वी-चार्यैरिति न प्रयासः॥

एवं च विशिष्टबाद्रभावसिद्धौ तत्तत्स्वभावतयैव विशिष्ट-संस्थानभावोपपत्तेः याऽपि घटशरावादिबुद्धितुल्यतापत्तिचोदना साऽण्यनवकाशैव, विशिष्टसंस्थानवत्त्वात् तद्कत्वपरिणामस्य, तचित्रस्वभावतया तद्वास्तवत्वोपपत्तेः, अविगानतस्तथोपलम्भात्

#### (स्बो० व्या०)

अन्यथा—निमित्तभेदमन्तरेण तदुत्पादादिबुद्धिभेदवेदनेऽतिप्रसङ्गात्—तद्ददनुत्पादादि-बुद्धिभेदापत्तेरिति । अन्यतरेखादि । अन्यतरभ्रान्तत्वकलपनायां, प्रक्रमादन्य-तरोत्पादादिबुद्धिभेदभ्रान्तत्वकल्पनायां प्रमाणाभावात् । उत्पादव्ययबुद्धिर्भान्ता यद्वा भ्रौव्यबुद्धिरित्यत्र न वस्तुस्थित्या प्रमाणमस्तीत्यर्थः । एवमपि—प्रमाणाभावेऽपि तत्कल्पने—भ्रान्तत्वकल्पने । किमित्याह—सर्वन्नानाश्वासप्रसङ्गात् भ्रान्तबुद्धि- १५ भेदवदभ्रान्तत्वाभिमतेऽप्यनाश्वासः, प्रमाणाभावाविशेषादिति भावनीयम्, अत एवम् "उत्पादव्ययभ्रौव्ययुक्तं सत्" इति कथमन्याय्यं वचः? । नतु न्याय्य-मेव प्रतिविद्दितं चात्र पूर्वाचार्यः—अजितयद्याःप्रभृतिभिरिति न प्रयासः॥

प्रकृतमिष्ठित्याह-एवं चेत्यादि। एवं च विशिष्टवादरभावसिद्धौ सत्यां किमित्याह-तत्तत्त्वभावतयेव तेषाम्-अधिकृताण्नां तत्त्वभावतयेव-विशिष्ट-२० संस्थानभवनस्वभावतयेव। किमित्याह-विशिष्टसंस्थानभावोपपत्तेष्टरारावाद- पेक्ष(१या) याऽपि घटशरावादिबुद्धितुल्यत्वापत्तिचोदना पूर्वपक्षे प्रन्था- नतेरं च साऽप्यनवकाशोव वेदितव्या। कृत इत्याह-विशिष्टसंस्थानवत्त्वात् कारणात् तदेकत्वपरिणामस्य, प्रक्रमादेवेकत्वपरिणामस्य, तचित्रस्वभाव-

#### (विवरणम्)

(२२) घटशरावादिबुद्धितुल्यत्वीपत्तिचोदना पूर्वपक्षे प्रन्थान्तरे चेति । घटशरावादयो हि वस्तुभेदा एकाकारैः परमाणुभिरारव्धत्वादेकाकारामेव बुद्धि जनयन्त्विसभिप्रायेणापि परैः प्रेरणा कृता पूर्वपक्षेऽत्रेव प्रन्थे उपलक्षणद्वीरेण, न तु साक्षात्। प्रन्थान्तरे च कापि साक्षादेवोक्ता साऽपि निरवकाशैव।।

<sup>ं</sup> १ 'त्वापत्तिबोधनात् पूर्व॰'इति च-पाठः। २ 'द्वारेण तु साक्षाद्'इति च-पाठः। ३ 'साक्षा-देवोक्त्वा साऽपि' इति **क**्रपाठः। अनेकान्त॰ ५

निमित्तान्तराभावात्। बोधमात्रतत्त्ववादे तु वासनाद्ययोगात् अस्य चोक्तत्वादिभधीयमानत्वाच।अविशिष्टक्षपादिनिबन्धनवादिनस्त्वेष ५ दोषोऽनिवारित एव, अवैशिष्ट्येन तेषामेकस्वभावत्वात् घटशरावादि-संस्थानानुपपत्तेः, तदव्यतिरिक्तत्वेन तन्मात्रक्षपत्वात्, तत्तत्स्व-भावत्वे तद्वर्भभेदोषपत्तेः, रूपादित्वाविशेषे तद्विशेषाभावात्,

#### (स्वो० व्या०)

तया-अण्वेकत्वपरिणामचित्रसभावतया कारणेन तद्वास्तवत्वोपपत्तेः—विशिष्टश्र संस्थानभाववास्तवत्वोपपत्तेः । तथा अविगानतः—अविगानेन तथोपलम्भात्—
विशिष्टसंस्थानवत्त्वेनोपलम्भात् निमित्तान्तरा भावात् । एकत्वपरिणाममात्राधिकसंस्थानभावेन वासनाऽस्य विमित्तामिति निराकरणायाह—वोधमात्रतत्त्ववादे
तु—पुनरेकान्तेन वासनाऽस्य विमित्तिमिति निराकरणायाह—वोधमात्रतत्त्ववादे
तु—पुनरेकान्तेन वासनाऽस्य विमित्तिमिति निराकरणायाह—वोधमात्रतत्त्ववाद्
अभिधीयमानत्वाच ऊर्ध्व 'याऽपि घटशरावादि बुद्धितुल्यत्वापित्तिचेदना साऽप्यश्य नवकाशैव वृद्धित कियायोगोऽनुवर्तते । अविशिष्टस्पादिनिवन्धनवादिनस्तु—
घटादि बुद्धिः सौत्रान्तिकस्य । किमित्याह—एष दोषोऽनिवारित एव घटशरावादि बुद्धितुल्यत्वापित्तिलक्षणः।कुतइत्याह—अविशिष्ट्येन हेतुना तेषामेकस्वभावत्वात् परपरिकल्पितरूपादीनाम् । किमित्याह—घटशरावादिसंस्थानानुपपत्तेः
तत्त्वतस्तद्वयितिरिक्तत्वेन—रूपाद्यविरिक्तत्वेन हेतुना । किमित्याह—तन्मात्रश्य स्पाद्वात्—रूपादिमात्ररूपत्वात् तत्तत्स्यभावत्वे तेषां—रूपादीनां तत्स्वभावत्वे,
प्रक्रमाद् घटशरावादिसंस्थानभवनैकस्वभावत्वे तेषां—रूपादीनां तत्स्वभावत्वे,
भेदोपपत्तेः । तथा रूपादित्वाविशेषे सति तद्विशेषाभावात् प्रक्रमादेव घट-

(विवरणस्)

(१५-१६) अविशिष्टरूपादिनिवन्धनवादिनस्तु घटादिबुद्धेः सौत्रान्ति-२५ कस्येति। अविशिष्टान् रूपादीन् निवन्धनं -कारणं वदतीत्येवंशीलो यः 'सौत्रान्तिकः तस्य। अविशिष्टान् रूपादीन् निवन्धनं वदतीत्याह-घटादिबुद्धेः-घटपटइत्यादिकाया मतेः। मृदाद्यात्मक(१तवे) एव सत्यमीषामिति । घटाख्यो द्यवयवी मृदात्मक एव, मृत्परमाणुभिरारब्धत्वात्। ततो मृदात्मक एव सन् असौ मृदात्मकेभ्यो-ऽवयवेभ्यः पृथमूप इति वैशेषिकाः प्रतिपन्ना इति। एवं पटादिष्विप योज्यम्।।

१ 'निमित्यमिति निरा॰' इति ङ-पाठः। २ 'वेदना' इति क-पाठः। ३ द्रष्टव्यं ३३तमं पृष्ठम्। ४ इत्याह-'अविशिष्ट्यो न हेतुना' इति क-पाठः; ङ-पाठस्तु 'इत्याहावेशिष्ट्येन हेतुना' इति । ५ 'सौत्रान्तिककस्या अपि विशिष्टान्' इति ख-पाठः।

भावे त्वसादभ्युपगमसिद्धेः, अन्यथा तथा तत्सि त्विविद्यात्योगात् ॥
न चेयमविकि लिपकाऽतुल्येव, रूपादिखलक्षणालम्बनत्वात्, विकलिपकाया अपि तथाभेदानुपपत्तेः, अस्या अपि तत्त्वतोऽविकिल्पकालम्बनत्वात्, प्रत्यक्षपृष्टभावित्वेनाध्यवसिततद्भावतो गृहीतग्राहित्वेन विकिल्पिकाया अप्रामाण्याभ्युपगमात्, अन्यथा गृहीतग्राहित्वानुपपत्तेः, अविद्याष्ट्रतद्वोधमात्रात् तद्भेदायोगात्, विषयभेदमन्तरेण च तद्भैदिष्ट्यानुपपत्तेः, तद्भेदाभ्युपगमे चास्मदभ्युपगतद्रव्यसंस्थानाभ्युपगमः, अन्यथा तथा तद्भेदायोगात्, भेदका-१०

(स्बो० व्या०)

शरावादिसंस्थानभवनिवशेषाभावात् । भावे पुनस्तद्विशेषभावस्य अस्मदभ्युपगम-सिद्धिः । अन्यथा-अस्मदभ्युपगमसिद्धिमन्तरेण किमित्याह-तथा-घटशरावादि-संस्थानभवनेन तत्सन्निवेशित्वायोगात् तेषां-रूपादीनां सन्निवेशित्वायोगात् । 'अविशिष्टरूपादिनिबन्धनवादिनस्त्वेष दोषोऽनिवारित एव' इति कियायोगोऽनुवर्तते ॥ १५

न चेयमिलादि । न चेयमिति 'दीर्घतरप्रक्रमाद् घटशरावादिबुद्धिर्गृह्यते अविकिल्पिकाऽतुल्येव, रूपादिखलक्षणालम्बनत्वात् कारणात् । कुत इलाह—
विकल्पिकाया अपि तथा—घटशरावादिप्रतिभासभेदेन भेदानुपपत्तेः। अनुयपत्तिश्चापि अस्या अपि विकल्पिकाया घटंशरावादिबुद्धेः तत्त्वतः—परमार्थेन ।
किमिलाह—अविकल्पिकालम्बनत्वात् अविकल्पिकालम्बनं रूपादिखलक्षणं २०
आलम्बनं यस्याः सा अविकल्पिकालम्बना एकालम्बनशब्दलेपेन तद्भावस्तस्मात् ।
एतदेवाह प्रत्यक्षेत्यादिना । प्रत्यक्षपृष्टभावित्वेन हेतुनाऽध्यवसिततद्भावतः
परिच्छिन्नप्रत्यक्षालम्बनतया गृहीतग्राहित्वेन एव विकल्पिकाया बुद्धेः अप्रामाण्याभ्युपगमात् । इत्यं चैतदङ्गीकर्तव्यमिलाह—अन्यथा गृहीतग्राहित्वानुपपत्तेः । तथा अविद्याष्टतद्भीकर्तव्यमिलाह—अन्यथा गृहीतग्राहित्वानुपपत्तेः । तथा अविद्याष्टतद्भीकर्तव्यमिलाह—अन्यथा गृहीतग्राहित्वानुपपत्तेः । तथा अविद्याष्ट्रवानुपपत्तेः, प्रक्रमात् तन्निबन्धनमृताया
भविकल्पिकाया वैशिष्टवानुपपत्तेः । तद्भेदाभ्युपगमे च-विषयभेदाभ्युपगमे च
किमिलाह—अस्मदभ्युपगतद्रव्यसंस्थानाभ्युपगमः । अन्यथा—एवं तदभ्युपगमाभावे तथा—घटशरावादिविकल्पबुद्धिजनकत्वेन तद्भेदायोगात्, प्रक्रमात् ३०

१ 'अस्मादभ्युपगमसिद्धि॰' इति ङ-पाठः। २ द्रष्टन्यं ३४तमं पृष्ठम्। ३ 'दीर्घतवप्रक्रमोद् घट॰' इति ङ-पाठः। ४ 'अविशिष्ट॰' इति ङ-पाठः। ५ 'तात्त्विकः तद्धै॰' इति ङ-पाठः। ६ 'प्रमत् अवि॰' इति ङ-पाठः।

भावात, व्यक्तिभेदमात्रस्याप्रयोजकत्वात् तद्भावेऽपि तथाबोध-भेदासिद्धेः, समानजातीयेभ्योऽतुल्येतरवुद्ध्यभावादिति रूपादीनाम-' नेकस्यभावत्वसिद्धिः॥

खादेतत् सिद्धसाधनमेतदुक्तमेव नः पूर्वाचार्यः-"द्विविधा हि रूपादीनां शक्तिः सामान्या प्रतिनियता च । तत्र सामान्या यथा घटसन्निवेशिनासुदकाद्याहरणादिकार्यकरणशक्तिः, प्रतिनियता यथा चश्चविज्ञानादिकार्यकरणशक्तिरिते" । अत्रोच्यते- १० उक्तमिदमयुक्तं तृक्तं, पूर्वाभ्युपगमविरोधात्, एकान्तैकस्रभाव- वस्तुवादिनो भवन्तः, खलक्षणानां निरंशत्वप्रतिज्ञानात्, तत् कथमिदमित्थमभिधातुं युज्यत इति ?॥

(स्वो० व्या०)

अविकल्पिकबुद्धिभेदायोगात्। अयोगश्च भेदकाभावात् अविशिष्टरूपादिखलक्षणा-१५ लम्बनत्वेन, व्यक्तिभेदमात्रस्य अधिकृताविकल्पकबुद्धिनां किमित्यौह-अप-योजकत्वात्। एतदेवाह-तद्भावेऽपि-व्यक्तिमात्रभेदमावेऽपि तथा-मिन्नविकल्प-बुद्धिजनकत्वेन योधभेदासिद्धेः। असिद्धिमेवाह-समानजातीयेभ्यः रूपाद्य-विकल्पबोधभेदेभ्यः। किमित्याह-अतुल्येतरबुद्ध्यभावात्। अतुल्याश्च ता इतरबुद्धयश्च अविकल्पबोधभेदानामितरबुद्धयो विकल्पिका ग्रह्मन्ते, तासामभावस्त-२० स्मात्। न हि नीठस्वलक्षणबोधभेदेभ्यो नीलानीलविकल्पबुद्धिमाव इति भावनीयम्। इति-एवं रूपादीनामनेकस्वभावत्वसिद्धिः॥

स्यादेतत् सिद्धसाधनमेतद् यदुक्तं भवता। कुत इसाह—उक्तमेव नः—अस्माकं पूर्वाचार्यैः—धर्मपाल-धर्मकी त्यादिभिः द्विविधा यसाद् रूपादीनां दाक्तिः सामान्या एका प्रतिनियता च अपरा। तत्र सामान्या २५शक्तिः यथा घटसन्निवेदिनां—रूपादीनां उदकाचाहरणादिकार्यकरण-द्याक्तिः, यतः सँवरेव घटैरेतत् कियते। प्रतिनियता तु रूपादीनां शक्तिर्यथा चक्षुर्विज्ञानादिकार्यकरणदाक्तिरिति। रूपं हि चक्षुर्विज्ञानमेव जनयित, न रसादिविज्ञानम्; एवं रसादयोऽपि रसादिविज्ञानान्येवेति। एतदाशक्क्यह—अत्रो-च्यते—उक्तमिदं वः पूर्वाचार्यैः अयुक्तं तूक्तम्। कुत इसाह—पूर्वाभ्युपगम-२०विरोधात्। विरोधश्र एकान्तैकस्यभाववस्तुवादिनो भवन्तः—बोद्धाः। कुत इसाह—स्वलक्षणानां निरंदात्वप्रतिज्ञानात् कारणात् तत् कथमिदं—

१ 'खाह प्रयोजक॰' इति ङ-पाठः ।

किश्र किमिदं सामान्यप्रतिनियतदाक्तिमद्भ्यो रूपादिभ्योऽन्य-दुतानन्यदिति ?। अन्यत्वे सङ्गायोगः, अनन्यत्वे रूपादिभ्यस्तदे-कत्वादि। त एव तैदिति चेत्, कथमेकस्वभावास्तदुभयभाजः ?। ५ परिकल्पितं तदिति चेत् निर्हेतुकं तिहं तत्कार्यम् । रूपादिभ्य एव तदिति चेत्, कथमेकस्वभावेभ्योऽनेकम् ?। तत्त्तत्वआवत्वादिति चेत्, न तदिचत्रतायामेतदित्युक्तप्रायम्॥

एवं सर्वथैकस्वभाववस्तुवादिनो रूपादय एव घट इत्ययुक्तम्। रूपादय एव रूपादय इति वाक्यार्थापत्तेः भिन्नशब्दप्रयोगायोगात्, १० प्रवृत्तिनिमित्ताभावात्, कार्यभेदानुपपत्तेः, तस्य च प्रतिक्षेपा-

(खो० व्या०)

द्विविधा हि रूपादीनां शक्तिरिलादि इत्थमभिधातुं युज्यत इति, शक्तिद्वैविध्ये एकस्वभावत्वातुपपत्तेरिलर्थः ॥

अभ्युचयमाह किश्चेत्यादिना। किश्च किमिदं-सामान्यप्रतिनियतशिक्तद्रयं १५ शिक्तमद्भ्यः रूपादिभ्यः अन्यदुतानन्यदिति विकल्पद्रयम्। किञ्चातः ? उभयथाऽपि दोष इत्याह-अन्यत्वे संयोग्धायोगः, सम्बन्धामाव इत्यर्थः। अनन्यत्वे शिक्तद्रयस्य रूपादिभ्यस्तदेकत्वादि तयोः-शक्तयोगेकत्वम्। एकं-साद् रूपादेगन्यत्वात् तत्वरूपवद् रूपादिभेदो वेत्यादि शब्दार्थः। त एवं-त्यादि । त एव-रूपादय एव तत्-शक्तिद्वयम्। इति चेत्, एतदाशङ्गाह-कथ-२० मेकस्वभावाः-रूपादयः तदुभयभाजः, तच्छिक्तद्वयमाज इत्यर्थः। परिकित्त्यत्वत्वयस्यम्। इति चेत्, एतदाशङ्गाह-निर्हेतुकं तिर्हे तत्कार्य-शक्तिद्वयकार्यमुदकाद्याहरणादि। रूपादिभ्य एव तत्-कार्यम्। इति चेत्, एत-दाशङ्गाह-कथमेकस्वभावेभ्यो रूपादिभ्यः अनेकं कार्यमुदकाद्याहरणादि चक्षु-विज्ञानादि च ?। तत्तत्त्वभावत्वात् तेषां-रूपादीनां अनेककार्यजननस्वमाव-२५ त्वात्। इति चेत् अनेकं कार्यम् एतदाशङ्गाह-न तदिचन्नतायाम्-अधिकृतस्वभावित्रतायामेतत्-तत्स्वभावत्वित्रतायाम्-अधि-कृतस्वभावित्रतायामेतत्-तत्स्वभावत्वित्रत्वमायं-प्रायेणोक्तम्।।

एवं च कृत्वा सर्वथैकस्वभाववस्तुवादिनः-बौद्धस रूपादय एव घट इत्येतदप्ययुक्तम्। कथमित्याह-रूपादय एव रूपादय इति-एवं वाक्यार्था-पत्तेः कारणात्। आपत्तिश्च भिन्नदाब्दप्रयोगायोगात् भिन्नौ चैतौ रूपादय ३०

९ 'तदैति' इति आन्तिमूलकः क-पाठः। २ 'भावेभ्यः अनेकान्ततत्ख॰' इति ग-पाठोऽना-दरणीयः। ३ 'तयेवेखादि' इति ङ-पाठः।

योगात् सकललोकसिद्धत्वात् उदकाचाहरणज्ञानादिभावात्। एवं च तदग्रहे तद्वुद्ध्यभावादिति युक्तिरप्ययुक्तिरेव, तद्वहणस्यैव तद्-५बुद्धित्वेन तद्भेदाभिधानायोगात्, तद्भेदाभिधाने च रूपादिबुद्ध्य-विनाभृता घटबुद्धिरिति बलादापचते। एवं च भवन्ती नियमत एवेयं तत्प्रतिबद्धं निमित्तान्तरमुपद्द्ययतीति यथोदिततत्परिणामसिद्धिः। अवद्यं चैतदित्थमङ्गीकर्तव्यम्-यदि तु रूपादय एव घटस्ततस्तदिति-रिक्ततस्वान्तराभावाद् घटस्य रूपादय इति व्यतिरेकाभिधायी

(स्वो० व्या०)

( स्वो

एव घट इति च । अयोगश्र प्रवृत्तिनिमित्ताभावात् । न हि यदेव रूपादि-शब्दस्य प्रवृत्तिनिमित्तं तदेव घटराब्दस्यापि भवितुमईत्यतिप्रसङ्गादिति भावनीयम् । इतश्रायुक्तं रूपादय एव घट इत्येतत् कार्यभेदानुपपत्तेः कारणात्, नैकान्तेन एकस्वभावेभ्यः कार्यभेदो न्याय्यः, तस्य च-कार्यभेदस्य प्रतिक्षेपायोगात्। १५ अयोगश्र सकललोकसिद्धत्वात् कार्यभेदस्य । अत एवाह-उदकाचाहरण-ज्ञानादिभावात उदकाद्याहरणादि सामान्यशक्तिकार्यं ज्ञानादि च प्रतिनियत-र्शक्तिकार्यमिति । एवं चेत्याद्यम्युचयार्थम् । एवं च कृत्वा तद्यहे–रूपाद्यग्रहे तद्वुद्ध्यभावात्-घटबुद्ध्यभावादिति युक्तिरिप रूपादीनां घटत्वे साध्ये । किमित्याह-अयुक्तिरेव । कुत इत्याह-तद्भहणस्यैव-रूपादिग्रहस्यैव तद्भद्धि-२० त्वेन-घटबुद्धिलेन हेतुना तद्भेदाभिधानायोगात् तयोः-रूपादिघटग्रहबुद्ध्यो-र्भेदेनाभिधानं तँस्यायोगात् । **तङ्गेदाभिधाने च** सति किमित्याह—**रूपादिबुद्ध्य**-विनाभूता । केलाह-घटबुद्धिरिति एतद् बलादापद्यते । एवं च भवन्ती रूपादि बुद्धाविनाभावेन नियमत एवेयं-घटबुद्धिः तत्प्रतिबद्धं-रूपादिप्रति-बद्धं निमित्तान्तरमुपदर्शयतीति कृत्वा । किमिलाह-यथोदिततत्-२५ परिणामसिद्धिः यथोदितश्चासौ, प्रक्रमात् तत्परिणामश्च-अण्वादिपरिणामश्चेति समासः, तस्य सिद्धिरिति । अभ्युचयमाह-अवदयं चैतदित्थमङ्गीकर्त्तेव्यम-नन्तरोदितम् । विपक्षे वाधामाह यदि त्वित्यादिना । यदि तु रूपादय एव घटः ततस्तदतिरिक्ततत्त्वान्तराभावात् -रूपाद्यतिरिक्ततत्त्वान्तराभावात् कारणात् घटस्य रूपादय इति-एवं व्यतिरेकाभिधायी-भेदाभिधायी व्यपदेशो

१ 'बन्धनिमित्ता॰' इति क-पाठोऽनादरणीयः । २ 'रूपादिग्रहघटो बुद्धो॰' इति द्ध-पाठः । ३ 'तस्य योगात' इति द्ध-पाठः ।

व्यपदेशो न स्यात्। स्यादेतत् तथाकृतसङ्केतत्वाद् ये यथा शब्दा नियुज्यन्ते तथा वाचका इत्यव्यतिरेकेऽप्येवंव्यपदेशो युक्त एव, केवलं प्रयोजनानपेक्षो न भवति तद्प्यस्त्येव यथाऽऽह न्याय- ५ वादी—"रूपादयो घटस्येति तत्सामान्योपसर्जनास्तद्व्यिक्तभेदाः ख्याप्यन्ते" इति। अयमत्रार्थः—रूपादयो घटस्येति व्यपदेशे घट-सामान्यविशेषणा रूपादिशक्तिभेदाः प्रतिनियता उच्यन्ते, प्रति-नियतशक्तिस्वभावाः सन्तः सामान्यशक्तिस्वभावाः ख्याप्यन्त इति यावत्। एतद्प्ययुक्तम्, वचनमात्रत्वात्। एवं हि प्रतिनियत-१० चक्षुर्विज्ञानादिकार्यकरणस्वभावाः सन्त उदकाद्याहरणकार्यकरण-स्वभावाः ख्याप्यन्त इत्येतदापन्नम्। एतचैवमभिधीयमानं असति वास्तवे तत्स्वभाववैचित्र्ये नीलादिविज्ञानकार्यकरणभावस्वभावा

#### (स्वो० ब्या०)

न स्यात्, अस्ति चायं घटस्य रूपादय इति । स्यादेतदित्यादि । तथा-तेन १५ प्रकारेण कृतः सङ्केतो येषां, प्रक्रमाच्छन्दानां, ते तथाविधास्तद्भावस्तस्मात् ये यथा शब्दा नियुज्यन्ते वाचकलेन ते तथा वाचका इति कृत्वा अव्य-तिरेकेऽपि-अभेदेऽपि एवं घटसा रूपादय इति व्यपदेशो युक्त एव, केवल-मन्यत्र प्रयोजनानपेक्षो न भवति तद्प्यस्त्येव इह प्रयोजनं वैयपदेशे यथाऽऽह-न्यायवादी धर्मकीर्त्तिः-रूपादयो घटस्येति-एवं तत्सामा- २० न्योपसर्जनाः-रूपादिसामान्योपसर्जनास्तद्व्यक्तिभेदाः-रूपादिव्यक्तिभेदाः ख्याप्यन्त इति । अयमत्र-ग्रन्थे भावार्थः-रूपादयो घटस्येति व्यप-देशेऽसिन् घटसामान्यविशेषणास्तदुपसर्जनमावेन रूपादिशक्तिभेदाः प्रतिनियता उच्यन्ते । प्रतिनियतशक्तिस्वभावाः सन्तो वस्तुस्थिता सामान्यशक्तिस्वभावाः ख्याप्यन्त इति यावत् । एतदाशङ्गाह-एतद- २५ प्ययुक्तम् । कुत इलाह-वचनमात्रत्वात् । एतदेवाह एवं हीलादिना। एवं यसात् प्रतिनियतचक्षुर्विज्ञानादिकार्यकरणस्वभावाः सन्तो रूपादय उदकाचाहरणकार्यकरणस्वभावाः ख्याप्यन्त इस्येतदापन्नं नीसा। एतचैवमभिधीयमानं सत् असति वास्तवे-तात्विके तत्स्वभाववैचित्र्ये तेषां - रूपादीनां स्वभाववैचित्र्ये । किमिलाह - नीलादि विज्ञानकार्यकरण(भाव)- ३०

१ 'देशो यथाऽऽह' इति, ङ-पाठः ।

नीलादयः पीतादिविज्ञानकार्यकरणस्त्रभावाः ख्याप्यन्त इस्यस-निद्रग्धं तुल्यमनेन, अन्यतरशब्दादेः प्रवृत्तिनिमित्ताभावाविद्रोषात् ५एकान्तैकस्वभावत्वात् । तत्स्वभाववैचित्र्याभ्युपगमे तु न विप्रति-पत्तिरावयोः, सर्वत्र निरुपचरितप्रवृत्तिनिमित्तोपपत्तेः तत्तत्परि-णामापेक्षया तथा तथोपसर्जनादिभावेन विचित्रक्षयोपरामयोग-तस्तत्तच्छव्दादिसिद्धेरिति ॥

एतेन चन्दनस्य गन्ध ईत्यत्रापि न चन्दनं नाम गन्धव्यतिरिक्तं । कित्रिव् द्रव्यमस्ति। किं तिर्हि ? अनेकात्मकस्य गन्धस्य चन्दनस्वभावो यो गन्धः स तथा निर्दिश्यत इति यदुच्यते परैस्तदिप प्रत्युक्तमेव, सर्विषेकस्यभावन्दे सित अस्याप्यनुपपक्तेः। तथाहि—चन्दनस्वभावो

#### (स्वो० व्या०)

स्वभावा नीलाद्यः पीतादिविज्ञानकार्यकरणस्वभावाः ख्याप्यन्त
१५ इति-एवं असन्दिग्धं तुल्यमनेन । कथिमत्याह—अन्यतरशब्दादेनींलपीताद्यपेक्षया प्रवृत्तिनिमित्ताभावाविश्वोषात् । अविशेषश्च एकान्तैकस्वभावत्वात् रूपादीनाम्। एवं चैककार्यपरिकल्पनाबीजमप्यस्तु कार्यान्तरपरिकल्पनाबीजमप्यस्तु । कार्यान्तरपरिकल्पनाबीजं तु न तत्र युज्यते इत्यभिप्रायः। तत्स्वभाववैचित्र्याभ्युपगमे पुनः किमित्याह—न विप्रतिपत्तिरावयोः । कुत इत्याह—
२० सर्वत्र—चक्षुविज्ञानादिकार्यादौ निरुपचरितप्रवृत्तिनिमित्तोपपत्तेः मुख्यशक्तिद्वयमावेन । एतदेवाह तत्त्तिद्वादिना । तत्तत्परिणामापेक्षया—चक्षुविज्ञानादिकार्यकरणपरिणामापेक्षया तथा तथा—तेन तेन प्रकारेण उपसर्जनादिभावेन—
अविवक्षितादिरूपेण विचित्रक्षयोपश्चमयोगतः कारणात् तत्त्वज्ञव्दादिसिद्धः—ह्पादिघटदिशब्दविज्ञानादिसिद्धेरिति ॥

२५ एतेनेत्यादि । एतेन-अनन्तरोदितेन वस्तुना चन्दनस्य गन्ध इत्यन्नापि-भेदाधिकारे न चन्दनं नाम गन्धव्यतिरिक्तं किश्चिद् द्रव्यमस्ति । किं तिर्हि अनेकात्मकस्य गन्धस्य कुङ्कमाद्यपेक्षया चन्दनस्य भावो यो गन्धः स तथा-तेन चन्दनोपलक्षणप्रकारेण निर्दिद्यते चन्दनस्य गन्ध इति-एवं यदुच्यते परै:-एकस्वभाववस्तुवादिभिः तदिप प्रत्युक्तमेव-परिहृतमेव । ३० कथिमित्याह-सर्वथैकस्वभावत्वे सति वस्तुनः तस्याप्यनुपपत्तेः । यदुच्यते

९ 'इलात्रापि चन्दनं नाम न गन्ध०' इति ग-पाठः। २ 'अचन्दन्०' इति छ-पाठः।

यो गन्ध इत्यनेन गन्धविद्योषणाभिधानात्, अन्यथा गन्धस्त्रभावो यो गन्ध इति प्रामोति, तन्मात्रस्य वैद्याष्ट्यायोगेन विद्योषणानुप-पत्तेरित्यलं प्रसङ्गेन ॥

अवयविपक्षोक्तदूषणानि तु तथातदनभ्युपगमान्न नो बाघायै। न ह्यवयवेभ्योऽन्य एवावयवीत्यभिद्धति जैनाः। किं तर्हि ? कथ-श्चिदनन्यः, तदेकत्वपरिणाम एवासाविति। इत्थं चैतदङ्गीकर्तव्यं तथा-प्रतीतेः, तदग्रह एव सर्वथाऽग्रहणात्, समन्धकारे तदनुपलब्धेः। नेयमवयवाग्रहणत इति चेत्, कुतस्तर्हीति वाच्यम्। समन्ध-१० कारेण तद्ग्रहणावरणादिति चेत् स्यात् तदभावे तद्गेदग्रहः। अस्त्ये-

#### (स्वो० व्या०)

परैरिति एनामेव भावनिकयाऽऽह तथाहीत्यादिना । चन्दनस्वभावो यो गन्ध इत्यनेन-प्रन्थेन गन्धविद्योषणाभिधानात् चन्दनस्वभावतया, अन्यथा गन्धस्वभावो यो गन्ध इति प्राप्तोति, न चन्दनस्वभाव इति । कुत इत्याह- १५ तन्मात्रस्य-गन्धमात्रस्य वैद्याष्ट्यायोगेन हेतुना विद्योषणानुपपत्तेः । चन्दनस्वभावो य इत्येवमित्यस्यं प्रसङ्गेन-ईति प्रकृतोपसंहारः ॥

अवयविपक्षोक्तदूषणानि तु पूर्वपक्षग्रन्थे तथा—तेनावयवभिन्नत्वादिना प्रकारेण तदनभ्युपगमात्—अवयव्यनभ्युपगमात् कारणात् न नो वाधायै— नास्माकं वाधायै । एतदेवाह न हीत्यादिना । न यस्माद् अवयवेभ्यः सकाशात् २० अन्य एव—एकान्तेन अवयवीत्यभिदधति—भणन्ति जैनाः । किं तर्हि ? कथ- श्रिदनन्यः। कुत इत्याह—तदेकत्वपरिणाम एव—अवयवैकत्वपरिणाम एवासौ— अवयवी इति । इत्यं चैतदङ्गीकर्तव्यमित्याह—तथाप्रतीतेः—अवयवैकत्वपरिणामत्वेन प्रतीतेः । प्रतीतिश्च तदग्रह एव—अवयवाग्रह एव सर्वधाऽग्रहणाद-वयविनः । एतदेव भावयित समन्धकारेऽवयवाग्रहणेन एतदनुपरुक्धः—अव-२५ यव्यनुपरुक्धः । नेयमवयव्यनुपरुक्धः, अवयवाग्रहणेन एतदनुपरुक्धः—अव-२५ यव्यनुपरुक्धः । नेयमवयव्यनुपरुक्धः, अवयवाग्रहणेन एतदनुपरुक्धः—अव-२५ यव्यनुपरुक्धः । नेयमवयव्यनुपरुक्धः, अवयवाग्रहणेन एतदनुपरुक्धः—अव-२५ तद्गुहणावरणात्—अवयविग्रहणावरणात् । इति चेत्, एतदा-व्यनुपरुक्धः समन्धकारेण हेतुना तद्गुहणावरणात्—अवयविग्रहणावरणात् । इति चेत्, एतदाशङ्गाह—स्यात् तद्गुन्यः। अस्त्येवाय-

<sup>9 &#</sup>x27;इति कृतोप॰' इति॰क-पाठः । २ 'तद्महणात्' इति क-पाठः ।, अनेकान्त॰ ६

(मूलम्) वायमिति चेत्, न, प्रतीतिविरोधात् । असिद्धोऽयमिति चेत्, कयोपपत्त्येति वाच्यम्, न ह्यनेकेषु कचिदेकबुद्धिः। को वा किमा-५ हेत्यविप्रतिपत्तिरत्र । अस्ति चेयमनेकावयवेऽवयविनि । सत्यम् , नै तु तद्गभेंति भाव्यताम्। तद्गभेंति कोऽर्थः? कथञ्चित् तद्ग्रहणातिमका। यदि नामैवं ततः किम् ? तत्तदेकत्वपरिणामता । यदि ह्यसौ तदन्य एव स्यात् ततस्तदन्यान्यबुद्धिवदतद् ग्रहणा(?) तिमकैव भवेत्। न चेय-मित्थम्, तथाऽननुभवात्। न ह्यमृदादिग्रहणरूपा घटादिबुद्धिः अनु-१० भूयते। न चानुभवविरुद्धा कल्पना न्याय्या। न ह्यस्यां प्रभवन्त्यां कस्यचिदसिद्धिनीम । न चामृदाचात्मकत्व एवामीषां तद्भेद एव,

( स्रो० ब्या०)

मिति चेत् तद्भेदग्रहः। एतदाशङ्ग्णाह-न, प्रतीतिविरोधात्। न ह्येवंभूता प्रतीतिः । असिद्धोऽयमिति चेत् प्रतीतिविरोधः । एतदाशङ्गाह-कयोपपच्या १५ असिद्ध इति वाच्यम्। न यस्मादनेकेषु-भावेषु कचिदेकबुद्धिरितीयमेवोप-पत्तिः। एतदाशङ्का सामान्येनाह-को वा किमाहेत्यविप्रतिपत्तिरत्र-वस्तुनि यदुत नानेकेषु कचिदेकबुद्धिरिति । अत्राह-अस्ति चेयमनेकावयवेऽवयविनि एकबुद्धिर्घटोऽयमित्यादिरूपा । एतदाशङ्गाह-सत्यमस्ति, न तु तद्गभेति भाव्यताम्, प्रक्रमात् न पुनरनवयवगर्भेति । अत्राह-तद्गर्भेति कोऽर्थः ?। २० इहोत्तरम्-कथित् तद्भहणात्मिका, प्रक्रमादनेकावयवप्रहणात्मिकेति । यदि नामैवं ततः किमिति परः। तत्तदेकत्वपरिणामतेत्युत्तरम्। तस्य-अवयविनः तदेकत्वपरिणामता, अत एवाद्यवयवैकत्वपरिणामतेति । एतदेव भावयति यदीत्या-दिना। यदि हि असौ-अवयवी तदन्य एव तेभ्यः-अवयवेभ्योऽन्यः स्यात् ततः किं सादिसाह-ततस्तद्न्यान्यबुद्धिवत् तेभ्यः-घटावयवेभ्योऽन्यो घटाव-२५ यवीति तदन्यस्तस्मादन्यः पटाद्यवयवीति तद्बुद्धिवदिति निदर्शनम् । अतदातिम-कैव-मृदात्मिकैव भवेद् घटावयव्येकत्वबुद्धिः। न चेयमित्थमधिकृतैकत्वबुद्धिः। कुत इत्याह-तथाऽननु भवात्। एतदेवाह-न यस्यादमृदादिग्रहणरूपा घटा-दिवुद्धिरनुभूयते । किं तर्हिं ? मृदादिग्रहणरूपैव । न चानुभवविरुद्धा कल्पना न्याय्या । किमिलत आह-न यस्मादस्यां प्रभवन्त्यामनुभवविरुद्ध-३० कल्पनायां कस्यचिदसिद्धिनीम, तत्त्रसादतः सर्वसिद्ध्यापतेः। न चामृदा-

१ 'नवतद्गर्भेति' इति ग-पाठः । २ 'किं तत्, तदेक॰' इति ग-पाठः । बाच्यतां' इति द्ध-पाठः ।

'देशाद्यभेदानुपपत्तेः। इति यंथोदितं एवायं प्रतीतिन्यायाविरुद्धः।
तथाहि-अस्ति तावदियं विच्छिन्नार्थग्रहणसभावप्रतिभासा स्थूलाकारा प्रतीतिः। न चायं स्थूलः तत्तत्स्वभावतया समानजातीया- ५
वयवैकत्वपरिणामरूपः तत्तत्सहकारियोगात् तथाभवन् विरुध्यत
इति। न चात्रावयविपक्षोक्तदूषणावकाद्यः, ततोऽस्य जात्यन्तरत्वात्, कथित्रत् स्वावयवात्मकत्वेन सर्वथा तद्व्यतिरेकासिद्धेः।
एतेन मूर्तत्वेन तदभिन्नदेशताऽनुपपत्तिः प्रत्युक्ता, तत्स्वभावतया
'तेषामेव तथा स्ववत्त्र्यं, अत एव वृत्त्ययोगदूषणासम्भवात् अर्था-१०
नतरभूतस्यवावृत्तेः। "भिन्नदेशस्य चाग्रहणात्' इत्यप्यनङ्गीकरणाद-

(स्वो० ब्या०)

चात्मकत्व एव सति अमीषां-घटाद्यवयिनां तद्भेद एव-मृदाद्यात्मकाव-यवेभ्यो भेद एव। कुत इलाह-देशाचभेदानुपपत्तः-सामान्यतो देशकाल-स्वभावाभेदानुपपत्तेः । इति-एवं यथोदित एवायम्-अवयवी प्रतीतिन्याया-१५ विरुद्धः। इहैव भावार्थमाह तथाहीत्यादिना। तथाहि अस्ति तावदियं विच्छि-न्नार्थग्रहणस्वभावप्रतिभासा, बहिर्मुखावभासेत्यर्थः, स्थूलाकारा प्रतीतिः प्रतिप्राण्यनुभवात्मिका । न चायम्-आकारः स्थूलः तत्तत्स्वभावतया, प्रक्रमादणूनां स्थूलहूपभवनखभावतया, समानजातीयावयवैकत्वपरिणाम-रूपः सन् तत्तत्सहकारियोगात्-कालादृष्टादिसहकारियोगात् तथा-तेन २० प्रकारेण भवन् विरुध्यत इति । न चात्र-यथोदितैकत्वपरिणामेऽवयवि-पक्षोक्तदृषणावकादाः । कृत इलाह-ततोऽस्य जात्यन्तरत्वात्-अवय-विनो जात्यन्तरत्वात् । अवयविनो जात्यन्तरमयमेकत्वपरिणामः । जात्यन्तरत्वं च कथित्रत् स्वावयवात्मकत्वेन हेतुना सर्वथा-एकान्तेन तद्व्यतिरेका-सिद्धः कारणात् । एतेनेत्यादि । एतेन-कथित्रत् स्वावयवात्मकत्वेन यथोदितैकत्व-२५ परिणामस्य मूर्त्तत्वेन तदभिन्नदेशताऽनुपपत्तिः-अवयवाभिन्नदेशताऽनुप-पत्तिरवयविनः पूर्वपक्षोदिता प्रत्युक्ता । कथमित्याह-ततस्व भावतया-तथैकत्व-भवनस्वभावतया तेषामेव-अण्वाद्यवयवानां तथाभवनात्-कथित्रदिभिन्नेकत्व-परिणामेन भवनात्, अत एव अनन्तरोदितादेकत्वपरिणामाद् वृत्त्ययोगदृषणा-सम्भवात् कारणात् । असम्भवश्च अर्थान्तरभूतस्येव, अवयवेभ्य इति ३०

<sup>9 &#</sup>x27;देशादिभेदा॰' इति क-पाठः । २ 'तथोदित एवायं' इति क-पाठः । ३ 'न्यायिकरुदः' इति क-पाठः । ४ 'तेषामेव' इति पाठो ग-प्रतौ न विद्यते । ५ द्रष्टक्यं पञ्चमं पृष्ठम् । ६ 'वा प्रहणा॰' इति ग-पाठः । ९ ७ द्रष्टक्यं चतुर्थं पृष्ठम् ।

90

# (मूलम्)

वाधकम्। न हि तत्स्वभावतया तेषामेव तथाभावस्तद्भिन्नदेश उपादानग्रन्यो वा, कथित्र तद्वयितरेकात्, हेतृनां च परनीत्या ५ स्वभावनियतत्वेन तत्त्वतोऽहेतुत्वोपपत्तेः। एवं तुलानिविशेषा-ग्रहणमपि न दोषकृत्, तत्त्वतो विशेषाभावात्, तेषामेव तथापरि-णतेः धर्मोत्पादव्ययभावेऽपि वस्तुनस्तुल्यत्वात्। एवं च 'नं चासाव-मूर्त्तोऽग्रहणप्रसङ्गात्' इत्यपि यथोक्तावयविवादिनो न बाधायै तत्त-तथाभावस्य तदेकत्वपरिणामतया तथाविकल्पनायोगादिति॥

(स्वो० ब्या०)

प्रक्रमः, अष्ट्रत्तेरिधकृतैकत्वपरिणामस्य । नायमवयवी सर्वथा अवयवेभ्यो भिन्न एवेति कथं तहोषसम्भव इति भावना । तथा भिन्नदेशस्य चाग्रहणादित्यपि ैपूर्वपक्षो-दितमनङ्गीकरणाद् हेतोः । किमिसाह-अवाधकम् । एतद्भावनायाह न ही-लादिना। न यसात् तत्स्वभावतया तेषामेव तथाभावः-अनन्तरोदित-१५ सरूप एकत्वपरिणाम इत्यर्थः, तिद्भिन्नदेशः-अण्वाद्यवयवभिन्नदेश उपादान-ग्रुन्यो वा। कुत इसाह-कथित्रत्-केनचित् प्रकारेण तदव्यतिरेकात्, तथाभाविनामण्वादीनामभेदादिति भावः । दूषणान्तरमाह-हेतूनां च अण्वादीनां परनीत्या-वैद्योषिक-न्यायतः श्वभावनियतत्वेन-'नियतत्या तत्त्वतः-परमार्थेन अहेतुत्वोपपत्तेः। न ह्याधिकृतस्त्रभावान्तरस्य हेतव इति भावनीयम्। २० एवम्-उक्तनीला तुलानतिविद्योषाग्रहणमपि पूर्वपक्षोक्तं न दोषकृत्-न दोषकरणशीलम् । कथमित्याह-तत्त्वतो विद्योषाभावाद् यथोदितैकत्वपरिणामे। कुत इत्याह—तेषामेव—अण्वादीनां तथा-एकत्वेन परिणतः । तथापि धर्मोत्पाद-व्ययौ स्त एव तत्र इत्यारेकानिरासायाह-धर्मीत्पादव्ययभावेऽपि सत्यण्वा-दीनां वस्तुनस्तुल्यत्वात् तत्स्वभावतयैव । एवं च न चासावमूर्त्तोऽवयवी २५ अग्रहणप्रसङ्गाद्त्यपि पूर्वपक्षोक्तं यथोक्तावयविवादिनः, अनन्तरोक्तैकत्व-परिणामावयविवादिन इत्यर्थः । किमिलाह-न बाधायै तत्त्रथाभावस्य तेषाम-अण्वाद्यवयवानामेकत्वेन भवनस्य तदेकत्वपरिणामतया कारणेन तथा-पूर्वपक्षोदितप्रकारेण विकल्पनायोगादिति ॥

९ 'तद्व्यति॰' इति ग-पाठः । २ द्रष्टव्यं नवमं पृष्ठम् । ३ द्रष्टव्यं पञ्चमं पृष्ठम् । ४ 'नित्यतया' इति क-पाठः । ५ 'ह्यविकृत॰' इति क-पाठः । ६ द्रष्टव्यं षष्ठं पृष्ठं सप्तमं च । ७ द्रष्टव्यं नवमं पृष्ठम् ।

यचोक्तम्'-'न चार्थं सत्यपि तद्भहणोपायः समस्ति, युक्तययोगात्। स हि संवेदनग्राद्यः स्यात्। तच साकारमनाकारं वा। साकारत्वेऽपि स्वाकारं विषयाकारं चेति। यदि स्वाकारं तमेव तद् वेदयते। कथमने- प नार्थो गृहीतो नाम' इति?। एतद्प्ययुक्तम्, तद्र्थप्रहणपरिणामस्यैव स्वाकारत्वाद्र्थप्रहणपरिणामता चास्य तथाप्रतीतेवोधमात्रावेदनात्। सति चास्मिन् कथमनेनार्थो न गृहीतो नाम? तद्वेदनस्यैव तद्रूपत्वात्। तत्स्वाकारवेदनमेव द्यर्थग्रहणरूपं तथाप्रतीतेरिति॥

आह-वचनमात्रमेतत्, बोधमात्रतत्त्वस्य खभावनियतात्मनी- १९ ऽर्थानुपरक्तस्य तद्वहणरूपत्वायोगात्, नियमहेत्वनुपपत्तेः,अतिप्रस-

#### (स्रो० व्या०)

यचोक्तिमिलादि । यचोक्तं पूर्वपक्षप्रन्थं एव । किमिलाह-न चार्थं सलापि तद्रहणोपायः-अर्थप्रहणोपायः समस्ति-विद्यते। कृत इलाह-युक्तययोगात्। अयोगमाह स हीलादिना । स यसादर्थः संवेदनग्राद्यो भवेत् । तच- १५ संवेदनं साकारमनाकारं चेति विकल्पद्वयम् । साकारत्वेऽपि सित खाकारं विषयाकारं चेति विकल्पद्वयम् । साकारत्वेऽपि सित खाकारं विषयाकारं चेति विकल्पद्वयम्व । इह दोषमाह यदीलादिना । यदि खाकारं विज्ञानं ततः किमिलाह-तमेव-खाकारं तत्-विज्ञानं वेदयते । कथमनेन-विज्ञानंनात्मवेदिनाऽथों गृहीतो नामेति ?। एतदपि-पूर्वपक्षोदित-मयुक्तम् । कथमिलाह-तद्धेलादि । तस्य-विज्ञानस्यार्थप्रहणपरिणामः तद्धे-२० ग्रहणपरिणामः तस्यैव खाकारत्वात् कारणात् अर्थग्रहणपरिणामता चास्य तथाप्रतीतेः-वहिर्मुखावमासितयाऽनुभवात् । इत्यं चैतदङ्गीकर्तव्य-मिलाह-वोधमात्रावेदनात् । नार्थग्रहणगर्भविकलं वोधमात्रं वेद्यत इलनुभवः । सित चेलादि। सित च अस्मिन् तद्धग्रहणपरिणामे कथमनेन-विज्ञानेन अर्थो न गृहीतो नाम ? किन्तु गृहीत एव । कृत इलाह-तद्भेदनस्यैव, प्रक्रमात् २५ खाकारवेदनस्यैव, तद्भपत्वात् – अर्थग्रहणह्मवात् । एतदेव भावयति-तत्स्था-कारवेदनस्यैव, तद्भपत्वात् – अर्थग्रहणह्मवात् । एतदेव भावयति-तत्स्था-कारवेदनमेव-विज्ञानखाकारवेदनमेव तैसादर्थग्रहणस्पं तथाप्रतीतेरिति ।

आह-वचनमात्रमेतत्-अनन्तरोदितम्।कुत इत्याह-बोधमात्रतत्त्वस्य-बोधमात्रस्रह्मस्य स्वभावनियतात्मनः तदतिरिक्तायोगेन अर्थानुपरक्तस्य अर्थेनानुपरक्तमर्थानुपरक्तं तस्यैवम्भूतस्य सतो विज्ञानस्य तद्ग्रहणरूपत्वा-३०

१-२ नवमे पृष्ठे दशमे च । ३ 'यसादर्थ ' इति उ-पाठः ।

ङ्गादिति, न, बोधमात्रतत्त्वस्यैव तथाखभावत्वात्, अर्थक्षयोपद्यामसनिन्नधानतः तथा तथा चैतन्यविक्रियोपपत्तेः, खसभावनियतात्मकत्वेप्रव्यस्योक्तार्थाविरोधात्, तच्छक्तिवैचित्र्यात्, तथाविधतच्छक्तेरेव च
तत्त्वतोऽर्थोपरागत्वात्, अधिकयोगाभावेनान्यथा तदसिद्धेः। इत्यर्थक्षयोपदामसन्निधानस्यैव नियमहेतुत्वोपत्तेः अतिप्रसङ्गदोषोऽप्यनवकाद्य एव, तथाविद्यिष्टविच्छिन्नार्थग्रहणरूपविज्ञानवेदनाच । इति
विद्यिष्टचैतन्यविक्रियाज्ञानपक्षे न कश्चिद् दोषः परिभाव्यतामेतत्॥
स्यादेतदसत्यप्यर्थे स्नमादिषु तथाविद्यिष्टविच्छन्नार्थग्रहणरूप-

(स्वी० व्या०)

योगात्-अर्थग्रहणह्रपत्वायोगात् । अयोगश्च नियमहेत्वनुपपत्तेनीलाद्यर्थग्रहण-रूपतया सर्वथाऽसंस्पर्शितयेति भावः । अनुपपत्तिमेवाह-अतिप्रसङ्गादिति । अर्थानुपरक्तमपि नीलार्थग्रहणरूपं न पीतार्थग्रहणरूपमित्यतित्रसङ्गः । एतदाशङ्ग्याह्— १५ न, बोधमात्रतत्त्वस्यैव । किमिलाह-तथास्त्रभावत्वात्-अर्थग्रहणस्त्रभाव-त्वात् । तथास्वभावत्वं च अर्थक्षयोपदामसन्निधानतः । अर्थश्च क्षयोपरामश्च तयोः सन्निधानं ततः। तथा तथा-चित्ररूपतया चैतन्यविक्रियोपपत्तेः स्वसभावनियतात्मत्वेऽप्यस्य-विज्ञानस उक्तार्थाविरोधात्, तद्देदनसैव तद्रपुत्वविरोधादित्यर्थः । अविरोधश्च तच्छक्तिवैचित्र्यात्, प्रक्रमाद् बोधमात्र-२० तत्त्वसैव शक्तिवैचित्र्यात् तथाविधतच्छक्तेरेव च-विशिष्टाया बोधमात्रतत्त्व-शक्तेरेव च तत्त्वतः-परमार्थेन अर्थोपरागत्वात् । अधिकयोगाभावेन-उपरश्चकसम्बन्धाभावेन अन्यथा तदसिद्धः-अर्थोपरागत्वासिद्धेः। नेति सर्वत्र क्रियायोगोऽनुवर्तते, न, बोधमात्रतत्त्वस्थेव तथास्वभावत्वादित्यतः । इति-एवं अर्थक्षयोपरामसन्निधानस्यैव नियमहेतुत्वोपपत्तेः कारणात् अति-२५ प्रसङ्गदोषोऽप्यनवकादा एव य उक्तः पूर्वम्, तथाविद्यिष्टविच्छिन्नार्थ-ग्रहणरूपविज्ञानवेदनाच कारणात्। इति-एवं विशिष्टचैतन्यविकिया-ज्ञानपक्षे । किमिलाह-न कश्चिद् दोष इति परिभाव्यतामेतत्-अनन्तरोदितमिति ॥

स्यादेतदित्यादि । स्यादेतत् -अथैवं मन्यसे -असत्यप्यथं स्वप्नादिषु, 'आदि'-३० शब्दात् तैमरिककेशग्रहः, तथा -बहिर्भुखावभासितया विशिष्टविच्छिन्नार्थ-

१ 'अयोगो नियम॰' क्र-पाटः । २ 'मात्रत्वस्यैव' इति 🖝 पाटः । 🕻 तमे प्रष्टे ।

विज्ञानवेदनोपपत्तेर्यत्किश्चिद्तदिति परिभावितमेव। न परिभावितम्, तत्तदाभासविवेकानवगतेः। इह यदसत्यप्यथें स्वप्नादिज्ञानं तत्तदाभासम्, अतोऽन्यद् यथार्थमेव, अन्यथा भ्रान्तेतरव्यवस्थाऽ- भ्योगः, भेदकहेत्वभावात्। स्यादेतत् पृथग्जनज्ञानमित्ति स्वाद्याहकाकारोपप्लवरूपत्वात्, अभ्रान्तं तु तद्विकलं योगिनामिति न भ्रान्तेतरव्यवस्थाऽयोगो भेदकहेत्वभावश्च। एतदप्यसत्, प्रमाणा-भावात्, योगिज्ञानप्रमाणत्वे तद्यथोक्तत्वाभावः, ग्राहकाकाराद्या-पत्तेः, तद्विकलतत्तदवगमायोगात्। अचिन्त्या योगिनां शक्तिरित्य- भ

#### (स्वो० व्या०)

यहणरूपविज्ञानवेदनोपपत्तेः यत्किश्चिदेतत्-अनन्तरोदितमिति परि-भावितमेव । एतदाशक्र्याह-न परिभावितम् । कुत इत्याह-तत्तदा-भासविवेकानवगतेः । तदित्यनेनाधिकृतयथार्थज्ञानप्रहः, तदाभासत्वं-यथार्थं स्वप्नादिज्ञानं अनयोर्विवेकानवगतेः कारणाञ्च परिभावितमिति । एतद्भावनायैवाह- १५ इहेलादि । इह-लोके यदसत्यप्यर्थे बाह्ये स्वझादी-स्वप्ने तिमिरभावे च ज्ञानं भवति, तत्तदाभासं-यथार्थाभासम्, अयथार्थं, भ्रान्तमित्यर्थः । अतः-तदाभासात् अन्यद् यत् सत्यर्थे जायते तिमिराद्यभावे च तद् यथार्थम्-अभ्रान्तमेव नियमतः । अन्यथा-एवमनभ्युपगमे किमित्याह्-भ्रान्तेतरच्यवस्थाऽयोगः-भ्रान्ताभ्रान्तव्यवस्थाऽयोगः । कुतं इत्याह—भेदकहेत्वभावात् । पराभिप्रायमाह २० स्यादेतदित्यादिना । सादेतत्-पृथग्जनज्ञानं-तत्त्वपृथग्भूतसत्त्वज्ञानं अखिलं भ्रान्तमेव-एकान्तेन । कुत इत्याह-प्राह्मप्राह्मकाकारोपस्रवरूपत्वात्, असदभिनिवेशवदिति कृत्वा। अभ्रान्तं पुनर्ज्ञानं तद्विकलं-ग्राह्यग्राहकाकारोपप्रव-रूपविकलं योगिनां-वीतरागाणामिति-एवं न भ्रान्तेतरव्यवस्थाऽघोगः, किन्तु योग एव, भेदकहेत्व भावश्च न, किन्तु भेदकहेतुरिप ग्राह्याद्यपष्ठवरूपोऽस्त्ये- २५ वेति अभिप्रायः । एतदाशङ्गाह-एतदपि-अनन्तरोदितमसत्-अशोभनम् । कुत इसाह-प्रमाणाभावात् । नाधिकृतार्थव्यवस्थाकारि तात्त्वकं प्रमाणमस्तीत्यर्थः । योगिज्ञानं प्रमाणिमत्योरेकानिरासायाह-योगिज्ञानस्य प्रमाणत्वं तस्मिन्नस्यप-गम्यमाने । किमित्याह-तद्यथोक्तत्वाभावः तत्य-योगिज्ञानस्य यथोक्तत्वाभावः। कृत इत्याह-ग्राहकाकाराचापत्तेः। आपत्तिमेवाह-तद्विकलस्य-ग्राहकाकारादि-३०

१ 'अयं च' इति क-पाठः।

वगम इति चेत्, नात्र प्रमाणम्, अन्यत्र पक्षपातात्। अपि च येन तेन प्रकारेणैतदवगमेऽस्य च तथाभावगतावर्थतो प्राहकाकारादयो ' नियमेन, अन्यथोभयायोगोदिष्टासिद्धिः। बोधमात्रतत्त्ववादिनश्च सर्वत्र तद्भावे तद्धिकाभावेनोपष्ठवासिद्धेश्चेति प्रपश्चयिष्यामः। कथमनयोश्चीन्तेतरभेदावसायः? सत्क्षयोपद्मामादितः अनाविला-नुभवसंवादादेराविद्वदङ्गनादिलोकसिद्ध एवेति। एवं च यदुक्तम्ँ – 'अ-थार्थाकारं जडक्ष्पताऽस्य, अन्यथा तदाकारत्वाभावः, अनाकारत्वे तु अप्रतिकर्मव्यवस्थाऽनुपपत्तिः, निबन्धनाभावात्, तत्सत्तामात्रस्य सर्व-

#### (खो० व्या०)

विकलस्य **तत्त्तदवगमायोगात्** तयोः-अधिकृतज्ञानयोः भ्रान्तेतरत्वावगमायोगात् । अचिन्त्या योगिनां शक्तिरिति कृत्वा अवगम इति चेत्, अधिकृतज्ञानयो-र्भान्तेतरभावस्थेति सामर्थ्यम्।एतदाशङ्गाह-नात्र-अनन्तरोदिते वस्तुनि प्रमाणम्, १५ अन्यत्र पक्षपातात्-पक्षपातं मुक्तवा । अभ्युचयमाह अपि चेत्यादिना । अपि च येन तेन प्रकारेण-अचिन्त्यया चिन्त्यया वा शक्ता एतदवगमे, प्रक्रमाद्धि-क्रतज्ञानयोर्भान्तेतरत्वावगमे 'योगिज्ञानेन अस्य च-योगिज्ञानस तथा भावगतौ-अधिकृतज्ञानयोर्भ्रान्तेतरव्यवस्थाकारित्वावगताविति प्रक्रमः । किमित्याह्-अर्थतः-सामर्थ्याद् प्राहकाकारादयो नियमेन-अवश्यन्तया येन केनचित् प्रकारेण २० गृह्णाति तदसावस्य प्राहकाकारः, येन च तदेवम्भूतमिति ज्ञायते स पुनर्प्राह्माकार इति । इत्थं चैतदङ्गीकर्तव्यमित्याह-अन्यथा-एवमनभ्युपगमे उभयायोगात् तेन तदवगमस्तत्तथाभावावगमश्चेत्युभयं तदयोगादिष्टासिद्धिर्भवत इति भावनी-यम् । अभ्युचयमाह-बोधमात्रतत्त्ववादिनश्च-वादिनः सर्वत्र भ्रान्तेतरज्ञान-योस्तद्भावे सति-बोधमात्रभावे सति । किमित्याह-तद्धिका भावेन हेतुना २५ उपष्ठवासिद्धेश्च इष्टासिद्धिः इति प्रपञ्चयिष्याम ऊर्द्धम् । पर आह-कथमनयोः-यथार्थायथार्थयोरिधकृतज्ञानयोश्चीन्तेतरभेदावसायः-भ्रान्ताभ्रा-न्तविशेषावगमः ? । अत्रोत्तरम्-सत्क्षयोपदामादितः कारणात् । 'आदि'-शब्दाच्छुभोदयप्रहः अनाविलानुभवसंवादादेः, दृढानुभवसंवादादेरित्यर्थः । आविद्रदङ्गनादिलोकसिद्ध एवं तयोश्रीन्तेतरभेदावसाय इति । एवं च सति

१ 'नान्यथो' इति ग-पाठः । २ 'दिष्टसिद्धिः' इति ग-पाठः । ३ द्रष्टव्यं दश्चमं पृष्ठम् । ४ 'रूपता स्यादन्यथा तथाकार्०' इति ग-पाठः । ५ 'थोगिज्ञानयोत्रीन्तेतरत्वागमे' इस्यिकः क-पाठः । ६ 'एवानयोत्रीन्तेतर्०' इति ज-पाठः ।

त्राविशेषात्, प्रत्यासत्तरिनवन्धनत्वात् तस्य सुप्तादिकैल्पत्वादिति, एतदुपन्यासमात्रफलमेव, तथाऽर्थाकारताऽनभ्युपगमात्, यथाऽ-भ्युपगमं तु जडरूपतासिद्धेः, तदर्थग्रहणपरिणामस्यैवार्थाकार- क् त्वात्, अन्यथा तदनुपपत्तेः, अर्थलेशस्य कस्यचित् तत्रानुप्रवेशा-योगादिति निलीठितमिदं सर्वज्ञसिद्धौ । यदा च तस्यैवार्थग्रहण-शक्तिरथीकारस्तदा न तदाकारत्वाभाव इतिकथं प्रतिकर्भव्यवस्थाऽ-नुपपत्तिः ? निवन्धनोपपत्तेः, तयोरेव तत्स्वभावत्वेन तच्छक्तिविशे-षभावादिति । यद् यद् ग्रहणशक्तिमत् तदेव तद्वाहकमितरदेव च १० तद्वाह्यमिति न तत्सत्तामात्रस्य सर्वन्नाविशेषः तत्त्रथास्वभावत्वेन

# (स्बो० इया०)

यदुक्तं पूर्वपक्षग्रन्थे -अथार्थाकारमिलादि यावत् तस्य सुप्तादिकल्पत्वा-दिति, एतत्-पूर्वपक्षग्रन्थोक्तम्। किमिलाह-उपन्यासमात्रफलमेव, निरर्थक-मित्यर्थः । कथमित्याह-तथा-तेनोक्तदूषणप्रकारेण । किमित्याह-अर्थाकारताऽन-<sup>१५</sup> भ्युपगमात् ज्ञानस्य । यथाऽभ्युपगमं तु-यथाऽभ्युपगमं पुनर्याकारतायाः तथा जडरूपतासिद्धेः, ज्ञानसैवेति प्रक्रमः । एनामेवाह-तद्रथंग्रहणपरि-णामस्यैव तस्येति विज्ञानस्य अर्थग्रहणपरिणामस्तस्यैव अर्थाकारत्वाद् विज्ञानस्य अन्यथा-एवमनभ्युपगमे तदनुपपत्तेः-अथीकारताऽनुपपत्तेर्विज्ञानस्य । अनुप-पत्तिश्र अर्थछेदास्य कस्यचित् तन्न-विज्ञानेऽनुप्रवेदाायोगात्। न च तच्छून्य-२० स्यार्थग्रहणपरिणामादते तदवस्थस्य ज्ञानस्यार्थाकारता नामेति भावनीयमेतदिति निर्छोठितमिदं सर्वज्ञसिद्धौ। यदा च तस्यैव-विज्ञानस अर्थग्रहण-शक्तिः खगतैवाऽधीकारस्तदा न तदाकारत्वाभावः-अधीकारत्वाभाव इति-एवं कथं प्रतिकर्भव्यवस्थाऽनुपपत्तिः? किन्तूपपत्तिरेव । कथिमसाह-निबन्धनोपपत्तेः तदर्थग्रहणशक्तिरेव निबन्धनम् । एतदेवाह् तयोरेवेत्यादिना । २५ तयोरेव, प्रक्रमात् ज्ञानार्थयोः तत्स्व भावत्वेन हेतुना तच्छक्तिविदोष भावात् तयोः-ज्ञानार्थयोः शक्तिविशेषभावात् । भावार्थमाह यद् यदित्यादिना। यज्ज्ञानं यद् ग्रहणदाक्तिमत् नीलाद्येपक्षया तदेव-ज्ञानं तद्भाहकं-नीलादिग्राहकं इतरदेव च-नीलादि तम्राद्यं तस-ज्ञानस विशिष्टसैव प्राद्यमिति-एवं न तत्सत्ता-

९ 'कल्पवादिति' इति क-पाठः । २ 'तत्तत्सत्ता' इति क-पाठः । ३ 'सर्वथा विरोधः तत्तथा॰' इति क-पाठः । ४ दशमे पृष्ठे ।

अनेकान्त० ७

२०

### (मूलम्)

प्रसासत्तेः सनिबन्धनत्वात्। इति बोधस्याविशेषतः सुप्तकल्पत्वम-सिद्धम्, अर्थक्षयोपश्चामसन्निधानजस्योक्तवद् वैशिष्ट्यसिद्धेरिति॥ ५ स्यादेतदेवमप्यात्ममात्रवेदिना व्यतिरिक्तवेदनमयुक्तमेव। सत्य-मयुक्तं तद्वत् तद्भावेन, न पुनर्ज्ञस्या, ज्ञानान्तराज्ञानप्रसङ्गात्। एवं च न सन्तानान्तरावगम इति चिन्त्यतां देशनादेविषयः, यथा

(स्वो० व्या०)

मात्रस्य-ज्ञानसत्तामात्रस्य । किमिलाह-सर्वत्राविशेषः, किन्तु विशेष एव । अक्थिमिलाह-तत्त्रथास्वभावत्वेन तयोरेव-ज्ञानार्थयोविशिष्टयोस्तथास्वभावत्वेन-उक्तप्रकारप्रतिनियतस्वभावत्वेन हेतुना प्रत्यासत्तेः कारणात् सनिबन्धनत्वात् । इति-एवं बोधस्याविशेषतः सुप्तकल्पत्वमसिद्धम्, अर्थक्षयोपश्चम-सन्निधानजस्य एव उक्तवत्-यथोक्तं तथा वैशिष्ट्यसिद्धेरिति ॥

स्यादेतदेवमपि-उक्तनीत्या आत्ममात्रवेदिना, ज्ञानेनेति प्रक्रमः, व्यति-१५ रिक्तवेदनमयुक्तमेव, व्यतिरिक्तश्रार्थ इति हृदयम् । एतदाशङ्गाह-सत्यमयुक्तम् । कथिमत्याह-तद्भत्-ज्ञानवत् तद्भावेन-ज्ञानसत्तयेव, न पुन-कृश्या-ज्ञानेन । अयुक्तं व्यतिरिक्तवेदनम् । कृत इत्याह-ज्ञानान्तराज्ञान-प्रसङ्गात् । एवं च ज्ञानान्तराज्ञाने सति न सन्तानान्तरावगम इति-एवं चिन्त्यतां देशनादेविषयः, देशनाज्ञानस्य प्रवृत्त्यादिज्ञानस्य चेत्रर्थः । यथा

(विवरणम्)

(१६-१७) तद्धत्-ज्ञानवत् तद्धावेन-ज्ञानसत्तयेव, न पुनर्ज्ञास्येति। यथाहि—
ज्ञानं स्वात्मानं तद्धावेन-ज्ञानसत्तयेव ज्ञायमानाकारैकत्वपरिणेसेत्यर्थः, परिच्छिनत्ति,
तथेव यैदि बाह्यमर्थं पॅरिच्छिन्द्यात्, स्यात् तदाऽयं भवदुक्तो दोषः। यदा तु ज्ञात्या
घटादिपदार्थप्रतिवद्धज्ञायमानत्वधर्मलक्षणया अर्थपरिच्छेदं करोति ज्ञानं, तदोप२५ पद्यत एव स्वात्मवेदिनोऽपि तस्य बाह्यार्थवेदनमिति।।

(१९) देशनार्ज्ञांनस्य चे(१)ति । देशनायां ज्ञानं देशनाज्ञानं कथं कस्य यद् भवति यद्धि यस्मै च दिश्यते यच्च दिश्यते तयोज्ञाने सति सम्भवति । यदा तु ज्ञानं सन्तानान्तरा-वगमं प्रति निर्व्यापारमेव, तदा कथं देशना १ तथा प्रदर्शकप्रवर्त्तकप्रापकज्ञानानामिष को विषयः परसन्तानानवगमे सति इति सम्यक् पर्याछोच्य मुच्यतां कदाम्रहः ॥

<sup>9 &#</sup>x27;तथा' इति क-पाठः । २ 'णतेल्यथः' इति ख-च-पाठः । ३ 'यदि वा स्वमर्थं इति ख-पाठः । ४ 'परिन्छिन्द्या स्थात्' इति च-पाठः । ५ 'यदाऽनुज्ञस्या' इति क-पाठः । ६ 'ज्ञानस्य वेदेति' इति च-पाठः । ७ 'कथयस्य यद्' इति ख-पाठः; च-पाठस्तु 'कथय स्वयद्भवद्भि तिद्धियस्यैव दिस्यते' । ७ 'देशानां तथा' इति क-पाठः ।

कथित्रत् तदवगमे कः खलु तथैवार्थे तद्विरोधः?। अर्थस्यैवा-भावादिति चेत्, कुतस्तदभावनिश्चयः?। ज्ञानानुभवादिति चेत्, केन ज्ञानान्तरानुभवः ?। ज्ञानत्वात् तेनैवेति चेत्, किमन्न भवतः ५ प्रमाणम् ?। लोकानुभव एवेति चेत्, नासौ नार्थेऽपीति चिन्त्य-ताम्। न चार्थो युक्तिबाधित इति न्याय्यम्, तथाविधयुक्तय-भावात्। न चाभिहिता एव तास्तथाविधा इति, तासां जाति-थुक्तित्वात् । न चैतद् वचनमात्रमेव्, तद्भावस्य दर्शितत्वात्। न चैवं भूताज्ञानेऽपि न सन्ति, प्रायः सर्वेत्रगत्वादिति । तच वक्ष्यामः॥ १० एतेन "सहोपलम्भनियमादभेदो नील-तद्धियोः द्विचन्द्रादिवत्"

(स्वो० ब्या०)

कथित्-तैत्स्वभावत्वादिना तदवगमे-सन्तानान्तरावगमे कः खलु तथैव-तेनैव प्रकारेण अर्थे - रूपादौ तद्विरोधः - अवगमविरोधः ?। अर्थस्यैवा भावात् इति चेत् अवगमविरोधः । एतदाङ्गाह-कुतस्तद्भावनिश्चयः-अर्थाभाव- १५ निश्चयः ? ज्ञानानुभवात् एव इति चेत्, न तद्ददर्थोऽनुभूयत इत्यभिप्रायः। एतदा-शक्क्याह-केन ज्ञानान्तरानुभँवः, केनचित् सन्तानान्तरवर्तिन इति भावः । ज्ञानत्वात् तेनैवेति चेत्, एतदपि खसंविदितमेवेति भावना । एतदाशक्ष्याह-किमन्न भवतः प्रमाणम्? न किञ्चित् तत्त्वनीत्येति भावः । लोकानुभव एवेति चेत् प्रमाणम् । एतदाशङ्गाह-न असौ-लोकानुभवो नार्थेऽपीति २० चिन्त्यताम् । किं तर्हि ? ज्ञानान्तरे इवास्त्येव । इहैव भक्त्यन्तरमाह-न चार्थो युक्तिबाधित इति न्याय्यम्, वच इति शेषः। कुत इत्याह-तथाविध-युक्तयभावात्-अर्थवाधिकाया युक्तः अभावात् । न चाभिहिता एव पूर्व ताः-युक्तयः तथाविधाः-अर्थवाधिका इति । कुत इसाह-तासां जाति-युक्तित्वादिभिहितयुक्तीनाम् । न चैतद् वचनमात्रमेव तासां जातियुक्तित्वम्। २५ कुत इसाह-तद्भावस्य-जातियुक्तिभावस्य दर्शितत्वात्। न चैवं भूताज्ञानेऽपि न सन्ति जातियुक्तयः, किन्तु सन्त्येव । कुत इत्याह-प्रायः सर्वत्रगत्वात् जातियुक्तीनामिति । एतच-सर्वत्रगत्वं जातियुक्तीनां वेक्ष्याम अर्ध्वमिति ॥

् एतेनेत्यादि । एतेन-अनन्तरोदितेन ग्रन्थेन सहोपलम्भनियमात् हेतोः

१ 'युक्तत्वात्' इति ग-पाठः । २ 'तत्तत्स्वभाव॰' इति ङ-पाठः । ३ 'रानुभवेन केन' इति क-पाठः । ४ 'भावः न केन ०' इति ङ-पाठः । ५ 'जाखा' इखिधको ङ-पाठः ।

तथा

"दर्शनोपाधिरहितस्याग्रहात् तद्रहे ग्रहात्। दर्शनं नीलिनिभीसं नार्थो बाह्योऽस्ति केवलः॥"

इलाद्यपि यदुच्यते परैस्तत् प्रतिक्षिसमेव, विच्छिन्नार्थयहणस्व-भावसंवेदनवेदनपक्षेऽस्यानवकादात्वात्। विच्छिन्नार्थयहणमर्थप्रत्य-क्षीकरणं तत्स्वभावविज्ञानानुभवे सति अर्थप्रत्यक्षतयोभयभाव-सिद्धेरनवकादात्वमिति॥

किञ्चेदमयुक्तिसङ्गतमेव।तथाहि-अत्र नील-तद्धियोरभेदः साध्यः
 सहोपलम्भनियमेन। सोऽयमनयोः सतोरसतोर्वा साध्येत। सत्त्वे

(स्वो० ब्या०)

अभेदो नील-तद्धियोः-नील-नीलबुद्ध्योद्धिचन्द्रादिवदिति निदर्शनं, तथा दर्शनोपाधिरहितस्य-दर्शनिवशेषणश्च्यस्य अग्रहात् कारणात् तद्धहे— १५ दर्शनोपाधिग्रहे ग्रहात् । किमिलाह-दर्शनं नीलिनि मोसं-नीलाकारं नाथों बाद्योऽस्ति नीलिदः केवल इत्याचिष यदुच्यते परैः-विज्ञानवादिभिः तत् प्रतिक्षिप्तमेव-निराकृतमेव। कुत इलाह-विच्छिन्नार्थग्रहणस्वभावसंवेदन-वेदनपक्षेऽस्य परोदितस्य । किमिलाह-अनवकाद्यात्वात् कारणात् । तत्र वि-चिछन्नार्थग्रहणमर्थप्रत्यक्षीकरणं तत्स्वभावविज्ञानानुभवे सति-अर्थ- अलक्षतास्वभावविज्ञानानुभवे सति अर्थप्रत्यक्षतास्वभाव उभयभावसिद्धेः - अर्थज्ञानद्वयसत्तासिद्धेः । किमिलाह-अनवकाद्यात्वमनन्तरोदितस्येति भावनीयम्।।

किश्चेदमिलादि । किश्चेदं-संवेदनमनन्तरोदितं अयुक्तिसङ्गतमेव । कथं न युक्तिसङ्गतमिलाह-तथाहीलादि । तथाहि-अञ्च-अनन्तरोदिते नील-तद्धियो-रभेदः साध्यः । केन हेतुनेलाह-सहोपलम्भनियमेन । सोऽयम्-अभेदः २५ अनयोः-नील-तद्धियोः सतोः-विद्यमानयोरसतोवी साध्येत । किश्चातः?

(विवरणम्)

<sup>(</sup>१३) द्विचन्द्रादिवदिति निद्र्शनिमिति । यद् येन सहोपलभ्यते तत् तस्माद्भिन्नमभ्युपेयं यथा चन्द्रद्वितयम्, शशधरयुग्मज्ञानात्। उपलभ्यते च नीलादिः पदार्थी नीलादिबुद्धा सहेति स्वभावहेतुः ॥

३० (१४) दरीनविरोषणशून्यस्थेति । दर्शनं ज्ञानं तदेव विरोषणम्, ज्ञेयस्य विरोषकत्वात्, तेन शून्यस्य । ज्ञानलक्षणे प्रतीयमाने एवार्थः प्रतीयत इत्यर्थः ॥

१ अनुष्टुप्। २ 'भावे' इति क-पाठः।

न सतः सदन्तरापत्तिरित्यभेदासिद्धिः। असत्त्वान्यतरसन्ते च वस्तुधर्मत्वादभेदस्येति। नीला धीरेवेति प्रतिज्ञार्थ इति चेत्, अन्यस्य तद्भावे को विरोधः?। असतस्तद्भावानुपपत्तिरिति चेत्, ध स्यादेतत् तदसन्त्वसिद्धौ। अननुभवात् तत्सिद्धिरेवेति चेत्, भवेदियं ध्यन्तराभावे, तत् खानुभववदेवेति चेत्, अन्योऽपि स्वसत्तावानेव।

#### (स्वो० व्या०)

उभयथाऽपि दोष इत्याह—सत्त्वे नील-तिद्धयोः किमित्याह—न सत एकस्य सदन्तरापत्तिरिति कृत्वा। किमित्याह—अभेदासिद्धिः। न हि सत् सदन्तरं १० भवित। द्वितीयं विकल्पमिषकृत्याह—असत्त्वं चान्यतरसत्त्वं च, नील-तिद्धयोरिति प्रक्रमः, असत्त्वान्यतरसत्त्वं तिस्मिश्चाभेदासिद्धिः। कुत इत्याह—वस्तुधर्म-त्वादभेदस्येति। तन्नायमुभयान्यतराभावे। नीला धीरेवेति प्रतिज्ञार्थः अभेदार्थः। इति चेत्, एतदाशङ्काह—अन्यस्येत्यादि। अन्यस्य—िधयो भिन्नस्य तद्भावे—नीलमावे को विरोधः? न कश्चिदित्यर्थः। असत इत्यादि। असतः १५ अन्यस्य तद्भावानुपपत्तिः—नीलत्वानुपपत्तिः। इति चेत्, एतदाशङ्काह—स्यादेतिद्यादि। स्यादेतत्—अनन्तरोक्तं तदसत्त्वसिद्धौ धियोऽन्यस्यासत्त्व-सिद्धौ। अननुभवादिति। अननुभवात् कारणाद् धियोऽन्यस्येति प्रक्रमः, तत्-सिद्धिरेव—तदसत्त्वसिद्धैः सिद्धिरेव। इति चेत्, एतदाशङ्काह—भवेदित्यादि। भवेदियं—तिसद्धिर्ध्यन्तराभावे, अधिकृतिधयोऽन्या धीः ध्यन्तरं तदभाव इत्यर्थः, २० तदिप नानुभूयत एवेति कृत्वा। तदित्यादि। तत्—ध्यन्तरं स्वानुभववदेव ध्यन्तर-त्वात्। इति चेत्, एतदाशङ्काह—अन्योऽपीत्यादि। अन्योऽपि धियः नीलादिः।

#### (विवरणम्)

<sup>(</sup>१२) तसिश्चाभेदासिद्धिरित । यदि हि नीलस्य बाह्यवस्तुनोऽसत्त्वमभ्युपगम्य नीलियया सहाभेदः साध्यते, तदा न सिद्ध्यत्येवासी, वस्त्ववस्तुनोरभेदासिद्धेः । २५ न हि खरविषाणस्य केनचिद् घटादिना पदार्थेन सहाभेदः कापि साध्यत इति ॥

<sup>(</sup>१३) तन्नायमुभयान्यतराभावे इति । तत्—तसान्नेवायम्—अभेदो भवति । कस्मिन् सतीत्याह्—उभयस्य—ैनीलविषयनीलबुद्धिलक्षणस्य युग्मस्य मध्याद्न्यतरस्य— एकस्य कस्यचिद्भावे—तुच्छत्वे सति ॥

१ 'प्रतिज्ञार्थत्वात्' इति क-पाठः । १ 'नीलादि' इति ङ-पाठः । ३ 'नीलविश्रमनील॰' इति ख-पाठः ।

न च खात्मना अननुभवाविशेषे तचेतंनाचेतनत्वे तेन तत्त्वव्यव-िष्यतौ कथित्रदाधिक्येनाङ्गतां प्रतिपद्येते, परोक्षत्वाविशेषात् ५ खानुमानाप्रवृत्तेः तल्लक्षणायोगात् सर्वध्यन्तराणां तत्तुल्यतासिद्धेः, अतुल्यानुमितौ चान्यस्मिन्नप्यविरोधः सत्त्वादिना कथित्रित् तथा-तुल्यत्वोपपत्तेः॥

परिसद्धभेदव्यवच्छेदः साध्यार्थं इत्यप्ययुक्तम्, विकल्पानुप-पत्तेः। स ह्यस्य प्रमाणसिद्धोऽप्रमाणसिद्धो वा स्यात्। प्रमाणसिद्धत्वे

### (स्वो० ब्या०)

किमिलाह—स्वसत्तावानेव पदार्थत्वादिति भावना । एतदेव द्रव्यन्नाह—न चेलादि । न च स्वात्मना—विविक्षितैकविज्ञानापेक्षया अननुभवाविद्योषे सित तयोः— ध्यर्थयोः चेतनाचेतनत्वे स्वगते तेन—स्वमात्रवेदिना तदनुभवरिहतेन ज्ञानेन तत्त्व-व्यवस्थितौ सत्यां, ध्यर्थयोरिति प्रक्रमः, कथित्रत्—केनचित् प्रकारेण आधिक्ये-

- १५ न-विशिष्टतया अङ्गतां प्रतिपद्येते चेतनाचेतनत्वे च । कुत इत्याह-परोक्षत्वा-विद्रोषात्। ध्यर्थयोरिति ज्ञानं हि परस्य स्वसंवेदनरूपम्। न च तद् ध्यन्तरं प्रत्यक्षी-क्योति नाप्यर्थान्तरम्। एवं च तेन तत्तत्त्वव्यविश्वतौ तचेतनाचेतनत्वे अनुपयोगिनी एवेति भावनीयम् । इत्थं चैतदङ्गीकर्तव्यमित्याह-स्वानुमानाप्रवृत्तेः ध्यन्तरत्व-व्यविश्वतावप्रवृत्तिश्च तस्वक्षणायोगात्-अनुमानस्वणायोगात् पक्षधर्मत्वाद्यग्रह-
- २० णेन । न च सामान्यतो दृष्टमात्रादतोऽधिकृतज्ञानवदन्यद्पि यदस्ति तचेतनमेवेति भवति तत्तत्त्वव्यविश्वितिः । कृत इत्याह—सर्वध्यन्तराणां—सन्तानान्तरवर्तिनां तत्तुल्य-तासिद्धेः—अधिकृतज्ञानतुल्यतासिद्धेः स्वानुमानेनेति । अतुल्यानुमितौ च नीठाद्यपेक्षया बोधमात्रसामान्यतः । किमित्याह—अन्यस्मिन्नपि, प्रक्रमाद् ध्यन्तरा-दन्यस्मिन्नथेऽपीत्यर्थः, अविरोधः । अनुमितेः निबन्धनमाह—सत्त्वादिना ।
- २५ 'आदि'शब्दाज्ज्ञेयत्वादिग्रहः, कथित्रत्—केनचित् प्रकारेण तथा—समानबुद्धि-जनकत्वेन तुरुयत्वोपपत्तेः इति ॥

ं पक्षान्तरमिकुलाह-परेलादि । परप्रसिद्ध भेदव्यवच्छेदो नील-तिद्धयोः साध्यार्थ इत्यपि परोत्तरमयुक्तम् । कृत इलाह-विकल्पानुपपत्तेः । इमा-मेवाह स हीलादिना । सः-भेदो नील-तिद्धयोः यस्मादस्य-परस्य बाह्यार्थवादिनः

१ 'कथिंत तुल्य॰' इति ग-पाठः । २ 'परप्रसिद्धभेदध्यवच्छेदोऽसाध्यार्थ' इति क-पाठः । ३ 'तत्त्वव्यव॰' इति ङ-पाठः । ४ 'ध्यन्तरतत्त्वव्यव॰' इति ङ-पाठः ।

कथं तद्व्यवच्छेदसिद्धिः?। सिद्धौ वा प्रमाणसिद्धत्वम्। अप्रमाण-सिद्धस्तु न सिद्ध एव परस्यापि। किमस्य व्यवच्छेदसाधनेन?॥

स्यादेतत् प्रमाणसिद्ध इति विश्रमापोहः सङ्गरार्थः। अत्राप्येतद- ५ निवृत्तिरेव न्यायानुपपत्तिश्च बोधमात्रतत्त्ववादिनो विश्रमायोगात् भेदकाभावेन कालुष्यासिद्धेः। एवं सह्यायतो ग्रहणाभावात् प्रस्त्रनी-कानवगमेनापोहानुपपत्तेरित्यसुन्दरः पक्षः, प्रत्यक्षविरुद्धादिदोष-

#### (स्बो० व्या०)

प्रमाणसिद्धः—प्रसक्षादिप्रमाणप्रमितः अप्रमाणसिद्धो वा—असत्कल्पनारूपः १० स्यात् । किञ्चातः ? उभयथाऽपि दोष इसाह—प्रमाणसिद्धत्वे, प्रक्रमान्नील-तिद्धयोभेदस्य कथं तद्व्यवच्छेदसिद्धिः, बोधमात्रस्यापि व्यवच्छेदसिद्धापतेः । सिद्धौ वा—तद्व्यवच्छेदस्य प्रमाणसिद्धत्वं कथं तद्भेदस्य ? । अप्रमाण-सिद्धस्तु नील-तिद्धयोभेदः । किमित्याह—न सिद्ध एव परस्यापि—बाह्यार्थवादिनः । किमस्य व्यवच्छेदसाधनेन ? न किञ्चिदिसर्थः ॥

स्यादेतिदिलादि । अथैवं मन्यसे-प्रमाणसिद्धोऽधिकृतभेद इति विभ्रमा-पोहः सङ्गरार्थः-प्रतिज्ञार्थः, अभेदो नील-तिद्धयोरिति । एतदाग्रङ्गाह-अन्नापी-लादि । अन्नापि-पूर्वपक्षे एतस्य-अनन्तरोदितस्य अनिवृत्तिरेव । स इद्ध्यः विभ्रमः प्रमाणसिद्धोऽप्रमाणसिद्धो वेत्येवं योज्यम् । न्यायानुपपत्तिश्च इत्यम्यच्यः । एनामेवाह-बोधमान्नतत्त्ववादिनः-योगाचारस्य विभ्रमायोगात् । अयोगश्च २० भेदकाभावेन-वस्तुसत्कर्माद्यभावेन हेतुना कालुष्यासिद्धेवीधमान्नतत्त्वस्य । एवं सन्यायतो ग्रहणाभावाद् विभ्रमस्य । यदि नामैवं ततः किमिलाह-प्रत्यनीकानैवगमेन हेतुनाऽपोहानुपपँत्तेर्भमस्य । विभ्रमावगतौ हि तत्त्रत्यनी-कावगमनत्त्तत्त्वस्योगात् तदपोहसिद्धः, नान्यथा इति-एवमसुन्दरः पक्षः । तथा प्रत्यक्षविरुद्धादिद्दोषयुक्तत्वाच कारणादसुन्दरः पक्ष इति । एतदेवाह २५

(२३-२४) तत्प्रत्यनीकावगमतं इति । तस्य-विभ्रमस्य प्रत्यनीकोऽविभ्रमस्तरप्र-त्यनीकस्तस्यावगमः-ज्ञानं तस्मात् । इदमुक्तं भवति-चित्तमोहिविभ्रमकारणेषु क्विष्ट-कर्मादेषु ज्ञातेषु सत्सु ज्ञायन्ते तानि च परमार्थतः सन्ति न सन्ति भवतां मते, अतः कथं तानि ज्ञायन्ते ? निह खरविषाणं कश्चिद् वेत्ति । तज्ज्ञानाभावे च कथं विभ्रमो ६० ज्ञायते ? विभ्रमावगमाभावे च कथं तत्प्रत्यनीकस्याविभ्रमस्यावगितः स्यादिति ? ।।

<sup>(</sup>विवरणम्)

१ 'एवास्थानन्तरो॰' इति ङ-पाठः । २ 'नेवगमेन' इति ङ-पाठः । ३ 'पत्तिर्विश्रमस्य' इति ङ-पाठः । ४ 'गमस्तत्प्रशोगात्' इति ङ-पाठः ।

90

## (मूलम्)

युक्तत्वाच । ज्ञानस्य विच्छिन्नार्थग्राहित्वात् तथाऽनुभवभावादुभय-भावसिद्धेः प्रत्यक्षविरुद्धः । तथा तद्वैचित्र्यवेदनाद् भेदकमन्तरेण 'तदयोगाद् बोधमात्रस्याभेदकत्वात् अनुमानविरुद्धः । "पश्च बाह्या द्विविज्ञेयाः" इति वचनात् , अन्यार्थताऽनुपपत्तेः प्रमाणाभावादा-गमविरुद्धः । सकललोकार्थोङ्गीकरणाद् भेदेनार्थसिद्धेस्तन्निराकरणनै-र्घुण्याल्लोकविरुद्धः । भिन्नज्ञान्दाभिधानाद् भ्रयस्तदभेदापादनादित-रेतरन्याहतेः स्वचनविरुद्ध इत्यलं प्रसङ्गेन ॥

### (स्वो० व्या०)

ज्ञानस्येलादिना । ज्ञानस्य विच्छिन्नार्थग्राहित्वात् कारणात् तच्छीलतया तथाऽनुभवभावात् । किमिलाह — उभयभावसिद्धेः — ज्ञानार्थोभयसत्तासिद्धेः प्रत्यक्षविरुद्धः पक्षः, प्रत्यक्षप्रसिद्धार्थापह्ववादिति भावः । तथा तद्वै चित्र्यवेदना-त्, प्रक्रमाञ्ज्ञानवै चित्र्यवेदनात् , भेदकमन्तरेण तदयोगात् — तद्वै चित्र्यायोगात् अभेदकत्वाद् बोधमात्रस्य व्यत्तयन्तरभाविनोऽपि अभेदकत्वाद् बोधमात्रतत्त्वतयाऽनुमान-विरुद्धः सामान्यतस्तदपरसिद्धेः कार्यव्यतिरेकादित्यर्थः । तथा पश्च बाह्याः — रूपा-दयो द्विविज्ञेयाः — इन्द्रियमनोविज्ञानविज्ञेया इति वचनात् । अस्य च अन्यार्थ-ताऽनुपपत्तेः कल्पनायामपि प्रमाणाभावादन्यार्थतायाम् । किमिलाह — आगम-विरुद्ध इति । तथा सकललोकार्थाङ्गीकरणात् तथातद्व्यवहारकरणेन भेदेना-२० थिसिद्धेः कारणात् तिन्नराकरणनैष्टृण्याद्वेतोल्जोंकविरुद्धः । तथा भिन्न-निमित्तराब्दाभिधानान्नील-तद्वियोरित्यनेन भूयस्तदभेदापादनात् तदनु तद-भेदाभिधानेन। किमित्याह — इतरेतर्व्याहतेः । यदि नील-तद्वियौ कथमनयोरभेदः ? अथाभेदः कथं नील-तद्वियौ ? । इति स्वचचनविरुद्धः पक्ष इत्यलं प्रसङ्गेन ॥

## (विवरणम्)

२५ (१६) सामान्यतस्तदपरसिद्धेरिति । सामान्यतः – सामान्येन तस्मात् – ज्ञान – मात्रादपरस्य – कस्यचित् सिद्धेः – निष्पत्तेः, सामान्यत इति । अस्यायमभिप्रायः – सामान्येन तावद् विज्ञानमात्रादन्यत् किञ्चित् सिद्धम् । तच्च कर्म वा भवतु, अन्यद् वा किञ्चिदिति । अत्रैव हेतुमाह – (१६) कार्यव्यतिरेकादिति । कार्यान्यथाऽनुपपत्तेः । ज्ञानवैचित्र्यछक्षणं हि कार्यं कथं ज्ञानव्यतिरिक्तापरभेदकभावविरहे भवितुमुत्सहते ? ॥

१ 'अन्यार्थानुपपत्तः' इति ग-पाठः । २ 'अन्यार्थानुप॰' इति क-पाठः । ३ 'तद्धिरित्यनेन' क-पाठः ।

हेतुदोषा उच्यन्ते। सहोपलम्भनियमादिल्यं तावद् विपर्यय-साधकत्वाद् विरुद्धः, सहराज्दस्यार्थान्तरेण विना प्रयोगादर्शनात्, सहोपलम्भादेव भिन्नत्वं नीलस्य, तिद्धियः। इति विपर्ययसिद्धिः। भ स्यादेतदेकार्थः 'सह'राज्दः। तेनैतदुक्तं भवति—सहोपलम्भनियमा-देकेनैवोपलम्भादिति यावत्। एवं च न विपर्ययसिद्धिरित्युक्तदोषा-भावः। नैतदेवम्, अविचारितरमणीयत्वात्। तथाहि—एकेनोपलम्भा-दिति कोऽर्थः?। किं ग्राह्य-ग्राहकयोरेकेनैव वेदनात् उतासम्प्रक्तेनैव ग्राह्यग्रहणादिति?। यदि ग्राह्य-ग्राहकयोरेकेनैव वेदनं ततः स एक १० एवानुभवः। इति प्राप्तं बुद्धविज्ञान-पृथग्जनविज्ञानयोरेकत्वम्। न तत् तस्य ग्राहकमिति चेत्, न तेन सन्तानान्तरावगमः। सत्यमिष्टमेव

## (स्बो० ब्या०)

हेतुदोषा उच्यन्ते । तत्र सहोपलम्भनियमादित्ययं तावद् हेतुः। किमिलाइ-विपर्ययसाधना(?कत्वा)द् विरुद्धः । विपर्ययसाधनत्वं च सह- १५ दाब्दस्यार्थान्तरेण विना-विवक्षितार्थेमधिकृत्य । किमिलाह-प्रयोगाद्दी-नात्, सहोपलम्भादेव कारणाद् भिन्नत्वं नीलस्य। कुत इत्याह-तद्धियःन इति-एवं विपर्ययसिद्धिः। स्यादेतदित्यादि । अथैवं मन्यसे-एकार्थः 'सह'दाब्दो वर्तते । तेनैतदुक्तं भवति सहोपलम्भनियमादिति । कोऽर्थ इत्याह-एकोपलम्मनियमात् । किंमुक्तं भवति ? एकेनैवोपलम्भादिति यावत्। २० एवं च कृत्वा न विपर्ययसिद्धिरिति-एवमुक्तदोषाभावः। एतदाशङ्गाह-नैतदेवम् । कुत इसाह-अविचारितरमणीयत्वात् । एतदेवाह तथाहीसा-दिना। तथाहीति पूर्ववत्। एकेन एव उपलम्भादिति कोऽर्थः ?। किं ग्राह्य-ग्राहकयोः-द्वयोरप्येकेनैव वेदनादित्ययमर्थ उतासम्प्रक्तेनैव-असंस्पृष्टेनैव, ज्ञानेनेति प्रक्रमः, **प्राह्मग्रहणादिति?।** किञ्चातः? उभयथाऽपि दोष इत्याह २५ यदीलादिना । यदि ग्राह्य-ग्राहकयोरेकेनैव वेदनमिलर्थः ततः-एवं सति स एक एवानुभवः-प्राह्मग्राहकात्मा। इति-एवं प्राप्तं बुद्धविज्ञान-पृथग्जन-विज्ञानयोग्रीह्यग्राहकत्वेन एकत्वम् । न तत्-बुद्धविज्ञानं तस्य-पृथग्-जनविज्ञानस्य ग्राहकम् । इति चेत्, एतदाशङ्गाह-न तेन-बुद्धविज्ञानेन सन्तानान्तरावगमः । सत्यमिष्टमेवेदं यद्भत न तेन सन्तानान्तरावगमः । ३०

<sup>9 &#</sup>x27;तिद्विषय ॰' इति कम्पाठः । २ 'अप्रयोगा ॰' इति ङ-पाठः । ३ 'स्यादित्यादि' इति ङ-पाठः । अनेकान्त॰ ८

રૂપ્

## (मूलम्)

इदमिति चेत्, कथं तर्द्धस्याप्ततेति वाच्यम्। शुद्धेः। सा किमन्नोच्यत इति चेत्, साऽप्यहेतुकेति न युक्तैव। परार्थभूतेर्नाहेतुकेति चेत्, ५कथं तदनवगमे तित्सिद्धिरिति?। अचिन्त्यशक्तयादिना तु तदवगमो नीलेऽपि तुल्यः॥

असम्प्रक्तेनैव बाह्यब्रहणे त्वस्मन्मतानुवाद एव, ब्राह्यसन्ताना-रूषितस्यैवास्य तत्स्वभावतया ब्राहकत्वाम्युपगमात्, अस्य च न्याय्यत्वात्, भिन्नार्थब्रहणात्, प्रतिप्राणि प्रतीतेः, भावतो बाधा-१०सम्भवात्, सदा तथोपलम्भात्, तथाऽर्थिक्रियादद्यीनात्, अन्यथा

### (स्रो० ब्या०)

इति चेत्, एतदाशङ्गाह-कथं तर्हि अस्य-बुद्धस्य आप्ततेति वाच्यम् । शुद्धेः । सा-आप्तता किमन्नोच्यते ? । इति चेत्, एतदाशङ्गाह-साऽपि- शुद्धिः अहेतुका । इति-एवं न युक्तैव । परार्थभूतेः-परार्थादुत्पत्तेः कारणात् १५ नाहेतुका । इति चेत्, एतदाशङ्गाह-कथं तदनवगमे-परानवगमे तत्-सिद्धिः-परार्थसिद्धिरिति ? । अचिन्त्यशक्त्यादिना तु, 'आदि'शब्दादवाच्य-सदग्रहः, तदवगमः-परावगमो नीलेऽपि तुल्यः, भेदाविशेषात् ।।

द्वितीयं पक्षमिषकृत्याह-असम्प्रंक्तेनैव विज्ञानेन ग्राह्यग्रहणे पुनरस्युपगम्य-माने । किमित्याह-अस्मन्मतानुवाद एव। कथिमत्याह-ग्राह्यसन्तानारूषि-२० तस्यैवास्य-विज्ञानस्य केवलस्य सतः तत्स्वभावतया-विच्छिन्नार्थग्रहणस्वभाव-तया ग्राहकत्वाभ्युपगमात्, अस्य च-अभ्युपगमस्य न्याय्यत्वात् । न्याय्यत्वं च भिन्नार्थग्रहणात् । एतच प्रतिप्राणि-प्राणिनं प्रति प्रतीतेः कारणात् तथा भावतो बाधासम्भवात् । अस्याभ्युपगमस्यासम्भवश्य सदा तथोपलम्भात्-असम्प्रक्तग्राह्यग्रहणतयोपलम्भात् । तथाऽर्थिकियोपलम्भाद्

### (विवरणम्)

(१४) परार्थादुत्पत्तेरिति । परे-बुद्धव्यतिरिक्ता येऽनुम्राह्याः प्राणिनस्तेषामर्थः- सुमार्गावतरणळक्षणं प्रयोजनं परार्थस्तसाद्धेतुभूतात् सकाशादुत्पत्तेबुद्धज्ञानशुद्धताया भगवतो हि बुद्धस्य ज्ञानँशुद्धिश्चौर्यपरदाराचनार्यकार्यपरम्पराप्रवणप्राणिनासुपकाराय प्रवर्त्तत इति प्रतिपद्यन्ते ताथागताः ॥

१ 'तथा' इति पाठो न विद्यते ग-प्रतौ । २ 'तस्याभ्यु॰' इति ङ-पाठः । ३ 'परार्द्धस्तस्मा॰' इति स्व-च पाठः । ४ 'ग्रुद्धिश्वौरपारदारा॰' इति च-पाठः । ५ 'तथागतः' इति क-पाठः ।

# ग्राहकत्वायोग इत्युक्तप्रायम्॥

न चास्योक्तप्रकारातिरिक्तोऽर्थः। न चायमप्येकाथीं लौकिकः। न च प्रन्थकारबहुमतः, न च बहुमतत्वेऽपि युक्तरूपः। "परार्थे द्यनुमाने ५ वक्तर्वचनगुणदोषा अपि विचिन्त्यन्ते" इत्युक्तम्। "प्रतिपादयताऽनेन परमवद्यं प्रतीतपदार्थकः द्याब्द उपादेयः, अन्यथा प्रतीतेरभावात्"। लोके च नार्थान्तरेण विना 'सह'दाब्दप्रयोगो दृष्ट इति कथमयमे-कार्थवाचको युक्तरूपः स्यात्?। साङ्गेतिकेऽपि दाब्दार्थयोगे लोक-प्रसिद्धिरेव अनुसर्त्तव्या, तत्परित्यागेनासमञ्जसत्वप्रसङ्गात्॥ १०

### (स्वो० व्या०)

भिन्नार्थेन किं बहुना ? अन्यथा ग्राहकत्वायोगो ज्ञानस्य एकान्तैकस्वभावतया स्वग्रहणायोगाद् प्राह्मप्राहकोभयरूपतापत्तेरित्युक्तप्रायं-प्रायेणोक्तमेतत् ॥

न चेत्यादि । न च अस्य, प्रक्रमादेकेनैवोपलम्भात् इति वचनस्य । किमित्याह-उक्तप्रकारातिरिक्तोऽर्थः। किं तर्हि ? उक्तप्रकार एवं। न चेलादि। न च अय- १५ मप्येकार्थः, 'सह'शब्दस्येति प्रक्रमः । किमिलाह-लौकिकः । न च ग्रन्थकार-बहुमतः 'सह'शँब्दस्यैवैकार्थः, तस्य वाक्प्रयोगकुशठत्वाद् प्रन्थकारस्य । न च बहुमृतत्वेऽपि प्रन्थकारस्य युक्तरूपः 'सह'शब्दस्यैकार्थः । कुत इसाह-परार्थे यसादनुमाने वक्तुर्वचनगुणदोषा अपि विचिन्त्यन्त इत्युक्तं धर्मकीर्तिना । कथमिलाह-प्रतिपादयतांऽनेन-वक्रा परं-प्रतिपाद्यमवद्यं २० प्रतीतपदार्थकः शब्द उपादेयः। अन्यथा-तमन्तरेण प्रतीतेरभावात् इति वार्तिकमिदमुक्तम् । इदमुपन्यस्य प्रकान्तोपयोगमाह लोके चेत्यादिना । लोके च-आविद्दद्भनादौ नार्थान्तरेण विना। किमिलाह-'सह' दाब्दप्रयोगो दृष्ट इति कृत्वा । कथमयं-'सह'शब्दः एकार्थवाचको युक्तरूपः स्यात् ? नैव युक्तरूपः । साङ्केतिके शब्दार्थसम्बन्धे नैवमपि कश्चिद् दोष इत्यारेकानिरासायाह- २५ साङ्केतिकेऽपि शब्दार्थयोगे-शब्दार्थसम्बन्धे। किमिलाह-लोकप्रतीतिरेवान्-सर्तव्या हिस्तन्येव 'हिस्ति'शब्दः सङ्केतनीयः, न शुनि । तृत्परित्यागेन-लोक-प्रसिद्धिपरित्यागेन हेतुना किमिलाह-असमञ्जसत्वप्रसङ्गात्-आकोशसापि स्तवत्वप्रसङ्गेन ॥

१ 'शब्दस्येकोऽर्थः' इति ङ-पाठः । २ 'तेन' इति ङ-पाठः ।

एवं चानैकान्तिकोऽपि हेतुः, बुद्धविज्ञेयचित्तादावपि भावात्। तथाहि-बुद्धस्य भगवतो यद् विज्ञेयं सन्तानान्तरचित्तं तस्य बुद्ध-५ विज्ञानस्य च सहोपलम्भनियमोऽस्ति। अथ च नानात्वमित्यनैका-न्तिकः। तथा चित्तचैत्तानामपि सहोपलम्भनियमोऽस्तीत्यनैकान्तिक

(स्वो० ब्या०)

एवं चेत्यादि । एवं च कृत्वाडनैकान्तिकोडिप हेतुः सहोपलम्भिनयमादित्ययं न केवलं विरुद्धः । कथिमत्याह—बुँद्धविज्ञेयचित्तादाविप सन्तानान्तरवर्त्तिन, १० 'आदि'शब्दाचैतल्परिग्रहः भावात्—विद्यमानत्वादिति । एतद्भावनायैवाह तथाही-त्यादिना । तथाहीत्युपप्रदर्शने । बुद्धस्य भगवतो यद् विज्ञेयमालम्बनं सन्तानान्तरचित्तं तस्य—सन्तानान्तरचित्तस्य बुद्धविज्ञानस्य च सहोपलम्भ-नियमोडिस्ति अभ्युपगमनीत्या। अथ च नानात्वमनयोरित्यनैकान्तिकः सहोपलम्भिनियमः, नानात्वेऽपि भावादिति । तथा चित्तचैत्तानामपि—विज्ञानवेदना-१५ दीनां सहोपलम्भिनयमोडस्तीति कृत्वा अनैकान्तिक एव—अधिकृतहेतुः ।

(विवरणम्)

(१४-१५) चित्तचैत्तानामपि विज्ञानवेदनादीनामिति । "विज्ञानं वेदना सङ्ज्ञा संस्कारो रूपमेव च ।

भिक्ष्णां शाक्यसिंहेन स्कन्धाः पञ्च प्रकीर्त्तिताः ॥"

२० इति वचनाद् बौद्धमते पद्म स्कन्धाः । तत्र विज्ञानं चित्तचैत्तभेदाद् द्विविधम् । तत्रापि चित्तं सामान्यप्राहि, यथा-गच्छतस्तृणस्पर्शादि । चित्ते भैवाश्चेत्ताः-ज्ञानविशेषाः । विशिष्टानि ज्ञानानि चैता भण्यन्त इत्यर्थः । यथा मार्ग एव गच्छतः पर्वतोऽयमि-त्यादि ज्ञानम् । वेदनारूपा(?) साऽपि द्विधा-सामान्यतो विशेषतस्त्र । तत्र सामान्यतो निरन्तरं यद्छक्षं सुखदुःखानुभव इति । विशेषतस्तु सुखवेदना, यथा-केनापि २५ भव्यप्राणिना सर्वाङ्गीणालङ्कारालङ्कृतिकान्तिप्राग्भारप्रकटीकृतनिखिलदिकृचक्रवालजैत-विम्बावलोकनेऽपूर्वः कश्चित् प्रमादोऽनुभूयत इति । एवं दुःखवेदनाऽपि भाव्या । सब्ज्ञा आहाराद्यमिलाष्ट्रपा प्रतीतेव । संस्कारः पूर्वकालहृष्टानुभूतार्थगोचरसृति-वीजरूपः । सब्ज्ञा-संस्काराविष चित्तचैत्तद्वयस्वरूपावेव । रूपं तु घटादयो विचित्रा विदिवित्ताः पदार्थाः । प्रमुता चेयमत्र योजना-चित्तचैत्तज्ञानयोरेकस्मिन्नपि काले

<sup>9 &#</sup>x27;बुद्धिविज्ञेय॰' इति क-पाठः । २ 'नान्तरं चित्तं' इति ग-पाठः । ३ 'बुद्धिविज्ञानस्य' इति क-पाठः । ४ 'बुद्धिविज्ञेय॰' इति क-पाठः । ५ अनुष्ठुप् । ६ 'भवाखेता ज्ञान॰' इति च-पाठः । ७ 'यद् लक्ष्यं' इति च-पाठः । ८ 'मुख॰' इति क-पाठः । ९ 'संज्ञासत्कारा॰' इति च-पाठः । १० 'प्रस्तुता वेय॰' इति ख-च पाठः ।

एव । आगमसिद्धमेतिद्ति नानेन व्यभिचार इति चेत्, किं नेदिमि-त्थमिति न, किं वा न निश्चीयत इति?। आद्यपक्षे न प्रमाणमित्ययुक्तो मूलवंदानिह्नवः; चरमे तु निश्चीयत एव वचनेनेति व्यभिचारसिद्धिः। ५ इष्टश्च भवता वचनानुसारः पूर्वाचार्यमताङ्गीकरणात्।

# "ग्राह्यं न तस्य ग्रहणं न तेन ज्ञानान्तरग्राह्यतयाऽपि ग्रून्यम्।

(स्वो० व्या०)

आगमसिद्धमेतत्—अनन्तरोक्तमिति नानेन व्यभिचारः। इति चेत्, एतदा- १० शक्काह—किं नेदम्—आगमसिद्धमित्थमित्यतो न अनेन व्यभिचारः, किं वा न निश्चीयत इति अतो न ?। किञ्चातः ? उभयथाऽपि दोष इत्याह—आचपक्षे नेदिनि-त्थिमित्यस्मिन् न प्रमाणम् । इत्यं नेत्यं 'वेति क एतद् वेद ? इति—एवं प्रमाणाभावे सित अयुक्तो मूळवंशिनह्वाः, मूळवंशः—बुद्धश्रारद्वतीपुत्रोदयस्तिन्नह्व एविमिति। चरमे तु विकल्पे न निश्चीयत इत्यस्मिन्। किमित्याह—निश्चीयत एव १५ वचनेन तथोपठैव्धिरिति—एवं व्यभिचारसिद्धिः, अधिकृतहेतोरनैकान्तिकत्व-सिद्धिरित्यर्थः। इष्टश्च—अङ्गीकृतश्च भवता वचनानुसारः। कथिमत्याह—पूर्वा-चार्यमताङ्गीकरणात्। एतदेवाह—ग्राह्यं न तस्य—बुद्धविज्ञानस्य ग्राह्यमेतदित्यं ग्रहणं न तेन—बुद्धविज्ञानेन इदन्तया ज्ञानान्तरग्राह्यतयाऽपि शून्यमिदं

### (विवरणस्)

बौद्धमते भावात् सहोपलम्भनियमोऽस्ति, न चानयोरैक्यम्, अभ्युपगमप्रकोपात्। एवमेकस्मिन्नेव काँले ज्ञान-वेदनेऽनुभूयेते, न चैक्यमेतयोः। एवं सञ्ज्ञादिष्विप 'योज्यम्। ततः सहोपलम्भनियमादिति हेतुरनैकान्तिक एवेति स्थितम्।।

- (११) किं नेदमागमसिद्धमित्थमित्यतो नानेन व्यभिचार इति । किं ननैवेदमागमसिद्धं वस्तु चित्तचैत्तसहोपलम्भिनयमलक्षणम्। इत्थं यथा प्राञ्जलकृत्याऽव-२५
  बुध्यते तथा वर्तते इत्यतः कारणात्रानेन व्यभिचारः प्रेरणीयः। अयमभिप्रायः—इदमागमसिद्धं वस्तु यथा भवद्भिव्याख्यायते प्रतीयते च तथा न वर्तत एवेति। यथा नानेन व्यभिचार इति सहोपलम्भिनयमाल्यहेतोः कार्ये इति बौद्धाभिप्रायो भविष्यति कदाचित्।।
  - (१४) बुद्धशारद्वतीपुत्रोदय इति । बौद्धागमशास्त्रविशेषकः कश्चित् सम्भाव्यते ॥

<sup>9 &#</sup>x27;चेति' इति क-पाठः । २ 'सरखतीपुत्रो॰' इति क-पाठः । ३ 'लब्धेरिति' इति क-पाठः ।

४ 'कालज्ञान॰' इति क-पाठः । ५ 'योज्यन्ते' इति च-पाठः । ६ 'यदा' इति च-पाठः । ७ 'शरीरखतिपुत्रादय इति' इति ख-पाठः । ७ 'तिहिष्य इति' इति क-पाठः ।

94

## (मूलम्)

# तथापि च ज्ञानेमयः प्रकाशः प्रत्यक्षपक्षस्य तवाविरासीत्॥"

५ तथा "प्रेतवत् पुनः सन्तानोनियमः सिद्धः", तथा "नरकवत् पुनः सर्वं सिद्धम्" इत्याद् वचनसमर्थनात्; अन्यथा विचारायोगः स्वमात्रवेदनातिरेकेण सर्वानिश्चितेरिति। एवं न केवलमनैकान्तिकः

(स्रो० ब्या०)

तयैव तथापि च ज्ञानमयः प्रकाशस्तत्वाविसंवादी प्रत्यक्षपक्षस्य तैवावि१० रासीत्-प्रकटो वभ्व । "तथा प्रेतवत् पुनः सन्तानानियमः सिद्धः"
विशिकायां भावनाधिकारे उक्तम् । तथा "नरकवत् पुनः सर्वं सिद्धम्"
इत्यादि विशिकोक्तवचनसमर्थनात् । इत्यं चैतदङ्गीकर्त्तव्यमिलाह-अन्यथा
विचारायोगः । कथमिलाह-खमात्रवेदनातिरेकेण सर्वानिश्चितेः विज्ञानादन्यसानभ्युपगमाद् भवता इति भावः । एवम्-उक्तनीला न केवलमनै-

(विवरणम्)

- (९) प्रत्यक्षपक्षस्येति । शत्यक्षाः-सर्वे पक्षाः साध्यानि यस्य स तथा तस्य । एतच वृत्तं बुद्धस्तवनसम्बन्धि ॥
- ्र (१०) प्रेतवत् पुनः सन्तानानियमः सिद्ध इति । अयमत्रार्थः सम्भाव्यते— न हि प्रेतो मृत्वा पुनः प्रेत एव भवति, किन्त्वन्यो मनुष्यादिरेव । ततः प्रेत-२० वदन्येषामि प्राणिनां मृतानां पुनिर्द्धतीयवारं सन्तानस्य—सजातीयस्यैवानियमः— नियमाभावः सिद्धः, कदाचिद् विजातीयसन्तानतयाऽप्युत्पादादिति ॥
  - (११) नरकवत् पुनः सर्वं सिद्धमिति । सर्वमिष सांसारिकं वस्तु दुःखबहुळ-तया नरकवत् सिद्धम् , प्रतीतमित्यर्थः । 'पुनः'शब्दस्तु विंशतिकोक्तपाश्चात्यार्था-पेक्षया विशेषार्थो द्रष्टव्यः ॥
- २५ (१२) इत्यादि विंशिकोक्तवचनसमर्थनादिति । यथैतेषां वचनानामर्थः समर्थ्यते भवता (तथा) चित्तचैत्तसहोपलम्भिनयमलक्षणोऽर्थः किमिति न समर्थ्यत इत्यर्थः । अत्र च 'भाँद्यं न तस्य प्रहणं न तेन' इत्यादिना वृत्तेन बुद्धज्ञानस्वरूपं प्रतिपादितम् । अभेतनवाक्यद्वयेन तु बाह्यार्थसत्ता समर्थिता ॥

१ उपजातिः । २ 'नियमसिद्धः' इति क-पाठः । ३ 'तवाविरोशीत्' इति ङ-पाठः । ४-५ अत्रत्ये क-टिप्पणके यथा-आचार्यवसुबन्धुप्रणीते विकासिमात्रतासिद्धिप्रकरणद्वये 'विश्वतिकाकारिकाः' इति नामकमेकं प्रकरणम् । तत्र तृतीया तुरीया च कारिके यथा-

<sup>&#</sup>x27;'देशादिनियमः सिद्धः खप्तवत् प्रेतवत् पुनः। संतानानियमः सर्वैः पूयनद्यादिदर्शने ॥ ३ ॥ स्वप्नोपघातवत् कृत्यिक्रया नरकवत् पुनः। सर्वे नरकपालादिदर्शने तैश्व बाधने ॥ ४ ॥" वृतीयकारिकावृत्तौ 'सिद्ध इति वर्तते', चतुर्थकारिकावृत्तौ तु 'सिद्धमिति वेदितव्यम्' इति ।

६ 'सन्तानं सजातीय' इति क-पाठः । ७ 'प्राहकं भूतेनेत्यादिना' इति ख-पाठः । ८ 'ज्ञानस्य खरूपं' इति क-पाठः ।

असिद्ध्य, सहोपलम्भनियमस्योभयासिद्धत्वात्, भवतः सहार्था-योगात् तदपरस्यानभ्युपगमात्, अभ्युपगमे च साधनवैफल्या-दिति। परस्यापि नीलेन सह तद्धिय उपलम्भो नाभेदेन सिद्धः। भ भेदेन तु सहार्थसिद्धौ न साधनमिष्टसाधकमितरस्येति। न चाभेदस्य सहोपलम्भनियमस्य च व्याप्यव्यापकभावः, अन्यथाऽप्यस्या-विरोधात् ज्ञानज्ञेयतत्स्वभावत्वत एव नियमोपपत्तेः, ज्ञानस्यार्थ-ग्रहणस्वभावस्य सतः स्वसंविदितरूपत्वात् चित्रस्वभावतया तथात्वाविरोधात्, अर्थस्य च ज्ञानविविक्ततया तथा तथा तद्-१० ग्राह्यसभावत्वात्। इत्यपि सहोपलम्भनियम उपपचत एव, तयोग्यतालक्षणप्रतिबन्धसामध्यादिति। अनेनैतद्प्यपाकृतमेव

### (स्वो० व्या०)

कान्तिको हेतुः सहोपलम्भनियमाख्यः । किं तर्हि ? असिद्धश्च । कथमित्याह-सहोपलम्भनियमस्य नील-तिद्धयोः उभयासिद्धत्वात्, वादिप्रतिवाद्य- १५ सिद्धत्वादित्यर्थः । एतत्प्रकटनायाह-भवतः-तव सहार्थायोगात् नीलाभावेन । अत एवाह-तदपरस्यानभ्युपगमाद् धियो व्यतिरेकेण नीलसेलर्थः। अभ्यप-गमे तदपरस्य नीलस्य साधनवैफल्यात्, वाह्यसिद्धौव इति । परस्यापि-प्रतिवादिनो नीलेन सह तद्धियः-नीलिधय उपलम्भो नाभेदेन सिद्धः, भेदाम्युपगमात् । भेदेन तु सहार्थसिद्धौ सत्यां नील-तद्धियोः । किमित्याह-न २० साधनं प्रस्तुतमिष्टसाधकमितरस्य, साधनवादिन इति अर्थः। न चेत्यादि। न च अभेदस्य साध्यतयेष्टस्य सहोपलम्भनियमस्य च साधनत्वेनाभिहितस्य ट्याप्यव्यापकभावः । कथं नेत्याह-अन्यथाऽपि-अभेदमन्तरेणापि अस्य-सहोपलम्भनियमस्य अविरोधात्। एनामेवाह-ज्ञानक्रेयततस्य भावत्वत एव कारणात् सहोपलम्भिनयमोपपत्तेः । ज्ञान-ज्ञेययोस्तत्स्वभावत्वमभिधातुमाह- २५ ज्ञानस्यार्थग्रहणस्यभावस्य सतः स्वसंविदितरूपत्वात् चित्रस्रभाव-तया कारणेन तथात्वाविरोधात् ज्ञानस अर्थस्य च ज्ञानविविक्ततया हेतु-भूतया तथा तथा-तेन तेन प्रकारेण स्पष्टेतरादिना तद्ग्राह्यस्य भावत्वात्-ज्ञान-ग्राह्यसभावत्वात् । इत्यपि-एवमपि सहोपलम्भनियम उपपद्यत एवं तद्-योग्यतालक्षणप्रतिबन्धसामथ्यति तयोः-ज्ञानार्थयोरेवम्मूतयोग्यतालक्षण- ३०

१ 'असिद्धेश्व' इति ङ-माठः। २ 'अन्यथा मेदमन्तरेणापि' इति ङ-पाठः।

यदाहुरेके-"प्रत्यक्षोऽर्थः परोक्षं तु ज्ञानं तत्प्रत्यक्षतयाऽर्थापत्तिसमय-सेयम्" इति। अपाकरणं चास्य परोक्षत्वे ज्ञानस्यार्थप्रत्यक्षताऽसिद्धेः, 'ज्ञानेन ह्यर्थः प्रत्यक्षीक्रियते। तचेत् परोक्षं कथमर्थः प्रत्यक्षो नाम?। तेन प्रत्यक्षीकृतत्वादिति चेत्, न, आत्मानमप्रत्यक्षीकुर्वतोऽन्यप्रत्य-क्षीकरणासिद्धेः। इन्द्रियवत् सिद्धिरिति चेत्, न, तस्य वहिष्करण-

(स्वो० व्या०)

प्रतिबन्धसामर्थ्यादिति । एतेन-अनन्तरोदितेन एतदण्यपाकृतमेव-वक्ष्यमाणं १० यदाहुरेके-मीमांसकाः । किमाहुरित्याह-प्रत्यक्षोऽर्थः-नीलादिः, परोक्षं तु विज्ञानं तद्वाहकं तत्प्रत्यक्षतया-अर्थप्रत्यक्षतया कारणेन अर्थापत्तिसमव-सेयं ज्ञानमिति, यथोक्तं ज्ञाते त्वनुमानादवगच्छतीति । कथमपाकृतिमत्याह अपा-करणं चेत्यादिना । अपाकरणं च अस्य परोक्षत्वे ज्ञानस्य तात्त्विके सति । किमित्याह-अर्थप्रत्यक्षताऽसिद्धेः कारणात् । एतदेव भावयति ज्ञानेन यस्मादर्थः १५ प्रत्यक्षीक्रियते । तचेत् ज्ञानं परोक्षम् , एवं सति कथमर्थः प्रत्यक्षो नाम ? नैवेत्यर्थः । तेन-ज्ञानेन प्रत्यक्षीकृतत्वादिति चेत् प्रत्यक्षः । एतदाशङ्गाह-नेत्यादि । न,आत्मानमप्रत्यक्षीकुवेतः-ज्ञानस्य अन्यप्रत्यक्षीकरणासिद्धेः-

### (विवरणम्)

- (१२) ज्ञाते त्वनुमानाद्वगच्छतीति । ज्ञाते—परिच्छिन्ने (तुः ) पुनर्थे घैटा-२० दावनुमानात् सकाशादवगछचति—बुध्यते ज्ञानं, यतोऽयमर्थो मम प्रसक्षः समजनि । तज्ज्ञाने नूनमेतद्विषयं मम ज्ञानमभूदित्युहेखेनेत्यर्थः । यचार्थापत्तिसमवसेयं ज्ञान-मित्युत्तवा अनुमानादवगच्छतीत्युँक्तं तदर्थापत्यनुमानयोरस्य एव भेद इति छत्वा ॥
- (१५) एवं सित कथमर्थः प्रत्यक्षो नामेति । खेँतो हि परोक्षं स्त्रज्ञानं कथमर्थं प्रत्यक्षीकरोति ? । न ह्यप्रतीतं विशेषणं विशेषणं बुद्धं जनयति । तथाहि— २५ नीछत्वेऽनवबुद्धे सित न भवत्येवेद्दशी बुद्धिर्यदुत नीछं सरोजमिति । एवमत्राप्यर्थ इति विशेष्यस्य विशेषणं प्रत्यक्ष इति । एतच प्रत्यक्षत्वछक्षणं विशेषणमप्रतीतमेव ज्ञानस्य परोक्षत्वेऽङ्गीक्रियमाणेऽतः कथं तेनार्थो विशेष्यत इति ? ॥
- (१७) अन्यप्रत्यक्षीकरणासिद्धेरिति । यदि हि ज्ञानमात्मानमात्मनाऽवबुध्यते यदुताहमर्थम्रहणरूपतया परिणतं तँदा युज्यते तेनान्यस्य म्रहणम् । यदा तु ज्ञानमा- ३० त्मीयस्वरूपाववोधं प्रति लेष्टुप्रायं तदा कथमेषोऽर्थः म्रत्यक्ष इति भवत्यध्यवसायः ? ॥

१ 'बिहः करण॰' इति क-पाठः । २ 'तत्वेन ज्ञानं' इति ख-पाठः । ३ 'पटादा॰' इति च-पाठः । ४ 'त्युक्तमुक्तेस्तद॰' इति च-पाठः । ५ 'सतो हि' इति ख-पाठः । ६ 'सज्ञानं' इति क-पाठः । ७ 'यदा' इति म्न-पाठः । ८ 'प्रति छेष्टप्रायं' इति ख-पाठः ।

त्वेन तद्भावोपपत्तेः। अन्तःकरणे को दोष इति चेत्, न खलु ततः कत्तरि कियाधानमिति। यद्येवं ततः किमिति चेत्, न तेन युक्तितः कस्यचित् तत्प्रत्यक्षीकरणम्। तथाहि—परोक्षं ज्ञान- अ मात्मनः सर्वथा भिन्नं नातिशयाधायि तत्रार्थप्रत्यक्षनाहेतुरिति न न्यायोपेतमेतत्। यदि त्वात्मनि द्रव्यमनोवद् बोधिकयाधायकं

(स्वो० व्या०)

अर्थप्रत्यक्षीकरणासिद्धेः । इन्द्रियवत् सिद्धिरिति चेत् अर्थप्रत्यक्षतासिद्धिः । तथाहीन्द्रियमात्मानमप्रत्यक्षीकुर्वदर्थं प्रत्यक्षीकरोतीति सिद्धम् । एतदाशङ्गाह—१० नेत्यादि । न-नैतदेवं तस्य-इन्द्रियस्य बहिष्करणत्वेन हेतुना तद्भावोप-पत्तेः—स्वरोक्षस्याप्यर्थप्रत्यक्षीकरणभावोपपत्तेः । अन्तःकरणे—ज्ञाने को दोष इति चेत्, तद्भावोपपैत्तिति प्रक्रमः । एतदाशङ्गाह—न खल्ठ ततः—अन्तः-करणात् कत्तिरि क्रियाधानं यथा बहिष्करणादिति। यद्येवं न ततः कत्तिरि क्रियाधानम् । ततः किम्?। इति चेत्, एतदाशङ्गाह—न तेन—अन्तःकरणेन युक्तितः १५ —नीत्या कस्यचित् तत्प्रत्यक्षीकरणं—अर्थप्रत्यक्षीकरणम् । एतद्भावनायैवाह तथाहीत्यादिना । तथाहि—परोक्षं ज्ञानमात्मनः—जीवस्य सर्वथा भिन्नम्—एकान्तेनान्यत् नातिरायाधायि तन्न—आत्मिन एवं सत् अर्थप्रत्यक्षताहेतु-रिति—एवं न न्यायोपेत्वमेतत् । यदि त्वात्मिन द्रव्यमनोवदस्मद-

(विवरणम्)

(१४) यथा बहिष्करणादिति । बहिष्करणं हि जडं र्जंडत्वाचासंविदितम्, ततस्तादृशं सत् तद्नतः करणेन स्वसंविदितेनोपष्टम्भमानीतमात्मनि कियाधानायालं भवति । यदा त्वन्तः करणमि परोक्षं तदा उभयोरि करणयोः परोक्षत्वात् कथं केर्त्तरि कियाया अर्थाववोधलक्षणाया आधानं भवेत् १ । अयं चार्थस्तथाहीत्यादिना अनन्तरमेव वक्ष्यमाणेन स्फुटीभविष्यतीति ॥ २५

(१६) कस्यचित् तत्प्रत्यक्षीकरणमिति । अत्र कस्यचित्-प्रमातुः ॥

(१८) एकान्तेनान्यदिति । मीमांसकमते हि जीवाद् धर्मिणो भिन्नमेव ज्ञानं धर्मरूपम्, तस्य क्षणिकत्वेनाभ्युपगमात्, "न हि तत्क्षणमप्यास्ते" इत्यादि कुमा-रिल्ठवचनप्रामाण्यात् । आत्मा तु अनुवृत्तिन्यावृत्तिस्वरूपो न्यापी तन्मते, अतः कथमेकान्तक्षणिकं सँड्ज्ञानमात्मधर्मः स्यादिति ? ॥

१ 'पत्ताविति' इति ख-पाठः । २ 'तथा बहिःकरणा॰' इति क-पाठः । ३ 'मेतत् किं यदि' इति क-पाठः । ४ 'जडत्वाखाखसं॰' इति च-पाठः । ५ 'कर्तृकियाया' इति ख-पाठः । ६ 'लक्षणो आत्मानं भवेत्' इति ख-पाठः । ७ 'सज्ञान' इति ख-च-पाठः । अनेकान्तः ६

स्यात्, स्यात् तद्वेतुः; किन्त्वेवं सैव तत्त्वत आत्मसमवायिनी ज्ञानं न भवत्कल्पितवुद्धाख्यम् । सा चात्मधर्मत्वात् कथश्चित् पतदभेदात् तथास्त्रभावत्वात् प्रतीस्यनुग्रहप्रवृत्तेः स्वसंविदितैवेति ज्ञानप्रसक्षतासिद्धिः॥

स्यादेतत् यदि तदात्मिक्रियारूपमेवास्यसंविदितं सदर्थप्रत्यक्षता-कारि स्यात् को दोषः स्यात्?। उच्यते-सदैव (तस्यैव) तदप्रत्य-क्षतायां प्रमातुः क्रियान्तराभावात् अर्थप्रत्यक्षतेव न स्यादिति। १० हृ(१उ)स्नेवादिशून्योहि सुप्तर्कल्पोऽसो कथं किश्चित् प्रत्यक्षीकुर्यात्,

#### (स्वो० व्या०)

स्युपगतं बोधिकियाधायकं स्यात् ज्ञानं स्यात् तद्धेतुः-भवेदर्थप्रसक्षताहेतुः, किन्त्वेवं परिकल्पमाने सैव-बोधिकया तत्त्वतः-परमार्थेन आत्मसमवा-ियनी ज्ञानं न भवत्परिकल्पितं बुद्ध्याख्यं ज्ञानम्। ततः किमिस्याह-सा च-भ बोधिकियाऽऽत्मधर्मत्वात् कारणात् कथित्रत्त् तदभेदात्-आत्मनोऽभेदात् तथास्वभावत्वात्-स्वसंविदितस्वभावत्वात् प्रतीत्यनुग्रहपवृत्तेः तथाऽनुभव-भावेन स्वसंविदितेवेति-एवं ज्ञानप्रत्यक्षतासिद्धिः स्वसंविदितत्वेन।।

स्यादेतत्-अथैवं मन्यसे यदि तत्-ज्ञानम् आत्मिक्रियारूपमेवास्य-संविदितं सदेकरूपतयाऽर्थप्रसक्षताकारि स्यात् को दोषः स्यात् ? । न श्विदिसमिप्रायः । एतदाशङ्काह—उच्यते यो दोषः स्यात् । तस्यैव—अधिकृत-ज्ञानस्य तदप्रसक्षतायाम्—आत्माप्रसक्षतायां सस्यां प्रमातुः—आत्मनः क्रिया-न्तराभावात् कारणात् अर्थप्रसक्षतेव न स्यादिति अयं दोषः स्यात्। तत्सम-थैनायैवाह—ह्ह(१उ)ह्नेस्वादिद्यन्यो यस्मान्निष्कियः सुप्तकल्पोऽसी—आत्मा कथं

<sup>(</sup>विवरणम्)

२५ (२१) आत्माप्रत्यक्षतायामिति । ज्ञानेनात्मीयं स्वरूपं नावबुध्यत एव यदुता-इमर्थप्रहणरूपतया परिणतमिति ॥

<sup>(</sup>११-२२) क्रियान्तराभावादिति । ज्ञानलक्षणैव तदाऽऽत्मनः क्रिया, न स्वन्या । सा चौस्यासंविदितेति कथमर्थंप्रत्यक्षता ? ॥

<sup>(</sup>२३) उल्लेखादिशून्य इति । उल्लेखसात्कालिको विशिष्टोऽध्यवसायः । ३० 'आदि'शब्दात् स्मृत्यादिमहः ॥

१ 'बायिनि ज्ञानम्, न भवेत् कल्पितः' इति ग-पाठः । २ 'कल्पासौ कथं' इति क-पाठः । ३ 'भवेत' इति क-पाठः । ४ 'अर्थाप्रस्यक्षः' इति क-पाठः । ५ 'वा स्तर्सं ' इति च-पाठः ।

# तद्धि(?वि)कृतौ कर्मविद्रोषाधानस्याकिश्चित्करत्वात्? प्रदीपांचव-

(स्वो० व्या०)-

किश्चित् प्रत्यक्षीकुर्यात्? नैवेत्यर्थः। कुत इत्याह-तद्धि(? वि)कृतौ-आत्मा- विकृतौ सत्यां कर्मविद्योषाधानस्य-अर्थगतिवरोषाधानस्य अकिश्चित्करत्वात। एवं च ज्ञानेनार्थे विरोषः कियत इत्यप्यपास्तम्, इतरेतरसापेक्षः कर्तृकर्मित्रयाविधिरिति

(विवरणस्)

(६) कर्मविशेषाधानस्येति । कर्मणः—घटादेः पदार्थस्य विशेषाधानं—प्रकटता-करणं तस्य । कर्मशब्दश्चेवं व्युपाद्यते—कियते—क्रानेन प्रकटरूपतया निष्पाद्यते इति ६० कर्म—घटादिवस्तु तद् । अयमभिप्रायः—अर्थस्य प्राकट्यलक्षणे विकारे सम्पन्नेऽपि यावन्नाद्यात्मनो विकारोऽर्थप्रहणप्रवणतारूपः सञ्जायते तावन्नार्थप्रसक्षता सम्प-चत इति ज्ञानेनार्थविशेषः कियते इति । यथाहि दात्रेण लव्यस्यव विकारः कियते, न तु लावकस्य, तस्य तद्वस्यस्थैवोपलम्भात् । एवं ज्ञानेनाष्यर्थविशेषः प्रकटनारूपो विधीयते, न तु पुरुषे इति मीमांसकाभिप्रायः ॥

(७; पृ. ६८, पं. ८) इतरेतरसापेक्षः कर्तृकर्मित्रयाविधिरिति कृत्वेति । कर्तृ-कर्मणोः क्रियाविधिः-क्रियाविशेषः, क्रियाभेद इत्यर्थः। स कीदृशो वर्तत इत्याह-इतरेतरसापेक्षः। इतरः कत्ती कर्म वा इतरस्य कर्मणः कर्त्ववी सापेक्षी यत्र स तथा। कत्ती हि कियमाणं पदार्थमपेक्ष्य कर्तृत्वं लभते। कर्म च कत्तीरमङ्गीकृत्य कर्मत्व-माप्नोति । ततश्च कत्ती नियमात् कैर्मणा विकारमानीयते आत्मकर्तृत्वप्रवणतालक्षणम् ; २० अन्यथा प्रागवस्थायामकुर्वाणोऽपि कर्तृव्यपदेशमशुवीत । न चैतत् दृष्टमिष्टं वा । कर्म तु कत्री विकारमारोप्यत इति प्रतीतमेव । एवं चेतरेतरसापेक्षः कर्तृकर्मित्रया-विधिरिति सिद्धं भवति । यँच दात्रदृष्टान्तात् ज्ञानेन करणभूतेनार्थ एव विशेषः क्रियते, न ज्ञातरि पुरुषे इत्युच्यते तद्प्यनुपासितगुरोर्वचः । यदि हि दात्रेण र्लॅवितुर्न विशेष: कश्चिदाधीयत इति पक्षीिकयते तदा दात्रसम्बन्धात् प्राग्वदु २५ दात्रसम्बन्धेऽपि न स्याझवनिकया पुरुषस्य तिलतुषित्रभागमात्रस्थापि, तत्र विकारस्या-भावात् । तस्मादभ्युपगन्तव्यमेतद् यद्भत दात्रेण साधकतमेन कृत्वा पुरुषे कश्चिद् विकारः क्रियत इति । एवं ज्ञानेनापि ज्ञातरि अर्थप्रहणप्रवणतालक्षणो विशेषः क्रियते एवेसभ्युपगन्तन्यम् । सर्वथा अनाहितातिशयस्य त्वात्मनः प्रागवस्थायामिव विव-क्षितज्ञेयविषयो बोधो न स्यात्, तस्माद् विवशेनाप्यभ्युपगनःव्यमिदं यदुत ज्ञान-३० मात्मनः कथञ्चिद्भिन्नं खसंविदितं च, अन्यथा तु न कथञ्चनाष्यर्थप्रहणमुपपद्यत इति ।

<sup>9 &#</sup>x27;यावन्नाद्यात्मनो' इति च-पाठः। २ 'कर्मणो विकार' इति च-पाठः। ३ 'यस्वदात्र०' इति च-पाठः। ४ 'लवितरि विशेषः' इति क-पाठः।

भासितानामप्यन्धादिभिर्घटादीनामदर्शनात् । क्रियान्तराभ्युपगमे च तत्राप्ययमेव वृत्तान्तोऽस्मन्मतानुवादो वेत्यलं प्रपश्चेन ॥

निर्णीतमेतदसादुरुभिः प्रमाणमीमांसादिषु "परोक्षप्रकृतेरर्थप्रत्य-क्षताऽयोगात्, खप्रत्यक्षीकरणे च चेतनायाः कथं तर्ह्यात्मावेदनम-

## (स्वो० व्या०)

कृत्वा। इत्यं चैतदङ्गीकर्त्वयमिलाह-प्रदीपायवभासितानामप्यन्धादिभिः-प्रमातृभिः स्वित्रयाश्न्येर्घटादिनामदर्शनात् लौकिकमेतत् । क्रियान्तरा-१० भ्युपगमे च आत्मनः किमिलाह-तन्नाप्ययमेव वृत्तान्तः-अनन्तरोदितः अस्मन्मतानुवादो वा ज्ञानात्मधर्मतया । इत्यलं प्रपश्चेन ॥

निर्णातमेतदस्मद्भुरुभिः-पूर्वाचार्यैः प्रमाणमीमांसादिषु प्रन्थेषु। किंवि-शिष्टेन प्रन्थेनेत्याह-परोक्षप्रकृतेरिति। एवमादिनेति योगः । परोक्षप्रकृतेः-परोक्ष-भावस्य, ज्ञानस्रोति प्रक्रमः, अर्थप्रत्यक्षताऽयोगात्, स्वप्रत्यक्षीकरणे च-१५ आत्मप्रत्यक्षीकरणे च, अर्थस्येति प्रक्रमः, ज्ञातताकरणेनेत्यर्थः, चेतनायाः-बुद्धेः

### (विवरणम्)

न् चैतद् वाच्यं यथा दात्रेण भिन्नेनाप्यतिशयः क्रियते पामरस्य, एवं ज्ञानेनापि भिन्नेन सता पुरुषस्य विशेषः करिष्यते इति । यतो नैव दात्रेणैकान्तेनाविद्यमाना शक्तिः पामरस्याधीयते, किन्तु तस्मादभिन्नेव सा तेन पृष्टीक्रियते । तथा चोक्तम्—

२० "न हि स्वतोऽसती शक्तिः कर्तुमन्येन पार्यते" इति ।

यदि त्वविद्यमानाऽपि शक्तिर्लवित्रेण लवितुराधीयते तदोपलशक्लेऽपि किं न क्रियते, अविद्यमानताया अविशेषात् ?। तस्मालवितुरात्मभूतेव शक्तिः, बाह्यं तु करणमपेक्षत लपष्टम्भाय, न त्वविद्यमानायाः शक्तेर्जननाय।यत् त्वन्तरङ्गं करणं तत् कथं भिन्नं सद्तिशयमाधत्ते, अन्तरङ्गत्वक्षतिप्रसङ्गात् ?। न सर्वथा भिन्नेन वस्तुना २५ भिन्नस्य वस्तुनोऽतिशयः कियते, भेर-मकराकरयोरपि परस्परमतिशयकरणप्रसङ्गात्। तस्माद्भिन्नमेव ज्ञानमात्मनोऽतिश्रयालमिति स्थितम्॥

(१५) अर्थस्येति प्रँकम इति । अर्थस्य—घटादेः सम्बन्धिन आत्मनः प्रसक्धीकरणे इत्यर्थः। केन यत् (?) प्रसक्षीकरणिमत्याह—(१५) ज्ञातताकरणेनेति । ज्ञायते
यः कर्मतापन्नः स ज्ञातः, ज्ञातस्य भावो ज्ञातता तस्याः करणं—विधानं तेन,
३० ज्ञायमानत्वकरणेनेत्यर्थः ॥

१ द्रष्टव्यं ७१तमं प्रष्ठम् । २ 'यतोऽनेनैव' इति क-पाठः । ३ 'शयमिति' इति क-पाठः । ४ 'प्रतिकम इति' इति ख-पाठः ।

वेदने वा 'चेतनात्वम्?। न हि परप्रकाशनात् खात्माप्रकाशक इह प्रकाशो नाम। न च तदनुभवमन्तरेण स्मृतिः। अस्ति चेयं ज्ञान-विषयाऽपि, तथाऽर्थदर्शनरूपैवेयमिति न लाकिकम्, तदा तथा- ५

### (स्वो० व्या०)

कथं तद्यीतमावेदनमवेदने वाऽऽत्मनश्चेतनात्वं कथम् ? न हि परप्रकादा-नादेव आ(?स्वा)त्माप्रकादाकः सन् इह-लोके प्रकादाो नाम,प्रकाशश्च ज्ञान-मिति। इहैवाम्युचयमाह-न चेत्यादि। न च तदनुभवं-चेतनानुभवम्, ज्ञानानुभव-मित्यर्थः, अन्तरेण-विना स्मृतिर्युज्यते। अस्ति चेयं-स्मृतिः ज्ञानविषयाऽपि, १० तथाऽनुभूतेः, अर्थान्तरस्मृतिनिबन्धनत्वनार्थदर्शनं तथाऽर्थदर्शनं तदेव रूपं यस्याः सा तथाविधा। एतदुक्तं भवति-अर्थदर्शनात् प्राग्दष्टेऽर्थे स्मृतिस्ततस्तदा बुद्धानुमानं

#### (विवरणम्)

- (७) कथं तर्ह्यात्मावेदनमिति । अँर्थप्रसक्षताकरणो हि चेतनाया नियमा-दात्मीयस्वरूपावभासः समस्ति यदुताहमेतस्यार्थस्य प्रहणरूपतया परिणतेति ॥
- (७) चेतनात्वं कैथमिति । यो य आत्मीयं खरूपं नावबुद्धते स स न चिद्रपः, यथा छेष्टुः । नावबुध्यते चात्मीयं खरूपं चेतना मीमांसकमते, अतः कथें सा चेतनात्वमाप्रुयादिति ? ॥
- (८-९) प्रकाशश्च ज्ञानमिति । इह यो यः प्रकाशः स स स्वपरोभयप्रकाशको हृष्टः, यथा प्रदीपादिप्रकाशः। प्रकाशश्च ज्ञानम्, अतः स्वपरोभयप्रकाशकं भवत्विति॥ २०
- (११) तथाऽनुभूतेरिति। ज्ञानगोचराऽपि स्मृतिरनुभूयते लोके यदुत मम पूर्वकाले नीलाकारं ज्ञानमभवदिति। न चेयमस्वसंविदितज्ञानवादिनो मते घटते, ज्ञानस्य पूर्व- कालेऽननुभवात्। न चाननुभूतेऽपि विषये स्मृतिः प्रवर्त्तते, अतिप्रसङ्गव्याघातात्। अतोऽभ्युपगन्तव्यमेतद् यदुत पूर्वकाले ज्ञानेनात्मीयं स्कृत्पमात्मनेवावबुद्धमासीत्। ततः प्राच्यामवस्थां ज्ञानमात्मप्रतिबद्धां स्मरतीति स्मृतिरूपचत इँत्यभिप्रायः॥ २५
- (१२) ततस्तदा बुद्ध्यनुमानिमिति। ततः प्राग्दष्टार्थस्मतेः सकाशात् तदा अतीते काले यका बुद्धिस्तस्या अनुमानं भवति। यतो ममातीतार्थगोचरा स्मृतिः साम्प्रतमुत्पन्ना अत(ः) ज्ञाने (१ते) नूनं मम प्राक्काले तद्विषया बुद्धिरभवदिति रूप (१ स्थित)म् ॥

<sup>9 &#</sup>x27;चेतनत्वं न हि' इति ग्-पाठः । २ 'चात्मन०' इति छ-पाठः । ३ 'तथार्थान्तर०' इति छ-पाठः । ४ 'अथ प्रत्यक्षता' इति ख-पाठः । ५ 'भासः प्रकाशश्च ज्ञाह(१)मेतत्यार्थ०' इति ख-पाठः । ६ 'कथं यमिति' इति ख-पाठः । ७ 'इति पराभिप्रायः' इति ख-पाठः ।

स्मृति:-स्मरणम् ॥

(मूलम् ) तदभावात् कचिदपवर्गोपपत्तेरिति। एतेन निर्विषयज्ञानाभाव उक्तः। त चात्र प्रमाणम्, अनुमानाभावात् तल्लक्षणायोगात् अर्थापत्तेरप्य-

(स्वो० व्या०)
ततस्तत्समृतिरिति। एवमर्थद्द्रीनरूपैवेगं-समृतिरिति न लौकिकं तदा-तिसम् अर्थग्रहणकाले तथा-तेन स्मर्तव्यग्रहणरूपेण तदभावात् तस्य-स्मर्तव्यस्यार्थ-स्याभावात्। अभावश्च कचिदपवर्गोपपत्तेविनाशसम्भवात्। ततश्च निर्विषयं तद्र्थस्मरणिमत्यर्थः, न च निर्विषयं ज्ञानिम्थते परेः। अत एवाह-एतेनेत्यादि।
१० एतेन-अनन्तरोदितेन निर्विषयज्ञानाभाव उक्तः, तैमिरिककेशादिज्ञानाभाव इत्यर्थः। न चात्र प्रमाणम्, अर्थज्ञानाद् बुद्धाविति प्रक्रमः। नन्वस्त्यनुमानं यदाह भाष्यकारः-''ज्ञाते त्वनुमानादवगच्छिति'' इति। एतदाशङ्काह-अनुमानाभावात्। अभावश्च तल्लक्षणायोगात्-अनुमानलक्षणायोगात् (विवरणम्)

१५ (६) ततस्तरसृतिरिति । ततः – तदा बुद्धानुमानात् तत्समृतिः तस्याः – तदा बुद्धेः

- (६) ऐवमर्थदर्शनरूपैवेयं स्मृतिरिति न लौकिकमिति । एवम्-उक्तेन । कारेणार्थदर्शनरूपैव-वार्तमानिकार्थदर्शनरूपैवेयं स्मृतिरित्येतत् परकीयं मतं न-नैव लौकिकम्, अपि तु लोकमार्गोत्तीर्णम् । अयमत्र भावः-साम्प्रतकालभाविनोऽर्थ- २० दर्शनात् प्राग्दष्टेऽर्थे स्मृतिस्ततस्तदा बुद्ध्यनुमानं ततस्तत्स्मृतिर्भवति । यतस्ततो वार्तमानिकार्थदर्शनरूपैवेयमस्तु, तद्वेतुकत्वात् तस्या इति यदुच्यते मीमांसकेन तद्लौकिकमेवेति ।।
- (८) विनाशसम्भवादिति । यदि प्राच्यार्थस्मरणात् तद्विषयज्ञानसमृतिरित्यङ्गी-क्रियते, तदा विद्युदादिः क्षणिकः पदार्थस्तत्कालविनष्टः कथं साम्प्रतं स्वज्ञानसमृतिहेतुः २५ स्यादिति ? । यदि तु ज्ञानं स्वसंविदितमभ्युपेयते तदा तस्य साम्प्रतमपि पर्यायान्तरा-विष्टस्य सन्निहितत्वात् स्मृतिर्युज्यत एवेति ॥
- (१०) तैमिरिककेशादिज्ञानाभाव इति । तैमिरिकस्य यत् केशादिज्ञानं तस्याभावो भट्टमते प्राप्नोतीत्यर्थः । तथाहि—तैमिरिकस्य शशधरद्वितयगोचरमुत्पद्यते ज्ञानम्, तत्र च बाह्यविषयस्यामत्त्वात् । अतः कथं तत्र बाह्यार्थः प्राकट्याद् विज्ञान- २० मनुमी यते १। न ह्यविद्यमानोऽर्थः प्रकटो भवति, अतो विज्ञानमेव तत्तादृशमुपप्रवरूपं स्वसंविदितमभ्युपगन्तव्यम् । स्वसंविदिते हि तस्मिन्नभ्युपगन्यमाने आत्मीयस्वरूपाव- बोध आत्मनेवोपपद्यते, अन्यथा तु भ्रान्तविज्ञानाभाव एव स्यादिति ॥

(११) अर्थज्ञानाद् बुद्धाविति प्रक्रम इति । अर्थज्ञानात्-अर्थप्राकट्याद् बुद्धौ साध्यायां इत्येगोऽर्थः प्रक्रमाहम्यत इत्यर्थः ॥

१ 'न त्वस्त्यनु॰' इति ङ-पाठः। २ 'एवं दर्शनरूपै॰' इति क-पाठः। ३ 'तस्येति' इति क-पाठः। ४ 'प्राप्त्यार्थ॰,' इति च-पाठः। ५ 'स्वसंविदितेदितदि तस्ति॰' इति ख-पाठः।

भावेऽप्रवृत्तेबुद्धिव्यक्तेश्च तदाऽसत्त्वेनाभावात् तदव्यतिरिक्तस्य च सामान्यस्येतरस्यापि तद्यहणे ग्रहणात् । इति स्वात्मन्यपि तत्-सम्बन्धिचेष्टाऽग्रहे परावबोधाय शास्त्रकरणमयुक्तमित्येवमादिना"॥ ५

#### (स्वी० ब्या०)

पक्षधर्मत्वाद्यभावेन अर्थापत्तिरनुमानशब्देनाभिष्ठेतेत्येतदाशक्क्याह—अर्थापत्तेरण्य-भावेऽप्रवृत्तेः कारणात् भावोपलम्भकप्रमाणान्तर्गतत्वेन। यदि नामैवं ततः किमि-त्याह—बुद्धिव्यक्तेश्च अनुमेयायाः तदा—तिसिन्ननुमानकालेऽस्तत्त्वेन हेतुना श्वणिकतयाऽभावात् तदव्यतिरिक्तस्य च—बुद्ध्यव्यतिरिक्तस्य च सामान्यस्य १० बुद्धिसामान्यस्याभावात् इतरस्यापि—व्यतिरिक्तस्य व्यतिरिक्ततया बुद्धिसामान्यस्य तद्ग्रहे । किमित्याह—अग्रहणात् । इति—एवं स्वात्मन्यपि तत्सम्बन्धि-चेष्टाऽग्रहे—बुद्धिसम्बन्धिचेष्टाऽग्रहे सित पराववोधाय शास्त्रकरणमयुक्त-मेव(?), परपरिज्ञानासम्भवादिति भावः । एवमादिना ग्रन्थेन निर्णीतमेतदस्मद्ध-रुभः । निर्णीता हेतुवक्तव्यता ।।

#### (विवरणम्)

- (७) पक्षधमंत्वाद्यभावेनेति । अर्थप्राकट्याद्वेतोः सकाशादर्थगोचरज्ञातस्य सत्त्वं साध्यते मीमांसकैः। न चै।र्थप्राकट्यस्य ज्ञानेन सह पक्षधमंत्वादयो हेतुधमीः परिच्छेत्तं पार्यन्ते, क्षणिकत्वेन क्षॅानस्यार्थप्राकट्यसमये प्रलयप्राप्तत्वात्। ननु यद्यप्यर्थ-प्राकट्यसमये विवक्षितबुद्धिसणो नास्ति, तथापि बुद्धिसामान्यं भविष्यतीत्याह—२० (१०-१२) तद्व्यतिरिक्तस्येत्यादि यावद् प्रहणादिति। अयमिप्रायः—तद्बुद्धि-सामान्यं विवक्षितबुद्धिसणाद्व्यतिरिक्तं व्यतिरिक्तं वा इति विकल्पयुगलम्। तत्र यद्य-व्यतिरिक्तमिति पक्षः कक्षीक्रियते स न घटत एव, विवक्षितबुद्धिसणनाशे तद्व्यति-रिक्तत्या तत्सामान्यस्थापि विनष्टत्वात्, अन्यथा द्यभेद एव न स्यात्। अथ व्यति-रिक्तमङ्गीक्रियते तर्हि बुद्धिव्यतिरिक्तेन प्रहणे गृद्धत एव । ततो न हि गोचरप्रतीता २५-गोत्वप्रतीतिः कस्याप्युपजायते । न च बुद्धिव्यतिरिक्ते प्रहणे कश्चिदुपायस्ते सम्भवति, अर्थप्राक्षालबुद्धिविनष्टत्वात् ॥
- (१३) बुद्धिसम्बन्धिचेष्टाऽग्रहे इति । बुद्धिसम्बन्धिन्याश्रेष्टाया अग्रहे । मदीया बुद्धिरेवं च भैवयेवंविधविरोधाभावे इयर्थः ॥
- (१४) एवं परिज्ञानासम्भवादिति। न ह्यात्मन्यज्ञाते सति परः परिज्ञायत इति ॥ ३०

<sup>9 &#</sup>x27;शहेऽप्रहणात्' इति तु न्याख्यायाम् । २ 'बुद्धिरन्यक्तप्रहे किमिलाह्' इति दुः-पाठः । ३ 'चार्थ-प्राकनचार्थप्राकट्यस्य' इति ख-पाठः । ४ 'तस्यार्थप्राकट्यः दित क्द-पाठः । ५ 'प्राकट्या[र]काले बुद्धे॰' इति ख-पाठः । ६ 'भान्ये लेवं॰' इति ख-पाठः ।

साम्प्रतं यदुक्तं 'द्विचन्द्राद्वित्' इत्येतन्निरूप्यते । अयं दृष्टान्तो हि वर्तते । अस्य चायमथें प्रिमेन्नेतः —योऽयं द्वितीयचन्द्रोऽलीकप्रति- 'भासस्तस्य सहोपलम्भानयमोऽस्ति। न चासौ ततो भिन्नः, भेदेऽवस्तु- त्वाप्रसङ्गात् । ततश्च विज्ञानमेव तत्तादृष्ठां बाह्यार्थग्रहणसभाव- मिवावभासमानमप्यबहिगों चरमेव । एवमिललमेव विज्ञानमिति । एतचानालोचितसुन्दरम्, तस्य भ्रान्तत्वेन तथात्वाविरोधात्। भ्रान्तत्वं च बाधकप्रत्ययोपलब्धेदों षजत्वेन सकललोकसिद्धत्वात् तदनु- भव एव तथाप्रतीतेः । एवं तद्दलात् तज्जातीयानामेव तत्त्वव्यस्था- पनं युक्तम्, न तु सामान्येन सर्वेषाम्, अतिप्रसङ्गात् । न हि ग्राह्या-

( स्वो० व्या०)

साम्प्रतं यदुक्तं पूर्वपक्षग्रन्थे प्व-द्विचन्द्रादिवदिति निदर्शनत्वेन एतन्नि-रूप्यते । अयं हि दृष्टान्तो वर्तते । अस्य चायमथीं ऽभिप्रेतो दृष्टान्तस्य १५ योऽयं द्वितीयचन्द्रः । किंविशिष्ट इत्याह-अलीकप्रतिभासो बहिस्तद्भावेन तस्य सहोपलम्भनियमोऽस्ति बहिश्रन्द्रेण । न चासौ-चन्द्रस्ततः-अलीक-प्रतिभासाद् भिन्नः । कुत इत्याह-भेदे वस्तुत्वप्रसङ्गाद् वहिर्द्वितीयचन्द्रस्यापि वस्त्वभिशायः । ततश्चेत्यादि । ततश्च विज्ञानमेव तत्तादृशं-द्विचन्द्राकारं बाह्यार्थग्रहणस्वभावमिव अवभासमानमपि तथाप्रतीतेः। किमिलाह-२० अवहिर्गोचरं-बहिस्तस्य द्वितीयचन्द्रमसोऽभावात् । अयं भावः- किल परस्यापि सिद्ध एव दृष्टान्तः । अयमर्थोपनयः । एवं द्विचन्द्रवद्खिलमेव विज्ञानं बाह्यार्थ-प्रहणसभाविमव अवहिर्गोचरिमिति । अत्राह सिद्धान्तवादी-एँतचानालोचित-सुन्दरम्-अनन्तरोदितम् । कथिमिलाह-तस्य-द्विचन्द्रविज्ञानस्य भ्रान्तत्वेन हेतुना तथात्वाविरोधात्-अवहिर्गीचरत्वाविरोधात् । भ्रान्तत्वं च तस्य बाध-२५ कप्रत्ययोपलञ्घेः तिमिरापगमेन । एतत्थिरीकरणायैवाह-दोषजन्वेन तिमिर-मधिकृत्य सकललोकसिद्धत्वात् द्विचन्द्रज्ञानस्य तदनुभव एव-द्विचन्द्रानुभव एव सित तैमिरिकस्थापि तथाप्रतीते:-दोषजत्वेन प्रतीतेः। प्रतीतिश्च चिकित्सा-करणगम्या एवं च कृत्वा तद्वलात्-द्विचन्द्रज्ञानवलात् तज्जातीयानामेव आन्तानां तत्त्वव्यवस्थापनं युक्तं साधम्यीसिद्धेः । न तु सामान्येन सर्वेषां

(विवरणस्)

**१०** (२०) परस्यापीति । आचार्यस्य ॥

१-२ ५१तमे पृष्ठे । १ वतोऽस्ति इति क-पाठः । ४ 'एतदप्या इति क-पाठः ।

कारादिमद् विज्ञानमनुभ्यत इति तत्तत्स्वभावतया सर्वस्यैव तथा-विधत्वकल्पनं न्यायोपपन्नं बुद्धविज्ञानानामतथाविधत्वात्। न चेद-मतथाविधत्वममीषां तदितरेभ्यो 'भेदकभेदमन्तरेण, न्यायतोऽनुप- ५ पत्तेः, पृथग्जनविज्ञानानामपि प्रमाणतदाभासाभ्युपगमात्, तन्नापि संवादिज्ञानजनकानां तदितरेभ्यस्तथैव भेदात्, भेदकमन्तरेण समानभेदहेतुमात्रात् तथाभेदासिद्धेः,अतिप्रसङ्गादिति। एवं द्विचन्द्रे-तरादिविज्ञानानामपि भेदको भेदः समभ्युपगन्तव्यः। स च भेद-

### (स्बो० ब्या०)

-ज्ञानानाम् । कुत इत्याह-अतिप्रसङ्गात् । एनमेवाह न हीत्यादिना । न हि याद्याकारादिमत्, 'आदि'शब्दात् ग्राहकाकार्परिग्रहः, विज्ञानमनुभ्यत इति कृत्वा तत्स्वभावतया कारणेन सर्वस्यैव-विज्ञानस तथाविधत्व-कल्पनं-ग्राह्याकारादिमत्त्वकल्पनं न्यायोपपन्नम् । कथं नोपपन्नमित्याह-बुद्ध-विज्ञानानां परपक्षेऽपि अतथाविधत्वात्, अग्राह्याकारादिमत्वादित्यर्थः । यदि १५ नामैवं ततः किमित्याह-न चेदमित्यादि । न चेदमतथाविधत्वम्-अनन्तरी-दितममीषां-बुद्धविज्ञानानां तदितरेभ्यः-प्राह्याकारादिमद्विज्ञानेभ्यः सकाशाद भेदक भेदं-भेदकविशेषमन्तरेण-विना । कुत इलाह-न्यायतोऽनुपपत्तेः, अतथाविधत्वस्य, समानहेतूनामसमानत्वायोगादित्यर्थः । समानं च बोधमानं परनीत्या सर्वविज्ञानहेतुस्तदपराभावेनेति भावनीयम् । तथा पृथग्जनविज्ञानामापि - २० याह्याकारादिमतां प्रमाणतदाभासत्वाभ्युपगमात् कारणात्। एवं च तत्रापि-पृथग्जनविज्ञानसमुदाये संवादिज्ञानजनकानां प्रमाणानां तदितरेभ्यः-तद-जनकेभ्यः प्रमाणाभासेभ्यः सकाशात् । किमिलाह-तथैव-तत्तदाभासतया पृथग्जन-बुद्धविज्ञानवद् भेदात्। यदि नामैवं ततः किमित्याह-भेदकं-वस्त्वन्तरमन्तरेण समानभेदहेतुमात्रादेव-केवलात् तथा-जातिभेदेन भेदासिद्धेः। असिद्धिश्र २५ अतिप्रसङ्गात्, बुद्धविज्ञानानामपि जातिभेदप्रसङ्गेनेति। एवं द्विचन्द्रेतरादि-विज्ञानानामपि भेदकः कश्चिद् भेदः समभ्युपगन्तव्यो येन तानि

१ 'भेदकम्, भेद॰' इति ग-पाठः । २ 'भेदकार्थ' इति क-पाठः । ३ 'त्वात् प्राह्म॰' इति क-पाठः । अनेकान्त॰ १०

कोऽर्थ एवास्तु, किमन्येन खहेतुपरम्पराजनितहेतुभेदादिना किएतेन बोधमात्रतत्त्रवादिनोऽस्य प्रदीर्घपरम्परायामपि तन्मात्रातिरेकेण ५ विशेषासिद्धितोऽभिधानमात्रत्वादिति । अर्थस्तु सत्क्षयोपशमादि-मतोऽश्रान्तज्ञानहेतुरितरस्य तु विपर्ययहेतुरिति न किश्चिदत्रावद्यम्, लोकसमयसिद्धत्वात् । आह-आन्तरहेतोरेव तद्भेदाभ्युपगमे को दोषः ? । ननु न कश्चित्, अपि तु बाह्यार्थसिद्धिरेव । बोधमात्रख-तत्त्वानि हि सर्वचित्तानि, न तदितिरिक्तं भेदकमिति तन्मात्रनिबन्ध-१० नत्वाद् विजातीयभेदासिद्धेः, अस्य चानुभवसिद्धत्वात् तद्भेदा-पादकं तत्कालुष्यकारि वस्तु सत् कर्माङ्गीकर्त्तव्यम्, अन्यथा बुद्धस्येव

(स्वो० व्या०)

तदन्येभ्यो बुद्धादिविज्ञानेभ्यो भिद्यन्त इति । स च भेदकः-भेदः अर्थ एव अस्तु बाह्यः, किमन्येन खहेतुपरम्पराजनितहेतुभेदादिना कल्पितेन? १५ 'आदि'शब्दाद् वासनाशत्त्रयादिग्रहः । किमिति तत्कल्पनाऽयुक्तेत्याह-बोधमान्न-तत्त्ववादिनः-वादिनः अस्य-खहेतुपरम्पराजनितहेतुभेदादेः प्रदीर्घपरम्परा-यामपि सत्यां तन्मात्रातिरेकेण-बोधमात्रातिरेकेण विद्योषासिद्धितः र्कारणादिभधानमात्रत्वादसेति । अर्थस्तु बाह्यः सत्क्षयोपशमादिमृतः पुंसः, 'आदि'शब्दात् सातोदयादिग्रहः, अभानतज्ञानहेतुः-एकचन्द्रादिज्ञानहेतुः; २० इतरस्य तु-असत्क्षयोपशमादिमतः विपर्ययहेतु:-द्विचन्द्रादिज्ञानहेतुरिति-एवं न किञ्चिदत्रावद्यं-पापम् । तथाहि-नैकचन्द्रादिव्यतिरेकेण कृष्णक्षपादौ द्वि-चन्द्रज्ञानोदय इत्यपालोचनीयमिति न किञ्चिदत्रावद्यम् । कुत इत्याह-लोकसमय-सिद्धत्वीत्। आह्-आन्तरहेतोरेव सकाशात् तद्भेदाभ्युपगमे-द्विचन्द्रादि-ज्ञानभेदाम्युपगमे, प्रक्रमाद् बुद्धादिज्ञानेभ्यः, को दोष इति ?। एतदाशङ्क्याह-न २५ कश्चिदन्यः, अपि तु बाह्यार्थसिद्धिरेव। कथमिलाह-बोधमात्रखतत्त्वानि-बोधमात्रखलक्षणानि यस्मात् सर्वचित्तानि, न तदतिरिक्तं-बोधातिरिक्तं भेदकं वस्तु इति-एवं तन्मात्रनिबन्धनत्वात्-बोधमात्रनिबन्धनत्वात् विजातीय-भेदासिद्धेः प्राह्याकारादिमत्त्वेन अस्य च-विजातीयभेदस्य अनुभवसिद्धत्वात् हेतोः । किमित्याह-तद्भेदापादकं-विजातीयभेदापादकं बुद्धविज्ञानेभ्यः, पृथग्-३० जनविज्ञानानामिति प्रक्रमः। तत्कालुष्यकारि-बोधमात्रकाळुष्यकारि वस्तु सत्-अपरिकल्पितं कर्माङ्गीकर्त्तव्यं ज्ञानावरणीयादिः अन्यथा-तदनभ्युपगमे बुद्धस्येव

१ सातवेदनीयकर्मण उदयादिग्रहः। १ 'त्वात् आन्तरः' इति क-पाठः।

प्रभूतबुद्धानां वा खरूपभेदेऽपि चित्तमात्राद् भ्रान्तेतरभेदाभाव इति बाह्यार्थसिद्धिः । इयं चैवमर्थतोऽसकृदुक्तैवाभिनिविष्टस्त्वत्र पर इति पौनःपुन्येनोच्यते ॥

एवं खप्तविज्ञानमपि जाग्रद्विज्ञानविज्ञातीयम्, आविल्बोधवद्, भ्यस्तथादर्शकत्वेऽपि स्वमिथ्यात्वावसायंहेतुः प्रवृत्तिनिवृत्ति-कृदाविद्वदङ्गनादिसिद्धमनुभूतदृष्टादिनिमित्तं भ्रान्तमेव । न तन्नि-दर्शनात् तद्विजातीयमपि सर्वं तथा भवितुमहित। न च तदपि चित्त-मात्रोद्भवम्, बुद्धादीनामसम्भवात्, अपि तु कमीविल्चित्तजमेव। १०

(स्वो० व्या०)

कस्यचिदेकस्य प्रभृतबुद्धानां वा सन्तानभेदेन स्वरूपभेदेऽपि सित व्यत्तय-पेक्षया चित्तमात्रात् केवलात् भ्रान्तेतरभेदाभावः बोधमात्राविशेषात् इति— एवं बोधाद् भिन्नकर्मभावेन वाद्धार्थसिद्धिः। परिभावनीयमेतत् इयं च-बाद्धार्थ-सिद्धिः एवम्-उक्तनीत्याऽर्थतः-सामर्थ्येन असकृदुक्तैवेहैव प्रन्थेऽभिनिविष्ट- १५ स्त्वत्र—बोधमात्रतत्त्ववादे पर इति कृत्वा पौनःपुन्येन उच्यते बाद्धार्थसिद्धिः॥

एवं स्वमविज्ञानमपि जाग्रद्विज्ञानविजातीयम्। किंविशिष्टिमित्याह-आविल्वोधवत्-अस्पष्टवोधवद् भ्रयस्तथादर्शकं-प्रायः पुनस्तथादर्शकं यथा सकृद् दृष्टिमिति कचिद् दर्शकत्वेऽपि द्विस्तथा स्वमदर्शने स्वमिथ्यात्वावसाय-हेतुः प्रबुद्धविज्ञानतस्तथोपलब्धेः प्रवृत्तिनिवृत्तिकृत्-प्रवृत्तिनिवृत्तिकरणशीलं २० ततः प्रवृत्त्यसिद्धेः आविद्धदङ्गनादिसिद्धं स्वप्नविज्ञानमेवम्भूतमनुभृतदृष्टादि-निमित्तम्,

निमित्तम् , "अणुहूयदिद्वविं(?चिं)ति(अ)सुअपँगइविगारदेवयाणूवा । सुमिणस्स निमित्ताइं पुण्णं पावं च णाभावो ॥"

इसादिवचनादत एवम्म्त्मेतद् भ्रान्तमेव। न तन्निदर्शनात्—स्वप्तविज्ञानो-२५ दाहरणेन तद्विज्ञातीयमपि—जाग्रद्विज्ञानं सर्वं तथा भवितुमहिति—भ्रान्तं भवितुमहिति। न च तदपि—स्वप्तज्ञानं चित्तमात्रोद्भवम्। कुत इसाह—बुद्धादी-नामसम्भवात् स्वप्तविज्ञानस्, अपि तु कर्माविलचित्तज्ञमेव स्वप्तविज्ञानम्

(विवरणम्)

(२३) अणूवा इति । अन्पः सजलो देशः ॥

ąо

१ 'हेतुप्रवृत्ति॰' इति ग-पाठः । २ 'अदर्शकं' इति ङ-पाठः । ३ 'हूयदिट्टतिअसुअ॰' इति क-पाठः । ४ 'पयइविगारदेवयाण्वं' इति ङ-पाठः । ५ छाया-अनुभूतदृष्टवृन्ति(शचिन्तित)श्रुत-कृतिविकारदेवताऽनूपाः(१) । स्वप्नस्य निमित्तानि पुण्यं पापं च नाभावः ॥ ६ अण्पा' इति च-पाठः ।

न ततोऽपि न बाह्य(?ह्यार्थ)सिद्धिरित्यवहितैभीवनीयम्॥

इतश्च बाह्यार्थसिद्धिः, विज्ञानमात्रस्यैवायोगात्, विकल्पानुप-५ पत्तेः। विज्ञानं हि ग्राह्यरूपं वा स्याद् ग्राहकरूपसभयरूपमनुभय-रूपम्, प्रकारान्तरासम्भवात्। तत्र ग्राह्यरूपत्वे सकलविज्ञानानामेव रूपान्तराभावादेकस्वभावत्वाद् ग्राहकविज्ञानानुपपत्तेः ग्राह्यरूप-त्वायोगात् निमित्ताभावादितप्रसङ्गापत्तेस्तदभावप्रसङ्गतः प्रतीत्या-दिवाधा॥

ग्राहकरूपत्वेऽप्यभिधानान्तरेणाप्यस्यैवानुवृत्तेरिति । ग्राहकमेव

(स्वो० ब्या०)

अन्यच भ्रान्तं न ततोऽपि-स्वप्तविज्ञानात् न वाद्यार्थसिद्धिः, किन्तु वाद्यार्थ-सिद्धिरेव कर्माविठचित्तजत्वेन तद्भिन्नकर्मसिद्धेरित्यवहिते भीवनीयमिति ॥

अभ्युचयमाह इतश्च बाह्यार्थसिद्धिरित्यादिना। कथमित्याह-विज्ञानमात्र१५ स्यैव-केवलस अयोगात्। अयोगश्च विकल्पानुपपत्तेः। एनामेवाह-विज्ञानं
हि ग्राह्यरूपं वा स्यादेकान्तेन ग्राहकरूपमुभयरूपमनुभयरूपं वेति
विकल्पाएतावत एव, प्रकारान्तरासम्भवात्। किञ्चातः? सर्वथाऽपि दोष इत्येतर्वाह तन्नेत्यादिना। तत्र ग्राह्यरूपत्वे विज्ञानसैकान्तिके किमित्याह-सकलविज्ञानानामेव अण्वादिरूपवद् रूपान्तराभावात्। अभावश्च एकस्वभावत्वात्।
२० यदि नामेवं ततः किमित्याह-ग्राहकविज्ञानानुपपत्तेः। यद्येवं ततः किमित्याहग्राह्यरूपत्वायोगात्। अयोगश्च निमित्ताभावात्, सम्बन्ध्यभावादित्यर्थः।
तदभावेऽपि ग्राह्यरूपत्वाभ्युपगमेऽतिमसङ्गापत्तेः-ग्राहकरूपत्वापत्त्या तदभावप्रसङ्गतः-ग्राह्यरूपत्वाभावप्रसङ्गतः। किमित्याह-प्रतीत्यादिवाधा उभयाभावेन।
'आदि'शब्दात् तदभ्युपगमग्रहः॥

२५ ग्राहकरूपत्वेऽपि ज्ञानसैकान्तेनाभ्युपगम्यमाने किमित्याह-अभिधाना-न्तरेणास्यैव-अनन्तरोदितस्य अनुवृत्तेः कारणात् प्रतीत्यादिवाधेति। इह चाभिधानान्तरयोजनैवं कार्या-तत्र ग्राहकरूपत्वे सकठिवज्ञानानामेव रूपान्तराभावादेक-स्वभावत्वाद् ग्राह्यविज्ञानानुपपत्तेः ग्राहकरूपत्वायोगान्निमित्ताभावादितिप्रसङ्गापत्तेः

(विवरणम्)

३० (१२) अन्यच श्वान्तमिति । अन्यदिष यद् श्वान्तं ज्ञानं मृगतृष्णिकादिगोचरं तदिष कर्माविलचित्तजमेव । वृत्तिकृता सुखावबोधाय सूत्रनिरपेक्षमुक्तमिति ॥

१ 'धानान्तरेणैबानुवृत्तेरिति' ग-पाठः । २ 'अन्यत्वभ्रान्तिमिति' इति च-पाठः ।

सत् तत् संवेदनान्तरग्राह्यमिति चेत्, न, तस्योभयरूपतापत्तेः। न हि तद् येनैव खभावेन ग्राहकं संवेदनान्तरस्य तेनैव ग्राह्यम्, सर्वथा तदेकत्वे तद्वाह्यग्राहकयोस्तुल्यतापत्तिः, तत्सम्बन्धिखभावेकत्वा- ५ न्यथाऽनुपपत्तेः, सम्बन्धमन्तरेण तत्तद्भावासिद्धिः, अतिप्रसङ्गा-

(स्वो० व्या०)

तद्भावप्रसङ्गतः प्रतीत्यादिवाधा इति । ग्राहंकमेव सत्-भवत् तत्-विज्ञानं संवेदनान्तरग्राद्धं-विज्ञानान्तरग्राद्धम् । इति चेत्, एतद्याङ्क्याह्-न, तस्य-विज्ञानस्य उभयरूपतापत्तेः । आपतिश्च न यसात् तत्-विज्ञानं येनेव १० स्वभावेन आत्मसत्ताख्येन ग्राहंकं संवेदनान्तरस्य-विज्ञानान्तरस्य कर्मरूपस्य तेनेव ग्राह्यं संवेदनान्तरस्येति युज्यते । कुत इत्याह्-सर्वथा-सर्वैः प्रकारैः तदेकत्वे तयोः-स्वभावयोरेकत्वे । किमित्याह-तद्भाद्यग्राह्कयोः तस्य-विज्ञानस्य ग्राह्य-ग्राह्वकयोः संवेदनान्तरे तयोरित्यर्थः । तयोः किमित्याह-तुल्यतापैत्तः । कथिमत्याह-तत्सम्बन्धिस्यभावेकत्वान्यथाऽनुपपैत्तेः तयोः-ग्राह्य-ग्राहकयोः संवेदनान्त- १५ रयोः सम्बन्धिस्यभावेकत्वं तद्ग्राह्यग्राहकत्वेनाधिकृतविज्ञानस्य तदन्यथाऽनुपपत्ति । एतद्भावनायेवाह-सम्बन्धमन्तरेण एषां ग्राहकत्वादिस्वभावठक्षणं तत्तद्भावा-

(विवरणम्)

<sup>(</sup>१३-१४) ग्राह्य-ग्राहकयोः संवेदनान्तरे इति । विवक्षितं हि ज्ञानमेकस्य संवेदनस्य प्राह्यम्, अन्यस्य च प्राहकम्। ततश्च तद् येनैव स्वभावेन प्राह्यं तेनैव यदि २० प्राहकमित्यङ्गीकियते तदा नियमाद् प्राह्य-प्राहकयोर्विज्ञानयोरैक्यमायाति, अन्यथा विवक्षितज्ञानस्थैकस्वभावत्वाभावात् ॥

<sup>(</sup>१५-१६) संवेदनान्तरयोः सम्बन्धिस्वभावैकत्विमिति । प्राह्यप्राहकलक्षणे ये संवेदनान्तरे तयोः सम्बन्धि यत् स्वभावैकत्वं विवक्षितज्ञानस्य । केन हेतुनेत्याह— (१६) तद्ग्राह्यप्राहकत्वेनाधिकृतविज्ञानस्येति । तयोः—ज्ञानान्तरयोप्रीह्यं वैकस्य २५ प्राहकं वा परस्य तद्प्राह्यप्राहकं तस्य भावः—तत्त्वं तेन कुँत्वाऽधिकृतविज्ञानस्य यत् संवेदनान्तरयोः सम्बन्धि स्वभावैकत्वम् ॥

<sup>(</sup>१६) तदन्यथाऽनुपपत्तिरिति । तस्य-स्वभावैकत्वस्यान्यथा-अन्येन प्रकारेण प्राह्यप्राह्कज्ञानयोरेकत्वाभावलक्षणेनानुपपत्तेः-अघटनात् । अयमत्र भावः-विव-क्षितज्ञानस्य प्राह्यप्राहकसंवेदने प्रतीत्य यत् स्वभावैकत्वं तत् तयोरेकत्वाभावे न ३० घटत एवेति ॥

<sup>(</sup>१७) सम्बन्धमन्तरेणैषां ग्राहकत्वादिस्वभावलक्षणमिति । अत्रैषां-ज्ञानानां

१ 'पत्तेः' इति छ-पाठः । २ 'पत्तेस्तथाऽर्थमाद्यः 'इति क-पाठः । ३ 'चैकस्य' इति च-पाठः । ४ 'कृताधिकृत • इति च-पाठः । ५ 'म्राहके संवेदने' इति क्-पाठः ।

दिति तत्तत्स्वभावतालक्षणः सोऽङ्गीकर्त्तव्यः। तथा च सति उक्त-दोषापत्तिरेवेति सूक्ष्मिधया भावनीयम्॥

(स्वो० व्या०)

सिद्धिः तस्य-अधिकृतिविज्ञानस्य तयोश्य-ग्राह्यग्राहकसंवेदनान्तरयोस्तद्भावासिद्धिः—
ग्राहकत्वादिभावासिद्धिः। कुत इलाह—अतिप्रसङ्गात्। अतिप्रसङ्गश्च यथेदमिधकृतविज्ञानमनिधकृतसंवेदनग्राहकं न तथाऽधिकृतसंवेदनग्राहकमिप न, तैत्स्वभावत्वलक्षणसैम्बन्धाभावाविशेषात्। एवं तदिप संवेदनान्तरं यथा विज्ञानान्तरग्राह्यं न तथाऽधिकृत१० विज्ञानग्राह्यमिप न, उक्तलक्षणसम्बन्धाभावाविशेषादेव। एवं संवेदनान्तरेऽप्यधिकृतविज्ञानग्राह्यके योजना कार्या। ततश्च यथा संवेदनान्तरस्य ज्ञानान्तराणां तथाग्राह्यग्राहकत्वाद्यभावस्तथाऽधिकृतसंवेदनान्तरादीनामिप। तथाऽप्यिकृतानां तद्भावाम्युपगमे तद्भदनिधकृतानामिप तद्भोचर एव तद्भावः प्राप्नोतीत्यतिप्रसङ्गः। अतः तत्तत्तस्यभावतालक्षणः तस्य—अधिकृतविज्ञानस्य संवेदनान्तरयोश्च तत्स्वभावतालक्षणः
१५ तत् तद्भाहकादिस्यभावं ते च तद्भाह्यादिस्वभावे इत्येवम्भूतः सम्बन्धोऽङ्गीकत्तिव्यः।
तथा च सति—एवं च सित उक्तदोषापित्तरेव—तद्भाह्यग्राहकयोः तुल्यता-

#### (विवरणम्)

र्विवक्षितं हि ज्ञानमितरसंवेदनद्वयापेक्षया प्राह्मं प्राह्कं च तद्पेक्षया तु ज्ञानान्तरमेकं प्राह्मम्, अन्यत् तु प्राह्कम्, अतो प्राह्कत्वाद् विलक्षणः सम्बन्धोऽमीषां सिद्ध इति॥

(१०-११) एवं संवेदनाइन्वेऽप्याधिक विल्यानसम्बन्धे सोजना कर्ने

- २० (१०-११) एवं संवेदनान्तरेऽप्यधिकृतविज्ञानप्राह्यग्राहके योजना कार्येति । इह क्रमेण विन्दुकत्रिकं व्यवस्थाप्य यथेदमिलादेर्योजना कार्येते(त)दन्लस्य प्रॅन्थस्य भावना क्रियते(०००)। तत्र मध्यविन्दुकं प्राहकज्ञानमधिकृतशब्दवाच्यमप्रेतनं चैतद् प्राह्मम् । एतदप्यधिकृतशब्दवाच्यम् । एते च हे एवाधिकृत्य यथेदमधिकृतविज्ञान-मिलाचुक्तलक्षणसम्बन्धाभावाविशेषादेवेत्यन्तो वृत्तिप्रन्थो भावनीय एव । संवेद-२५ नेलादिकस्तु योजना कार्येलेतदन्तः प्रथमहितीयबिन्दुकं प्रतीत्य भावनीयः। यतोऽत्र प्रथमबिन्दुकं प्राह्मकविज्ञानतया विवक्षितम्, मध्यविन्दुकं च प्राह्मविज्ञानतयेति ।।
  - (१५) तत् तद्याहकादिस्वभाविमिति । तत्—अधिकृतसंवेदनं तयोः—ज्ञानयोः प्राहकादिस्वभावम् । एकस्य प्राहकमन्यस्य च प्राह्यमित्यर्थः ॥
- (१५) ते च तद्याह्यादिस्वभावे इति । ते च-द्वे ज्ञाने पुनस्तस्य-अधिकृत-३० ज्ञानस्य प्राह्यादिस्वभावे । एकं प्राह्यस्वभावम्, अन्यत् तु प्राह्कस्वभाविमत्यर्थः ॥

९ 'तत्स्वसाव॰' इति জ-पाठः । २ 'सम्बन्धाविशेषात्' इति জ-पाठः । ३ 'भावं चैत(१) प्राष्टाादि॰' इति জ-पाठः । ४ 'प्रन्थभावना' इति च-पाठः । ५ 'कृत्य शब्द॰' इति च-पाठः । ६ 'कृत्य शब्द॰ दिति ख-च-पाठः ।

उभयरूपत्वे विरोधः, एकस्यानेकत्वायोगात्। तथाहि-यदि प्राह्यरूपं तत् कथं प्राहकरूपम्?। प्राहकरूपं चेत्, कथं प्राह्यरूपम्? इतरेतरात्मकत्वेन तत्स्वरूपाभावः॥

अनुभयरूपत्वे तु स्फुटमसत्त्वम्, तदितरलक्षणासिद्धेः। किं हि तत् सद् यद् प्राह्यरूपं प्राहकरूपं च न भवति? को वा तत्प्रति-पत्त्युपायः, परं प्रति प्रतिपादनोपायो वा ? न कश्चिदन्यो ध्यान्ध्य-सामध्यीदिति। स्यादेतदनभ्युपगतोपालम्भ एषः, चरमपँक्षेऽस्यैवा-साभिरिष्टेः, तस्य चान्यार्थत्वात्। तथाहि-अनुभयरूपमद्वयमुच्यते १०

(स्वो० व्या०)

पत्तिरेव। इति-एवं सूक्ष्मिधया भावनीयमेतत् सूक्ष्माभोगगम्यमेतत् वस्तुतो वाचामगोचरः ॥

पक्षान्तरमिकृत्याह-उभयरूपत्वे, प्रक्रमाद् ग्राह्यग्राह्कोभयरूपत्वे विज्ञानस्य अभ्युपगम्यमाने विरोधः । कथिमत्याह-एकस्यानेकत्वायोगात्, न ह्येकमनेकं १५ युज्यत इति। एतद्रावनायैवाह-तथाहीत्यादि। तथाहीति पूर्ववत् । यदि ग्राह्यरूपं तत्-विज्ञानं कथं ग्राह्यरूपम् ? ग्राह्यरूपं चेत् कथं ग्राह्यरूपम् ? इतरेतरात्मकत्वेन हेतुना तत्स्वरूपाभावः तस्य-विज्ञानस्य स्वरूपाभावः ॥

चरमं विकल्पमिषकृत्याह-अनुभयरूपत्वे तु विज्ञानस्य ग्राह्यग्राहकरूपापेक्षया।
किमित्याह-स्फुटमसत्त्वम् । कृत इत्याह-तिहतरलक्षणासिद्धेः-ग्राह्यग्राहका-२०
भ्यामन्यलक्षणासिद्धेः सत्त्वस्य । एतदेव भावयति किं हि तिहत्यादिना । किं हि तत्वस्तु सदिस्त यद् ग्राह्यरूपं ग्राहकरूपं चन भवति ? नैव तत् सदित्यर्थः ।
को वा तत्प्रतिपत्त्युपायः ग्राह्यादिरूपाभावेन कश्चित् परं प्रति प्रतिपादनोपायो वा क इति न कश्चिदन्यो ध्यान्ध्यसामध्यत्-अज्ञानविज्ञिमतादिति । स्यादेतदनभ्युपर्गंतोपालम्भ एषः-अनन्तरोदितः, चरमपँक्षेड-२५
स्यैवास्माभिरिष्टेस्तस्य-चरमपक्षस्य अन्यार्थत्वात् । अन्यार्थत्वमेवाह तथा-

(विवरणम्)

(१८) तस्य विज्ञानस्य स्वरूपाभाव इति। यदि हि शाह्यं शाहकं चाध्युपगम्यते ज्ञानं तदा शाह्यत्वेन शाहकत्वं बाध्यते, शाहकत्वेन च शाह्यत्वं बाध्यत इति खरूपा-भावः शाशोति ज्ञानस्य ॥

<sup>9 &#</sup>x27;वा' इति ग-पाठः । २ 'पादितोपायो' इति क-पाठः । ३ 'पक्षस्यैवा' इति ग-पाठः । ४ 'तसाचान्या॰' इति ग-पाठः । ५ 'रूपं वा न' इति क-पाठः । ६ 'गतोपलम्भ॰' इति क-पाठः । ७ 'पक्षस्यैवा॰' इति क-पाठः । ८ 'ज्ञानस्य तस्य विज्ञानस्य स्वरूपाभाव इति । कार्यान्यथा' इति ख-पाठः ।

ग्राह्मग्राहकाकारविविक्तं यदि, तिह ग्राह्मग्राहकद्वयमिप नास्ति किम्परं विज्ञानस्यावि(व)शिष्टं यत् तस्य तत्त्वं स्यात्? न हि ग्राह्मग्राहकाकारविविक्तमपरं कपमवीग्दिशिभिः संवेद्यते । संवेदने वा तत्त्वद्वित्वं स्यात्, तथा चायत्नमुक्ताः स्युदेहिनः । नाप्यनुमानात् तस्य
निश्चयः । तथाहि – स्वभाविष्ठङ्गजं तेत्रानुमानं सम्भवित, तत्स्वभावस्यैव साध्यत्वात् । नापि कार्यविङ्गजम्, अद्वयेन रूपेण
प्रत्यक्षानुपत्रम्भसाधनस्य कार्यकारणभावस्यासिद्धेः। नापि कार्यव्यतिरेक्तव्क्षणात् कार्यकारणभावसिद्धिरस्ति, कार्यस्यवासिद्धेः। तथाहि योगाचारस्य तदेवाद्वयं कार्यं तैच न प्रमाणसिद्धम् । यच द्वयरूपं भासते तच शशविषाणप्रस्थित्वात् न कार्यमिति ॥

(स्वो० व्या०)

हीलादिना । तथाहीति पूर्ववत् । अनुभयरूप(मद्रय)मुच्यते । किमुक्तं १५ भविति ग्राह्मग्राहकाकारिविक्तम्। एतदाशङ्काह-यदि तहीं लादि। यदि तिहें ग्राह्मग्राहकद्वयमपि नास्ति रूपद्वयं किमपरं विज्ञानस्यावि(व)शिष्टं यत् तस्य तत्त्वं स्यात्? । न हि ग्राह्मग्राहकाकारिविक्तमपरं रूपमर्वाग्-दिशिभः-प्रमातृभिः संवेचते। संवेदने वा परस्य रूपस्य तत्त्वदर्शित्वं स्यात्। तथा च-एवं च अप्रयत्नमुक्ताः स्युदेहिनः, नाप्यनुमानात् तस्य १० निश्चयः अद्वयस्य रूपस्य। तथाहि-न स्वभाविज्ञजं तत्र-अद्वयरूपेऽनुमानं सम्भवति । कृत इलाह-तत्स्वभावस्यैव-अद्वयस्वभावस्यैव साध्यत्वात्, साधनत्वानुपपत्तेरिलर्थः। नापिकार्यलिङ्गजम्, 'तत्रानुमानं सम्भवति' इति वर्तते। कृत इलाह-अद्वयेन रूपेण सह प्रत्यक्षानुपलम्भसाधनस्य कार्यकारण-भावस्यासिद्धेः कारणात् । नापि कार्यव्यतिरेकलक्षणात्-विज्ञानाचक्षुषीव २५ कार्यकारणभावसिद्धिरस्ति । कृत इलाह-कार्यस्यवासिद्धेः । एनामेवाह तथाहीलादिना । तथाहीत्युपप्रदर्शने। योगाचारस्य-विज्ञानवादिनः तदेव-विज्ञानमद्वयं ग्राह्मग्राहकाकारद्वरहितं कार्यं तच न प्रमाणसिद्धम्, द्वयत्वादेव। यच विज्ञानं द्वयरूपं ग्राह्मग्राहकाकारद्वर् भासते तच च श्वाविषाणप्रक्यत्वात्

(विवरणम्) ३० (२४) कार्यव्यतिरेकलक्षणादिति । कार्यान्यथानुपपत्तिलक्षणात् ॥

१ 'रूपमर्थाग्दर्शिनेः संवेद्यते' इत्यद्यद्धः क-पाठः । २ 'तत्तानुमानं' इति ग-पाठः । ३ 'तच प्रमाण॰' इति ग-पाठः ।

स्यादेतज्ञाड्याद् द्वयानभिज्ञैरिदमभिधीयते, यतो न ग्राहकशब्दे-नान्तर्वोधरूपं हर्षविषादाद्यनेकविवर्त्तं खसंविदितमुच्यते येन तस्या-प्यभावः स्यात् किन्तु यदेतद् विज्ञानाद् बहिरिव नीलादि भासते, प् तदेकानेकविचाराक्षमत्वान्न तत्त्वम्, अतो न तावद् विज्ञानस्य व्यति-रिक्तं परमार्थतो ग्राह्यमस्ति, तदभावाच तदपेक्षाप्रकल्पितं बोध-रूपस्य यत् कर्तृरूपम्-अस्य ग्राह्यस्यायं ग्राहक इति तदिह ग्राहकं रूपं-तन्नास्तीत्युच्यते, कर्तृ-कर्मणोः परस्परापेक्षाप्रकल्पितत्वात्। अत एवोक्तम्-"परस्परापेक्षया तयोव्यवस्थानात्" इति। नंतु बोध-१०

### (स्रो० व्या०)

अविद्यमानप्राह्याकाराद्यव्यतिरेकेण न कार्यमिति न ह्यसदुत्यद्वते भवतामिति ॥
स्यादेतत् अथैवं मन्यसे जाड्यात् हेतोः द्वयानिभज्ञीरिदम् अनन्तरोदितमिभिधीयते। कथिमिलाह - यतो न ग्राहकदाब्देनान्तर्बोधरूपं - बिहुर्भुलावभाससूत्यं हर्षविषादाद्यनेकविवर्त्तं प्रवाहिचित्रं स्वसंविदितं तथाऽनुभूतेः १५
उच्यते येन तस्याप्यभावः स्याद् ग्राहकनिषेधेन, किन्तु यदेतद् विज्ञानाद्
बहिरिव - न तत्त्वतो बहिर्नीलादि भासते विस्त्विव तत् - बाह्यं एकानेकविचाराक्षमत्वात् अवयव्यण्वाद्यपेक्षया न नत्त्वं - न वस्तु, अतः - तदतत्त्वात्
न तावद् विज्ञानस्य व्यतिरिक्तम् अन्यत् परमार्थतो ग्राह्यमस्ति
तदभावाच - व्यतिरिक्तग्राह्याभावाच तदपेक्षाप्रकित्पतं - व्यतिरिक्तग्राह्याभेक्षा - २०
प्रकित्पतं बोधरूपस्य - स्वसंविदितस्य यत् कर्तृरूपं तस्य विशिष्टकर्मताकारि। एतदेवाह - अस्य ग्राह्यस्यायं ग्राह्वकः - विज्ञानकार इति तदिह ग्राहकं रूपं विज्ञानगतं तन्नास्तीत्युच्यतेऽस्माभिः। कृत इत्याह - कर्तृ-कर्मणोः परस्परापेक्षाप्रकित्पतत्वात्, विशिष्टकर्मापेक्षया कर्तृत्वं विशिष्टकर्नृत्वापेक्षया च कर्मत्वमिति। अत एवोक्तं न्यायविदा - परस्परापेक्षया - उदितस्वरूपया तयोः - २५

# (विवरणम्)

<sup>(</sup>१२) अविद्यमानप्राह्माकाराद्यव्यतिरेकेणेति । त्राह्मत्वप्राहकत्वलक्षणौ हि आकारौ एकान्तेन तुच्छरूपौ भवतां मते, ततस्तयोरच्यतिरिक्तं सँज्ज्ञानमपि खर-विषाणप्रख्यमेवातः कथं तत् कार्यं स्यात् ?।।

<sup>(</sup>१२) न ह्यसदुत्पद्यते भवतामिति । व्योमारविन्दादि नोत्पद्यत इसर्थः ॥ ३०

१ 'ननु' इति ग-पाठः। २ 'अन्यतरमार्थतो' इति ख-पाठः। ३ 'सज्ञान॰' इति ख-पाठः। अनेकान्त॰ ११

(मूलम्) रूपं खसंवेदनमात्रं ग्राहकदाब्देनोच्यते । न हि बोधरूपं प्रस्परा-पेक्षाप्रकल्पितम्, खहेतोरेव तथोत्पन्नत्वात्। तदेव तु बोधरूपं ५ खसंवेदनमात्रे स्थितं यथोक्तेन ग्राह्यग्राहकद्वयेन रहितत्वादद्वय-मित्युच्यते । तथा चोक्तम्—

"नीलपीतादि यत् ज्ञानाद् बहिर्वदवभासते। तन्न सत्यमतो नास्ति विज्ञेयं तत्त्वतो बहिः॥ तदपेक्षया च संवित्तेर्मता या कर्तृरूपता। साऽप्यतत्त्वमतः संविदद्वैयेति विभाव्यते ॥"

इत्यादि । एतदप्यसत्, प्रायो दत्तोत्तरत्वात् । तथाहि-नीलादेरेका-नेकविचाराक्षमत्वमसिद्धम्, जात्यन्तरत्वेनैकानेकात्मकत्वात् तथा-परिणतिस्वभावत्वादित्युक्तप्रायम्। इत्थं कथं तदतत्त्वमिति ? 'अतो न

(स्वो० व्या०)

९५ कर्तृ-कर्मणोः व्यवस्थानादिति । ततश्चेतद् व्यतिरिक्तग्राह्यग्राहकमेव रूपं ग्राहक-शब्देनोच्यते, न तु बोधरूपम्। किंविशिष्टमिलाह-खसंवेदनमात्रं ग्राहक-शब्देनोच्यते कस्यचिद् श्राहकमिति। अत एवाह-न हि बोधरूपं परस्परापेक्षा-प्रकाल्पितं प्रवर्तते। कुत इत्याह—स्वहेतोरेव तस्य बोधरूपस्य तथोत्पन्नत्वात्— बोधरूपतयोत्पन्नत्वात्। तदेव तु बोधरूपं खसंवेदनमान्ने स्थितं तत्त्वेन यथो-२० क्तेन याह्ययाहकद्वयेन व्यतिरिक्तयाह्याद्यपेक्षारूपेण रहितत्वात् कारणाद-द्वयमित्युच्यते । तथा चोक्तं न्यायविदा वार्तिके-नीलपीतादि यत्-वैस्तु ज्ञानाद् बहिर्वदवभास्ते तन्न स्त्यमुक्तनीता। अतो नास्ति विज्ञेयं तत्त्वतः-परमार्थेन बहिरिति। तद्पेक्षया च-बहिर्विज्ञेयापेक्षया च संवित्ते:-ज्ञानस मता या कर्तृरूपता परेषां साऽप्यतत्त्वम्, तदभावादेव । २५ अतः संविदद्वयेति विभाव्यते इत्यादि। एवं पराभिप्रायमाराङ्गाह-एतदप्य-सत्। कुत इसाह-प्रायो दत्तोत्तरत्वात् तेन तेन प्रकारेण। तथाहि-नीलादेः वस्तुनः एकानेकविचाराक्षमत्वमसिद्धम् । कथमिलाह-जात्यन्तरत्वेन एकानेकेषां एकानेकात्मकत्वान्नीलादेः । एतदेवाह-तथापरिणतिस्वभाव-त्वादण्वादीनामित्याद्यक्तप्रायं-प्रायेणोक्तं अवयविनिरूपणायाः। इत्थं कथं तत्-३० नीलादि अतत्त्वम्-अवस्तु ? नैवावस्तु इत्यर्थः । अतः-अस्मात् कारणात् न

१ अतः परं 'बोधरूपं'पर्यन्तकः पाठो ग-प्रतौ नास्ति । २ अनुष्टुप् । ३ 'द्वयेवेति भाव्यते' इति क-पाठः। ४ अनुष्टुप्। ५ 'प्राहकमिव' इति ङ-पाठः। ६ 'प्रकल्पितं वर्तते' इति ङ-पाठः । ७ 'वस्तु विज्ञानाद्' इति छ-पाठः । ८ 'विभाव्यते नीतेत्यादि' इति छ-पाठः ।

तावद् विज्ञानस्य व्यतिरिक्तं परमार्थतो याद्यमस्ति' इत्ययुक्तम्, तस्यैव याद्यत्वात्, तथाऽनुभृतेः, अद्ययस्य चाननुभवात्, अनुभवे वा सर्वेषां तत्त्वदिश्तिव स्यात् त्वन्नीतितः 'तथा चायत्नमुक्ताः स्युर्देहिनः' ५ इत्युक्तम् । स्यादेतदद्वयमेव बोधरूपं खसंवित्सिद्धम् । न च सर्वेषां तत्त्वदिश्तिताप्रसङ्गो यतो गृहीतेऽपि तिस्मिन्निरंशत्वादद्वये बोधरूपे भ्रान्तिबीजानुगमान्न यथाबोधमद्वयावसायो जायते, ततो गृहीत-मपि तदगृहीतकल्पमित्यननुभृतिने तत्त्वत इति। नैतदेवम्, कल्पना-मात्रत्वात् सदाऽद्वयाननुभृतेः व्यवसायाभावात्, तथापि तत्-१० कल्पनेऽतिप्रसङ्गात्, नीलादेरप्यतत्त्वापत्तेः श्रुक्कादिखसंविद्वत् तद्-

(स्रो० व्या०)

तावद् विज्ञानस्य व्यतिरिक्तं परमार्थतो याद्यमस्तीति एतत् पूर्वपक्षीक्षमयुक्तम् । कुत इत्याह—तस्यैव-एकानेकात्मकस्य नीलोदेविज्ञानव्यतिरिक्तस्य
याद्यात् । याद्यतं च तथाऽनुभूतेविहिर्भुखावभासतया अद्ययस्य चाननु-१५
भवात् विज्ञानस्य अनुभवे वाऽद्वयस्य सर्वेषां तत्त्वदर्शितेव स्यात् प्रभादृणां त्वन्नीतितः । तथा चायत्नमुक्ताः स्युर्देहिन इत्युक्तं प्राक् । स्यादेतदुद्वयमेव बोधरूपं खसंवित्सिद्धम् । न च सर्वेषां—प्रभादणां तत्त्वपदर्विताप्रसङ्गः । कथमित्याह—यतो गृहीतेऽिष तस्मिन्निरंशात्वात् कारणात्
अद्वये बोधरूपं भ्रान्तिबीजानुगमात् हेतोः न यथाबोधं—यथा बोधस्त-२०
त्वेन तथाऽद्वयावसायः—अद्वयनिश्चयो जायते, ततो गृहीतमिष तत्—अद्वयमगृहीतकलपम् । इति—एवं अननुभूतिरद्वयस्य न तत्त्वत इति, तत्वेन
त्वनुभूतिरेव । एतदाशङ्गाह—नैतदेवम् । कुत इत्याह—कल्पनामात्रत्वात् ।
कल्पनामात्रत्वं च सदाऽद्वयाननुभूतेः कारणात् । अननुभूतिश्च व्यवसायाभावात्, निश्चयाभावादित्यर्थः । तथापि—एवमि निश्चयाभावेऽिप तत्कल्पने—२५
अद्वयकल्पने किमित्याह—अतिप्रसङ्गात् । एनामेवाह—नीलादेरिप-बोधादितत्त्वस्य अतत्त्वापत्तेः । आपत्तिश्च श्वाद्वादिस्वसंविद्वदिति निदर्शनम् । तद्-

(विवरणम्)

(२७) शुक्कादिस्वसंविद्वदिति निद्दीनमिति। यदि हि पाञ्जलवृत्त्या माह्यपाहका-

१ द्रष्टव्यं ८१तमं पृष्टम् । २ ८०तमे पृष्ठे । ३ 'स्यदितद् द्वय॰' इति क-पाठः । ४ 'तदाऽ-द्वयानुभूतेः' इति ग-पाठः । ५ 'शुक्तादिख॰' इति क-पाठः । ६ ८१तमे पृष्ठे । ७ 'प्रमातृ-गोत्व॰' इति क-पाठः । ॰८ ८०तमे पृष्ठे ।

श्रान्तिबीजानुगमान्न यथाबोधमवसीयत इत्यपि वक्तुं शक्यत्वात्, युक्तयनुपपत्तेरुभयत्र तुल्यत्वात्, अद्वयस्याप्यनुभवायोगात्, युक्ती-धनामपि बोधात्मकत्वेन विपर्ययाशङ्कानिवृत्तेः, अन्यथा प्रतिभास-सम्भवात् ताभ्यस्तत्त्वव्यवस्थायोगात्, बोधमात्रस्य चायुक्तित्वात् व्यवहारोच्छेदप्रसङ्ग इति यत्किश्चिदेतदिति। न च बोधमात्र-

### (स्वो० व्या०)

भ्रान्तिबीजानुगमात्-नीलिदिभ्रान्तिबीजानुगमाद्धेतोः न यथाबोधमवसीग्रिं यत इत्यपि वक्तुं श्राक्यत्वात्, वाङ्मात्रेण युत्त्यनुपपत्तेङ्भयत्र—नीलग्रुक्कसंविदि अद्वये च तुल्यत्वात्। तुल्यत्वं च अद्वयस्या(प्य)नुभवायोगात्
कंत्रीद्यमावेन यथा ग्रुक्कसंविदो नीलिदिलेनेति भावः। युक्तीनामपि—ग्राह्याकारादिनिराकरणपराणां बोधात्मकत्वेन हेतुना विपर्ययाशङ्कानिवृक्तेः, ग्राह्याद्याकारवद्बोधवैतथ्यदर्शनेनेति भावः। अत एवाह—अन्यथा प्रतिभाससम्भवात्
भ बोधस्य अद्वयतत्त्वपक्षेऽपि द्वयप्रतिभासविद्त्यर्थः। एवं च सित ताभ्यः—ग्रुक्तिभ्यः
तत्त्वच्यवस्थायोगाद् विपक्षाशङ्कयेति भावनीयम्। बोधमात्रस्य च—अद्वयस्य
अयुक्तित्वादविकल्पत्वेन एवं च्यवहारोच्छेदप्रसङ्ग इति यत्किश्चित्

### (विवरणम्)

कारभाजि विज्ञाने समनुभूयमानेऽपि भ्रान्तिबीजानुर्गमात्र यथाबोधमवसीयत २० इत्युच्यते तदा एतदपि वक्तं शक्यत एव यथा शङ्कादौ पदार्थे निर्विकल्पकज्ञानेन शुक्कतयाऽनुभूतेऽपि पश्चात् काचकामलादिभ्रान्तिबीजानुगमसद्भावात् पीत्याद्यध्यवसायो जायते, एवमसत्कल्पनया शुक्कतया नीलादावनुभूतेऽपि निर्विकल्पज्ञानेन <sup>अ</sup>योऽयं नीलाद्यवसायो जायते स भ्रान्तिबीजानुर्गमसद्भावात् ॥

(१३-१४) प्राह्याद्याकारवद्वोधवैतथ्यदर्शनेनेति। प्राह्याद्याकारो विद्यते यस्य २५ असौ प्राह्याद्याकारवान्, स चासौ बोधश्च प्राह्याद्याकारवोधस्तस्य वैतथ्यं-मिथ्यारूपता तस्य दर्शनम्-अवछोकनम् । प्राह्याद्याकारयुक्तो हि बोधो मिथ्यारूपो भवतां मते विलोकितः, अतो प्राह्याद्याकारनिराकरणपरायणा युक्तयोऽपि मिथ्यारूपा भवन्त्वित ॥

१ 'कर्तुयभावेन' इति छ-पाठः । २ 'गमाद् यथा०' इति क-पाठः । ३ 'योज्यं नीला०' इति क-पाठः । ४ 'गमाद् भावात्' इति ख-पाठः । ५ 'भवन्ति । न हि' इति ख-पाठः ।

तस्ववादिनो भ्रान्तिबीजमिप किश्चित्, बोधमात्रस्यैवानभ्युपगमात्, अभ्युपगमे चाभ्रान्तबोधायोगात्, तस्यैव तत्त्वात्। बोधभिन्न-भ्रान्तिबीजभावे तु बाह्यसिद्धिरेव। एवं चानुभूत्यादिसिद्धे बाह्यग्राह्य- ५ भावे नास्य ग्राह्यस्यायं ग्राह्कः। इति ग्राह्करूपप्रतिषेधो युक्तः, तदात्मकत्वेन ज्ञानस्यैव प्रतिषेधापत्तेः॥

किश्र कथं पुनरिदं व्यज्ञायि भवता यथेदं विज्ञानं व्यतिरिक्तग्राह-काकारविकलमिति?। न तावत् तदनुभव एव निमित्तम्, तस्य वैपरी-त्येन प्रवृत्तेः, आविद्यदङ्गनादिसिद्धत्वात्। वस्तुस्थित्या तत् तथेति १० तथास्वभावत्वात् ज्ञायत एवेति चेत्, तत् तथेति क्रतोऽयमाप्तवादः? प्रतिभासमानाकारग्रुन्यतेति चापूर्वा वस्तुस्थितिस्तथास्वभावत्वाभि-

### (स्वो० व्या०)

एतत्-परोदितमिति। न च बोधमात्रतत्त्ववादिनः — योगाचारस भ्रान्ति-बीजमिप किश्चित्। कथिमसाह—बोधमात्रस्यैवानभ्युपगमात् भ्रान्तिबीज-१५ त्वेन । अभ्युपगमे च बोधमात्रस्यैव भ्रान्तिबीजत्वेन किमिसाह—अभ्रान्त-बोधायोगात्। अयोगश्च तस्यैव—बोधमात्रस्य तत्त्वात्—भ्रान्तिबीजत्वात् । बोधिमन्नभ्रान्तिबीजभावे तु को दोष इसाह—बाह्यसिद्धिरेव। एवं च— उक्तनीसाऽनुभूत्यादिसिद्धे बाह्यग्राह्यभावे किमिसाह—नास्य ग्राह्यस्यायं ग्राह्कः। इति—एवं पूर्वपक्षग्रन्थे ग्राह्करूपप्रतिषेधो युक्तः। कुत इसाह—२० तदात्मकत्वेन—बाह्यग्राह्यास्मकत्वेन ज्ञानस्यैव प्रतिषेधापत्तेः कारणात्॥

किश्व कथं पुनिरदं व्यज्ञायि-विज्ञातं भवता यथेदं व्यतिरिक्तग्राह-काकारिवकलिमिति ? । न तावत् तदनुभव एव-अधिकृतिविज्ञानानुभव एव निमित्तं तिद्वज्ञान इति । कुत इलाह-तस्य-तदनुभवस्य वैपरीत्येन प्रवृत्तेः-व्यतिरिक्तग्राहकाकारत्वेन प्रवृत्तेः । प्रवृत्तिश्च आविद्वदङ्गनादिसिद्धत्वात् । २५ वस्तुस्थित्या तत्-विज्ञानं तथेति-व्यतिरिक्तग्राहकाकारिवकलिमिति तथास्व-भावत्वात्-व्यतिरिक्तग्राहकाकारिवकलसभावत्वात् ज्ञायत एव । इति चेत्, एतदाशङ्गाह-तत् तथेति कुतोऽयमासवादः?। तथा प्रतिभासमानाकार-श्चान्यतेति चापूर्वा वस्तुस्थितिः। तथा तथास्वभावत्वाभिधानं च अपूर्व-

१ 'स्थितिस्तत्तथाख॰' इति ग्र-पाठः । २ 'सिद्धेर्बोद्य॰' इति ङ-पाठः । ३ 'धानं वाऽपूर्व॰' इति ङ-पाठः ।

धानं च। किश्च न च वस्तु श्वित्याऽपि व्यतिरिक्तग्राहकाकारग्रत्यत्वे सित तत् तथेति युक्तम्। एवं हि तच्छून्यत्वं तस्य स्यात्, यद्यसौ तत्र ५न भवेत्। न चान्यत्राभवतस्तत्राभवनं न्याय्यमिखन्यत्र तिसिद्धिः, तत्किल्पिताभवने तु तत्र तदितरभवनापित्तः। कल्पितवास्तव-

(स्बो० व्या०)

मेव। किश्व नेत्यादि। न च वस्तुस्थित्याऽपि न च तत्त्वनीत्याऽपि व्यतिरिक्ताः ग्राहकाकारग्रून्यत्वे इति व्यतिरिक्तस्य ग्राहकः स एवाकारः तेन ग्रून्यत्वं श्व तिस्मिन् सित तत् निज्ञानं तथेति युक्तं न्व्यतिरिक्तग्राहकाकारिवकलिमिति युक्तम्। कथं न युक्तमित्याह एवं यस्मात् तच्छून्यत्वं न्व्यतिरिक्तग्राहकाकारग्रून्यत्वं तस्य निज्ञानस्य स्यात् भवेत्, यद्यसौ न्व्यतिरिक्तग्राहकाकारः तन्त्र निवज्ञाने न भवेत्। न त्वित्थमेवैतिदत्याग्रङ्गाह न चान्यत्र निज्ञानान्तरे असतः तन्त्र न अधिकृतविज्ञाने अभवनं न्याय्यम् । न हि शशिवषाणस्य कचिद् भावः, न यत्रासौ तत्र शशिवषाणभावप्रसङ्गात् । इति एवमन्यन्न निज्ञानान्तरे तिसिद्धः न्व्यतिरिक्तग्राहकाकारसिद्धः। तत्सिद्धौ चानिवारितं व्यतिरिक्तं ग्राह्य-मित्यर्थः। आग्रङ्गान्तरित्रासायाह नत्रकिल्पताभवने तु स चासौ कल्पितश्च

(१४-१५) न हि शश्वाविषाणस्य क्वचिदभाव इति। न-नेव हिः—यस्माच्छश२० विषाणस्य-तुच्छरूपस्य कचित्—प्रतिनियते प्रदेशेऽभावः साध्यते। शशिवषाणस्यात्र
प्रदेशेऽभावो वर्तत इति न कचित् प्रतिपादयतीत्यर्थः। कृत इत्याह—(१५) न
यत्रासौ तत्र शशिवषाणभावप्रसङ्गादिति। न यत्र तु प्रदेशे असौ—खरविषाणाभावः तत्र शशिवषाणस्य भावप्रसङ्गात्। प्रतिनियते प्रदेशे शशशृङ्गस्याभावे
साधिते सति प्रदेशान्तरे शशिवषाणाभावस्याभावात् शशिवषाणभावः स्यात्। एवमत्र
२५ दार्ष्टान्तिकयोजना कार्या—खरविषाणप्रस्यो व्यतिरिक्तप्राहकाकारः परमते तस्य
बुद्धादिसम्बन्धिनः प्रतिनियते कापि ज्ञानेऽभावे साधिततुमुपकान्ते सति अन्यज्ञानेषु
अवीग्द्शिसम्बन्धिषु नियमाद् भावः स्यादिति। अत एवाह—(१५) अन्यत्र
विज्ञानान्तरे तत्सिद्धिरिति। विज्ञानान्तरेऽवीग्दर्शनप्रमानुसम्बन्धिन।।

(१७) तत्किल्पताभवने त्विति । अयमभिप्रायः—अर्वाग्दर्शनप्रमातृसम्बन्धिषु ३० विज्ञानेषु यः परिकैल्पितो वर्तते आकारस्तस्याभावो बुद्ध्यादिविज्ञाने साध्यते इति कदाचिदभ्युपगमो भविष्यति परस्य ॥

१ 'चान्यत्रास्थाभवतः' इति ग-पाठः। २ 'किञ्चन चेत्यादि' इति इन-पाठः। ३ 'भावः यज्ञासौ' इति क-पाठः। ४ 'मुदेशेऽभावः असौ' इति क-पाठः। ५ 'खुद्धादिविज्ञाने साध्यते नियते कापि ज्ञाने॰' इति ख-पाठः। ६ 'किल्पतो भ(१)वत्तते' इति ख-पाठः।

तदाकारश्रून्यं तदिति चेत्, न, ततोऽन्यस्वभावत्वाभावे एतत्। न च तुच्छान्यस्वभावत्वमस्य, युक्तिविरोधात्,तदभावे हि तत् तथा।

(स्रो० व्या०)

तत्किल्पतः तस्याभवनं तस्मिन् । एतदुक्तं भवति-तस्य-व्यतिरिक्तग्राहकाकारस्य कल्पितस्य-अतात्त्विकस्य, अन्यत्र विज्ञानान्तर इति प्रक्रमैः, अभवने पुनरभ्युपगम्य-माने तत्र-अधिकृतविज्ञान इति सामर्थ्यम् । किमित्याह-तदितरभवनापत्तिः सामर्थ्यादेवाधिकृतविज्ञानेऽकल्पितव्यतिरिक्तग्राहकाकारभवनापत्तिः । न कल्पिता-भावोऽकल्पिततद्भावमन्तरेणेति भावनीयम् । तथाहि-कल्पितो नामासन्नभावो न १० किश्चित् । स च यथाऽनिधकृतविज्ञाने एवमधिकृतविज्ञानेऽपि । अतो न तात्विकस्य तस्य व्यतिरिक्तग्राहकाकारस्याभावेऽधिकृतविज्ञाने तस्य कल्पितस्याभावः सिध्यतीति भावनीयम् । कल्पितेत्यादि । कल्पित-वास्तवी च तौ तदाकारी च प्रक्रमाद व्यतिरिक्तग्राहकाकारी चेति विग्रहस्ताभ्यां शून्यं तत्-अधिकृतं विज्ञानम् । इति चेत् । एतदाशङ्क्याह-नेत्यादि । नेति प्रतिषेधे । तत इति ताभ्यां कल्पितवास्तव- १५ तदाकाराभ्याम् अन्यस्वभावत्वाभावेऽधिकृतविज्ञानस्य एतत्-कल्पितवास्तव-तदाकारशून्यत्वम्।अन्यस्वभावत्वमेवं भवतु।का नो हानिरित्याशङ्काह-न चेत्यादि। न च-नैव तुच्छान्यस्वभावत्वं तुच्छात्-कल्पिताद् व्यतिरिक्तग्राहकाकारात् अन्यस्वभावत्वं-वस्तुनो व्यतिरिक्तत्वं अस्य-अधिकृतविज्ञानस्य । कुत इत्याह-यक्तिविरोधात्। एनमेवाह तदभाव इत्यादिना। तदभावे-तुच्छकल्पितव्यति-२० रिक्तग्राहकाकाराभावे सति यस्मात् तत्-अधिकृतविज्ञानं तथेति तुच्छान्यस्वभावम् ।

### (विवरणम्)

<sup>(</sup>९-१०) न किल्पताभावोऽकिल्पततद्भावमन्तरेणेति भावनीयमिति । न— नैव किल्पतस्य—व्यतिरिक्तप्राहकाकारस्य सम्बन्धी अभावोऽकिल्पततद्भावं—पारमा-र्थिकप्राहकाकारभावमन्तरेण-विना भवतीति भावनीयम् । किल्पतस्य प्राहकाकार- २५ स्याधिकृतविज्ञाने भावेऽभ्युपगम्यमाने सामध्योद् वास्तवस्य तत्र भावः स्यादिति ॥

<sup>(</sup>१८) तुच्छान्यस्वभावत्वमिति । तुच्छाद्धि प्राहकाकारादन्यस्वभावं विज्ञानं तदेव सिद्ध्यति यदि तत्र तस्य तुच्छस्याभावः—वास्तवस्य भावः स्यादिति ॥

<sup>(</sup>१८) तुच्छात् कल्पिताद् व्यतिरिक्तग्राहकाकारादिति । प्राहकाकारो हि भवतां मते तुच्छो गगनारविन्दप्रख्यस्ततस्त्रात् काँरणाद्न्यत्वं न घटतेऽधिकृत-३० विज्ञानस्य, वक्ष्यमाणयुक्तिविरोधात् ॥

१ द्रष्टव्यं ८६तमं प्रष्ठम् । २ 'नामाभन्न०' इति छ-पाठः । ३ 'अभावोऽपि कल्पितः तद्भावं' इति क-पाठः । ४ 'सकाशान्यत्वं' इति क-पाठः ।

न च तदभावस्तदितराभावे, केनचिदबाधितत्वात् विशेषानुपपत्तेः। तस्मादसंव्यवहार्य एव तुच्छाभाव इति न तत्र व्यतिरिक्तग्राहका-५ कारवैकल्यावसायोपायः तदतत्स्वभावत्वादिति परिभाव्यतामेतत्॥

(स्रो० ब्या०)

न त्वित्थमेवैतिदित्याशक्काह-न चेत्यादि। न च-नेव तदभावः-तुच्छकल्पितव्यति-रिक्तग्राहकाकाराभावः तदितराभावे-अतुच्छाकल्पितव्यतिरिक्तग्राहकाकाराभावे। कृतो नेत्याह-केनचिद्वाधितत्वात् तुच्छकल्पितव्यतिरिक्तग्राहकाकारभावस्य। १० एतद्भावनायैवाह-विद्योषानुपपत्तेः-तुच्छकल्पितव्यतिरिक्तग्राहकाकारभावस्य।अयं द्धिषकृतविज्ञानेऽप्येवंविध एव कथमेतदभावः तत्र, असति चैतदभावे कथिमदं तुच्छान्यस्वभावमिति परिभाव्यतामेतत्। यत एवं तस्मादसंव्यवहार्य एव तत्त्व-चिन्तायाम्। कोऽसावित्याह-तुच्छाभाव इति। तुच्छाभावश्च परनीत्या व्यति-रिक्तग्राहकाकाराभावः। एवं न तत्र-अधिकृतविज्ञाने व्यतिरिक्तग्राहकाकाराभवः १५ कल्यावसायोपायः परनीत्यैवेति निदर्शितम्।एतदेवाह-तदतत्स्वभावत्वात् तस्य-अधिकृतविज्ञानस्यातत्स्वभावत्वात्, व्यतिरिक्तग्राहकाकाराभावास्वभावत्वादि-त्यर्थः, सतोऽन्यत्राभवतस्तदभावस्वभावत्वसिद्धेः इति परिभाव्यतामेतत्।।

ू (विवरणम् )

- (१०-११) अयं ह्यधिकृतविज्ञानेऽण्येवंविध एवेति । अयं-तुच्छकित्पतव्यति-२० रिक्तमाहकाकारभावः हिः-यसात् अधिकृतविज्ञानेऽपि-बुद्धादिसम्बन्धिनि एवमभूत एव-यादृशोऽवाग्दर्शिप्रमातृज्ञानेषु इति कथं-केन प्रकारेण तस्य-तुच्छकित्वव्यति-रिक्तमाहकाकारस्याभावस्तत्र-बुद्धादिज्ञाने । इद्मुक्तं भवति-तुंच्छकित्वयतिरिक्त-प्राहकाकारादन्यस्वभावं बुद्धज्ञानं तदैव भवति यदि तत्र वास्तवस्याकारस्य अभावः स्यात्; अन्यथा तुच्छातुच्छयोविशेष एव न स्यादिति ॥
- २५ (१६) व्यतिरिक्तप्राहकाकाराभावास्वभावत्वादिति । व्यतिरिक्तप्राहकाकार-स्याभावो व्यतिरिक्तप्राहकाकाराभावः, न स्वभावोऽस्वभावः, व्यतिरिक्तप्राहका-काराभावोऽस्वभावो यस्य ज्ञानस्य तत् तथा तद्भावः—तत्त्वं तस्मात् ।।
- (१७) सतोऽन्यत्राभवतस्तदभावस्त्रभावत्वसिद्धेरिति । तस्य-प्राहकाकारस्या-भावस्तदभावः तदभावः स्वभावो यस्य तत् तथा तद्भावः --तत्त्वं तस्य सिद्धिः --निष्पत्तिः ३० तस्मात् । कीद्दशस्य तस्य प्राहकाकारस्येत्याह्-सतः --विद्यमानस्यान्यत्र-ज्ञानान्तरेऽवी-ग्दर्शिसम्बन्धिनि अभवतः-अविद्यमानस्य सामर्थ्योद्धिकृतविज्ञाने ॥

१ 'तस्मादसौ व्यव वर्ष इति उ-पाठः। २ 'तुच्छकादत्यन्तव्यतिरिक्तंव' इति क-पाठः।

किश्चैवं परिकल्पिताद्वयस्पत्वे तत्त्वतोऽनुभूयस्पत्वासिद्धिरेव, खात्मसंवेदनात् कर्तृकर्मभावोपपत्तेः, अन्यथा तदयोगात्। न ह्यात्मन आत्मनाऽवेदने खसंवेदनं नाम। वेदने तु तचित्रखभावता, प तस्यैव ग्राह्यग्राहकरूपत्वादिति। स्वात्मनि क्रियाविरोध इति चेत्, न, तथाऽनुभवे तदसिद्धेः। कथं तदसिद्धिरिति चेत्, विरोधे तद-योगापत्तेः। तदयोगेऽपि किमिति चेत्, ननु च तदनुभवाभावः। तत् खहेतोरेव ताद्दगिति चेत्, किमनेनान्वयकथनेन? सर्वथाऽसंवेद्या-संवेदकखभावत्वे न खसंवेदनम्। सति चास्मिन् नियमतः खभाव-१०

(स्रो० व्या०) किञ्चेत्यादि । किञ्चायमपरो दोषः । एवं परिकल्पिताद्वयरूपत्वेऽपि सित यथा भवतोक्तं तथा । किमित्याह-तत्त्वतः-परमार्थेन अनुभयरूपत्वासिद्धि-रेव । कथमिलाह-स्वात्मसंवेदनात् स्वात्मसंवेदनेन, विज्ञानस्येति प्रक्रमः, कर्तृकर्मभावोपपत्तः । इत्थं चैतदङ्गीकर्त्तव्यमित्याह-अन्यथा-एवमनभ्युपगमे १५ तदयोगात्-खात्मसंवेदनायोगात्। एतदेव भावयति न हीत्यादिना। न यस्मात् आत्मनः-विज्ञानात्मनः आत्मनैव अवेदने सित । किमिलाह-स्वसंवेदने नाम। वेदने तु खात्मनः किमिलाह-तिचित्रखभावता, प्रक्रमाद् विज्ञानस्य चित्रस्वभावता । कुत इत्याह-तस्यैव-विज्ञानात्मेनो ग्राह्यग्राहकरूपत्वादिति । स्वात्मिन क्रियाविरोध इति चेत्। न हि सुशिक्षितोऽपि कश्चित् स्वं स्कन्धमा- २० रोहित । एतदाशङ्गाह-न-नैतदेवं तथाऽनुभवे-स्वसंविदितत्वेन स्वात्मनाऽनु-भवे सित तदसिद्धे: - खात्मिन 'कियाविरोधासिद्धेः । कथं तर्हि असिद्धिरित वेत् सात्मनि क्रियाविरोधस्य । एतदाशक्र्याह-विरोध इत्यादि । विरोधे सति स्वात्मनि कियायाः तदयोगापत्तेः, प्रक्रमात् कर्तृकर्मभावायोगापतेः तदयोगेऽपि-कर्तृकर्मभावायोगेऽपि किम्? इति चेत्, एतदाशङ्गाह-ननु २५ चेत्यादि । ननु चेत्यक्षमायाम् । तद्नुभवाभावः -विज्ञानानुभवाभावः । तत्-विज्ञानं खहेतोरेव सकाशात् तादृगिति-खसंवेदनखमावम् । इति चेत्, एतदाशङ्काह-किमनेनेत्यादि । किमनेन खहेतोरेनेत्यादिना अन्वयकथनेन, ुँगोत्रकथनेनेत्यर्थः । कथमिदमनुपयोगीत्याह*–सर्वथे*त्यादि । सर्वथा–सर्वैः प्रकारै-रसंवेद्यासंवेदकस्वभावत्वे वास्तवे विज्ञानस्य न स्वसंवेदनं निरूप्यतामेतत्। ३० सति चासिन्-खसंवेदने नियमतः स्वभाववैचित्र्येण हेतुना कथित्रत्-

<sup>9 &#</sup>x27;रूपत्वे सित तत्त्वतो' इति क-पाठः। २ 'तदयोगोपपत्तः' इति ग-पाठः। ३ 'खसंविदिततत्त्वेन' इति क-पाठः । ४ 'क्रियामविरोधा॰' इति छ-पाठः। ५ 'नोऽत्र कथनेमेखर्थः' इति क-पाठः । अनेकान्त॰ १२

वैचित्र्येण कथित्रत् कर्तृकर्मतायोग इति॥

एतेन यद्प्युच्यते—"गगनतलवस्यालोकवदकर्मकं खयमेवैतत् प्रकाशते" इलादि तदिप प्रतिक्षिप्तम्, यतो बोधरूपं तत्। न चाबुद्ध्यमानस्य किञ्चिद् बोधरूपता युज्यते इलात्मबोधोऽभ्यु-पेयः। तथा च सत्युक्तदोषानतिवृत्तिः खात्मसंवेदनादिति। एवं यथोक्तालोकेऽपि भावनीयम्। न ह्यसाविप किञ्चिदनालोकयन् आलोको नाम। एवं चाभिधानमात्रमेवाकर्मकत्वमिति सन्याया-१० सिद्धेः, आलोकनमालोक इति भावसाधनपक्षेऽपि खभावालोकना-दिति। एवमपरोक्षस्यभावमिल्याद्यक्ताविप खप्रलक्षस्यभावमिल्यादि

(स्वो० व्या०)

केनचित् प्रकारेण कर्तृकर्मतायोग इति कर्तृकर्मभावयोगः ॥

एतेन-कर्तृकर्मतायोगसाधनेन यदप्युच्यते, किमुच्यते इत्याह-गगनतल-१५ वर्त्यालोकवदिति निदर्शनम्। अकर्मकं-कर्मरहितं स्वयमेवैतत्, प्रक्रमाद् विज्ञानम्, प्रकाशते इत्यादि । तदपि प्रतिक्षिप्तं-निराकृतमिति । इहैव भावनामाह यत इत्यादिना । यतो बोधरूपं तत्-विज्ञानम् । न चाबुद्ध्य-मानस्य किश्चित्-आत्मादिवस्तु बोधरूपता युज्यते इति कृत्वा आत्म-बोघोऽभ्युपेयः। आत्मनो बोर्घः आत्मबोधः सोऽभ्युपेयः-अभ्युपगन्तच्यः। २० तथा च सति-एवं च सति किमिलाह-उक्तदोषानतिवृक्तिः। भावितार्थे-वेयम् । कथमिलाइ-स्वात्मसंवेदनादिति । एवं यथोक्तालोकेऽपि-उदाहरणगते भावनीयम्। कथमित्याह-न हीत्यादि। न यसात् असा-विष-गगनतलवर्त्यालोकः किञ्चिदनालोकयन्नालोको नाम, गुब्दार्थानुपपत्तेः। एवं चाभिधानमात्रमेव-तत्त्वतोऽर्थशून्यम्। किं तदिलाह-अकर्मकत्वम्, २५ विज्ञानस इति। कथमिलाह-सच्यायासिद्धेः।असिद्धिश्र आलोकनमालोक इति-एवं भावसाधनपक्षेऽपि सति स्वभावालोकनात्-आत्मभावालोकना-दित्यात्मन एव कर्मत्वम्, भिन्नकर्माभावं त्वधिकृत्य शाब्दिकैरकर्मकत्वं प्रतिज्ञातम्। न तु तदेकान्तत एव स्वपरिणामापेक्षया चानन्तपर्याये वस्तुनि व्यतिरिक्तकर्मापेक्षयाऽपि कर्त्रादिभावोऽव्यतिरिक्तकर्मापेक्षयाऽपीति । तथा च भज्यते वृक्षः खशाखाभारेणेत्यत्रा-३० व्यतिरिक्तसापि स्वशासाभारस्य करणत्वम्। न चेदं न तात्त्विकं वृक्षान्तरवद्धिकृतवृक्ष-भुङ्गाभावप्रसङ्गादिति भावनीयम् । एवमपरोक्षस्वभावमित्याद्यक्तावपि तथा

१ 'अवितार्थैं॰' इति उ -पाठः ।

(गूलम्) वाक्यार्थापत्तित उक्तदोषानतिवृत्तिरेव॥

किश्व बोधमात्रतायां तन्नीलत्वादिभेदाभावो भेदकाभावात्, तमन्तरेण च तदनुपपत्तेः बोधमात्रस्याविद्याष्ट्रत्वात् एकान्तैकस्व- ५ भावस्य विद्याष्ट्रत्वायोगात् तन्मात्रत्वातः; अन्यथा सर्वत्र बोध-भावाभावादतत्स्वभावत्वात् स द्यान्यत्र भवस्तिन्मश्रणात्रैकः अमि-श्रणे तन्मात्रत्वम्। तथातत्त्वस्यैव तथाभेदाभावः, तत्स्वभावभेदाप-त्तेः। सित चास्मिस्तदन्यसिद्धिरेव। तत्स्वभावो हि न बोधमोत्रात्मनो

(स्रो० व्या०)

तथा शैठोपन्यस्तायां स्वप्रसम्बभावमित्यादिवाक्यार्थापत्तितः कारणात् उक्तदोषानतिवृत्तिरेव कर्तृकर्मतायोगेनेति भावनीयम् ॥

किश्च वोधमात्रतायां सलामेकान्तैकलभावत्वेन तन्नीलत्वादिभेदाभावः तस्य-बोधमात्रस्य नीठत्वादिभेदाभावः । कुत इत्याह-भेदका भावात् तमन्तरेण च-भेदकमन्तरेण च तदनुपपत्तेः-नीललादिभेदानुपपत्तेः । अनुपपत्तिश्च बोध- १५ मात्रस्याविशिष्टत्वात् । विशिष्टं बोधमात्रमेवैतदित्याशङ्कानिरासायाह-एकान्तैक-स्वभावस्य, बोधमात्रस्येति प्रक्रमः । किमिलाह-विशिष्टत्वायोगात् । अयोगश्र तन्मात्रत्वात्-बोधमात्रतद्भावात् । इत्थं चैतदङ्गीकर्तव्यमित्याह-अन्यथा-एव-मनभ्युपगमे सर्वत्र-विवक्षितं देशं विहाय सामान्येन वा। किमित्याह-बोधभावा-भावात्, बोधसत्तानुपपत्तेरित्यर्थः । एनामेवाह-अतत्स्वभावत्वात्, प्रक्रमा-२० देकान्तैकस्वभावत्वात् । कथमेतदेवमित्याह-स हीत्यादि । स बोधो यस्मात् अन्यन्न-देशादौ भवँस्तन्मिश्रणात्-देशादिमिश्रणेन नैकः-नैकान्तैकखर्भावः बोधत्वे सति तन्मिश्रणस्वभावत्वादित्यभिप्रायः । इत्थं चैतदङ्गीकर्त्तव्यमित्याह-अमिश्रणे, देशादिनेति प्रक्रमः, तन्मात्रत्वं-बोधमात्रत्वम् । कथमित्याह-तथेलादि । तथा-तेन प्रकारेणाविशिष्टबोधमात्रभवनलक्षणेन तत्त्वं यस्य बोध-२५ मात्रस्य तत् तथाविषं तस्यैव तथा-देशादिभेदेन भेदाभावः । कुत इत्याह-तत्स्वभावभेदापत्तेः-बोधमात्रस्वभावभेदापत्तेः। सति चास्मिन्-तत्स्वभावभेदे किमित्याह-तदन्यसिद्धिरेव-बोधान्यसिद्धिरेव। एनामेव व्यतिरेकतो भावयन्

(विवरणम्)

(१८) बोधमात्रतद्भावादिति । बोधमात्रसैव तस्य-ज्ञानस्य भावात्।।

30

१ 'मात्रस्थापि विशिष्ट॰' इति क-पाठः । २ 'मात्रात्मनोंऽभिन्नः' इति ग-पाठः । ३ 'शवोप॰' इति ख-पाठः । ४ 'भाववोधत्वे' इति ख-पाठः ।

भिन्नः, स चाविशिष्टः प्रतिकलं तुल्यस्वभावतयेति भिन्नजातीयेनास्य भेद आपादनीय इत्यन्यसिद्धिः । तज्जातिभेदवत् किं नात्र स इति ५ चेत्, नासौ सदादिमात्रस्य, नीलादीनां ततः कथश्चिद् भेदात् तथा-प्रतीतेः। न हि सत्प्रतीतिरेव नीलादिप्रतीतिः, तथाऽननुभवात्। एवं तर्हि तुच्छा नीलादयः, न ते कचित् सदननुविद्धाः। खतोऽसतां कथं

(स्वो० ब्या०)

आह तत्स्वभाव इलादिना । तत्स्वभावः, प्रक्रमाद् बोधमात्रस्वभावः, यसात् कि न बोधमात्रात्मनः सकाशाद् भिन्नः । स च-बोधमात्रात्मा अविशिष्टः प्रतिकलं-कैलं कलं प्रति तुल्यस्वभावतया कारणेन । व्यवस्थानमिष्ठल्यैतदाह । अन्यथा कलाभेदोऽप्यसङ्गत एवेति भावनीयम् । इति—एवं भिन्नजातीयेन देशा-दिनाऽस्य—बोधमात्रात्मनः भेद आपादनीयः । इति—एवमन्यसिद्धः, इह प्रक्रमे नीलादिसिद्धिरित्यर्थः । तज्ञातिभेदवत्—नीलादिजातिभेदवत् किं नात्र—अबोधमात्रात्मनि स इति चेत् नीलादिभेदः । एतदाशङ्गाह—नासौ—जातिभेदः सदादिमात्रस्य । कथमित्याह—नीलादीनां ततः—सदादिमात्रात् कथित्रत्—केनचित्प्रकारेण भेदाद् भेदश्च तथाप्रतीतेः—सदादिमात्रप्रतीतेभेदेन नीलादिमात्रप्तिः । एतदेवाह—न हि सत्प्रतीतिरेव नीलादिप्रतीतिः । कृत इत्याह—तथा-ऽननुभवात् , सत्प्रतीतेः नीलादिप्रतीतित्वेनाननुभवादित्यर्थः । आह—एवं तिर्हि स्वन्त्रविद्धाः । किं तिर्हि १ सर्वत्र तदनुविद्धाः एव । स्वतोऽसतां तुच्लतया कथं तदनुवेधः—सदनुवेधः १ । एतदाशङ्गाह—सदा तदनुवेधे—सदनुवेधे सित

#### (विवरणम्)

<sup>(</sup>११) कलां कलां प्रतीति । समयं समयं प्रतीयर्थः ॥

२५ (११) व्यवस्थानमधिकृत्यैतदाहेति । वस्तुस्थितिमाश्रिस्तैतदुच्यते यदुत प्रति-कलम् । कलाशब्देन हि समयः प्रोच्यते सँ चाचार्यमते एव घटते, न तु ज्ञानमात्र-वादिनो मते ॥

<sup>(</sup>१४) नीलादिसिद्धिरिति । नीलपीतादिवाह्यार्थसिद्धिरित्यर्थः ॥

<sup>(</sup>१४) नीलादिजातिभेदवदिति । तथापि-वस्तुत्वमात्रस्याभेदेऽपि 'नीलः पदार्थो ३० रक्तो वा इत्यादिर्जातिभेदो भवति, तथा यदि ज्ञानमात्रस्याभेदेऽपि बाह्यार्थमन्तरेणापि नीलं पीतं ज्ञानमित्यादिर्भेदो भविष्यति तदा को दोष इत्याशयः परस्य ॥

१ 'कलां प्रति' इति क-पाठः । २ 'भेदादभेदश्व' इति क-पाठः । ३ 'सर्वाचार्य०' इति च-पाठः । ४ 'नीलाः पदार्था रक्ता वा' इति क्-पाठः । ५ 'तदा यदि' इति च-पाठः ।

तदनुवेधः ? सदा तदनुवेधे नासत्त्वम्, सत्त्वमेव। एवं तत् तथाविधं तदितरानुविद्धमित्यस्तु केवल एव पुनः को दोषः ? तन्मात्रतया न नीलादित्वम् ॥

एवं हि न नीलमेव पीतम्। न च सत्त्वमात्रतत्त्वमेतत्। न चास-देव प्रतीतिहेतुः। प्रतीयते च तद्द्यत्वेन। ततस्ततोऽन्यत् तद्ति सिद्धम्। तन्मात्रताऽभावे तदेव तत्। तत्रैव किं मानमिति वाच्यम्। हन्त तथाऽनुपलम्भ एव। सोऽसिद्धो दूरोपलम्भेन। कोऽयम्? अनीला-दिस्प इति। य एव तन्निश्चयाजनकः स मन्दो नीलादिग्रह १० एव, न, सत्त्वनिश्चयजनकत्वात्। न तत्रापि स केवलस्य, सलम्,

(स्रो० ज्या०)

नासत्त्वं नीलादीनां सत्त्वमेव । एवम्—उक्तनीला तत्—नीलादि तथाविधं— विशिष्टम्।एतदाशङ्गाह—तदितरानुविद्धं—नीलायनुविद्धमित्यस्तु—भवतु सत्त्वमेव केवल एव तदितराननुविद्धे सत्त्वे तथाविध इति प्रक्रमः। को दोष इलाशङ्गाह— १५ तन्मात्रतया—अविशिष्टसन्मात्रतया न नीलादित्वम् ॥

इदानीं निगमयन्नाह-एवं हीत्यादि। एवं यसात् न नीलमेव पीतम्, प्रतिभासभेदानुभवात्। न च सत्त्वमात्रतत्त्वमेतत्-नीलम्। न चासदेव- एकान्तेन प्रतीतिहेतुः। प्रतीयते च तदन्यत्वेन—सत्त्वमात्रभेदेन यत एवं ततः— तस्मात् कारणात् ततः—सत्त्वमात्रात् अन्यन्नीलमिति सिद्धम्। तन्मात्रताऽ-२० भावे सित तदेव—नीलाधेव तत्—नीलादि। एवमपि किलैकस्वभावत्वसिद्धि-रिलेतदाशङ्गाह—तत्रैव—सन्मात्रताभावे किं मानमिति वाच्यम्। हन्त किमत्रोच्यते १। तथा—सन्मात्रत्वेन अनुपलम्भ एव मानमिति। एतदा-शङ्गाह—सः—तथाऽनुपलम्भः। किमित्याह—असिद्धः। कथिमलाह—दूरोप-लम्भेन सन्मात्रस्थेति भावः। कोऽयं—दूरोपलम्भः श्राति स्वात्त्वस्थित परः। २५ अत्रोत्तरम्—य एव तिन्नश्चयाजनकः-नीलादिनश्चयाजनकः। आह—स मन्दः— अस्पष्टो नीलादिग्रह एव। परिहारोऽत्र—न सत्त्वनिश्चयजनकत्वात् मन्दता-

(विवरणम्)

(२०-२१) तन्मात्रताऽभावे सतीति । नीलादेः सन्मात्रतया अभावे सतीति ॥ (२१) नीलाद्येव तत् नीलादीति । नीलं नीलमेव पीतं पीतमेव, एवं सर्वत्र ३० इत्थमप्येकस्वभावत्वमेव वस्तुन इत्यमिप्रायः परस्य॥

१ 'तदन्यत्वे च त(?)सत्त्व॰' इति ङ-पाठः । २ 'एतन्मात्रताभावे सति तन्मात्रताभावे तदेव' इति ङ-पाठः । ३ 'किमिसाह सिद्धः' इति ङ-पाठः ।

तद्भिन्नात्मगमकस्तु । तदन्यानुविद्धं सत्त्वमिति युक्तो जातिभेदः ।
न वैवमन्यानुविद्धो बोध इति तन्मात्रतत्त्ववादे त्वयुक्त एव ॥ एतेन
"नीलादिरूपस्तस्यासौ स्वभावोऽनुभवश्च सः ।

नीलाचनुभवः ख्यातः खरूपानुभवोऽपि सन्॥"<sup>१</sup>

इस्रेतत् प्रत्युक्तम्, एकान्तैकस्रभावस्यात्रं विवक्षितत्वात्, तस्य चोक्तवदयोगात्। न च नीलत्वादिभेदाभाव एव, आह्नादादिवत्

( स्वो० व्या० )

१० योगः । आह-न तन्नापि-दूरोपलम्भे स केवलस्य सत्त्वस्य प्रहः, केवलसाभावा-दिस्यभिप्रायः । इह समाधिः-सत्यं न तैत्रापि स केवलस्य तद्भिन्नात्मगमक-स्तु, प्रक्रमान्नीलादिभिन्नात्मगमकः पुनः दूरोपलँम्भः सत्त्वस्य । उपसंहरन्नाह-तदन्यानुविद्धम्, नीलाद्यनुविद्धमित्यर्थः । सत्त्वमिति कृत्वा युक्तो जाति-भेदः, प्रक्रमान्नीलादीनाम् । न चैवमन्यानुविद्धो बोध इति-एवं तन्मान्न-१५ तत्त्ववादे-बोधमात्रतत्त्ववादे पुनरयुक्त इति परिभावनीयम् ॥

**एतेने**त्यादि । एतेन-अनन्तरोदितेन

"नीलादिरूपस्तस्यासौ स्वभावोऽनुभवश्च सः। नीलाचनुभवः ख्यातः खरूपानुभवोऽपि सन्॥"

इत्येतत् प्रत्युक्तम् । कथिमलाइ-एकान्तैकस्यभावस्य बोधादेविवक्षित-रुत्वात्, तस्य च-एकान्तैकस्यभावस्य उक्तवत्-यथोक्तं तथा अयोगात्। अभ्युचयमाइ न चेलादिना। न च नीलत्वादिभेदाभाव एव। किंतर्हि १ भावः। कृत इलाह-आह्नादादिवदिति निदर्शनम् । स्पष्टसंवेदनत्वान्नीलादिभेदस्य

(विवरणम्)

(१७-१८) ''नीलादिरूपस्तस्यासौ स्वभावोऽनुभवश्च सः । नीलाद्यनुभवः ख्यातः स्वरूपानुभवोऽपि सन् ॥''

इति । नीलादिरूपः—नील्पीतस्वभावसास्य—नीलादिज्ञानस्य असौ सर्वजगज्जनप्रतीतः स्वभावः—स्वरूपं तथाऽनुभवश्च-अनुभवोऽपि स्वसंवेदनलक्षणो हि ज्ञानस्य नीलादि-रूप एव । एवं सित किं सिद्धमित्याह—नीलाद्यनुभवः स्थातः—लोकप्रसिद्धः स्वरूपानुभावोऽपि सन् नीलादिज्ञानस्य सम्बन्धी । इद्युक्तं भवति—नीलादिज्ञानस्य नीलादि-२० रूपः स्वभावोऽनुभवश्चः न् तु बाह्यनीलाद्याकारः कश्चित् तत्रास्ति यद्वशात् नील-मुच्यते । अतो ज्ञानस्य स्वरूपानुभव एव नीलाद्याकार इति ॥

१ 'सल्यामिति युक्तो' इति क-पाठः । २ अनुष्टुप् । ३ 'तथापि स' इति ङ-पाठः । ४ 'लम्भ-सत्त्वस्य' इति क-पाठः । ५ 'इल्याह ह्वादादि॰' इति ङ-पाठः । ६ 'भनश्वानुभानोऽनुभनोऽपि' इति क-पाठः । ७ 'हि ज्ञानस्य...भनति' इति पाठो नास्ति ख-च-प्रतौ । ८ 'मनु बाह्य॰' इति च-पाठः ।

स्पष्टसंवेदनत्वात् अपहृवेऽतिप्रसङ्गादिति ॥

किश्र विज्ञानमात्रवादिनो न कारकज्ञापकिश्वितः, न्यायानुप-पत्तः। तथाहि-अस्य न बीजाङ्कुरौ वस्तुतो विद्येते, किन्तु बीजाङ्कर- ५ प्रतिभासाया बुद्धेप्रीद्याकारे बीजाङ्करच्यवस्था। ग्राह्याकारश्च बुद्धेः तत्त्वतो नास्ति, विष्ठवत्वेनासत्त्वात्। तत् कथं तदाकारयोः कार्य-कारणव्यवस्थानिबन्धनभूतयोरसत्त्वे बीजादङ्करस्य जन्मेति कारक-व्यवस्था?। स्यादेतद् बीजनिभीसाया बुद्धेरनन्तरमेवाङ्करनिभीसा बुद्धिरिति। बीजाङ्करनिभीसानुगतयोर्बुद्ध्योः प्रत्यक्षानुपलम्भसाधनः १० कार्यकारणभावः। अयं च स्वसंवेदनलक्षणयोर्बुद्ध्योर्वस्तुत्वादिवरो-ध्येव। बीजादिनिभीसस्तु विचाराक्षमत्वादुपष्ठव एव। न तस्य तत्त्वतः कार्यकारणभावः। लोकप्रतीत्यनुसारतस्तु तथाव्यवहाराय

(स्वो० व्या०)

अपहृचे नीठादिभेदैविषयस्य स्पष्टसंवेदनस्य । किमित्याह-अतिप्रसङ्गात् ह्वादाद्य- १५ भावप्रसङ्गेन इति ॥

किश्व विज्ञानमात्रवादिनो वादिनः किमिलाह-न कारकज्ञापकस्थितिः । कारकं बीजमङ्करस्य, ज्ञापकस्तु धूमोऽमेरिति । कथं नैतिस्थितिरिलाह-न्यायानुपपत्तेः । एनामेवाह तथाहीलादिना । तथाहि-अस्यविज्ञानमात्रवादिनो न बीजाङ्करौ वस्तुतः-परमार्थेन विद्येते बाद्यौ, किन्तु २० बीजाङ्करप्रातिभासाया बुद्धेः ग्राह्याकारे-तथाप्रतिभासक्षे बीजाङ्करव्यवस्था । यद्येवं ततः किमिलाह-ग्राह्याकारश्च बुद्धेस्तत्त्वतः-परमार्थेन नास्ति । कथिमलाह-विष्ठवत्वेन हेतुना असत्त्वात् । तत् कथं तदाकारयोः-बुद्ध्याकारयोः कार्यकारणव्यवस्थानिबन्धनभूतयोरसत्त्वे-अतात्त्विके बीजादङ्करस्य जनमेति-एवं कारकव्यवस्था।स्यादेतद् बीजनिभीसाया २५ बुद्धेः अनन्तरमेवाङ्करनिभीसा बुद्धिरिति कृत्वा।बीजाङ्करनिभीसायः । अयं च-कार्यकारणभावः स्वसंवेदनलक्षणयोर्बुद्ध्योवेस्तुत्वात् कारणात् अविरोध्येव, वैस्तु वस्तुन उत्पद्यत एवेति कृत्वा।बीजादिनिभीसस्तु किमिलाह-विचाराक्षमत्वाद् बाद्याभावेन उपष्ठव एव।न तस्य-निभीसस्य २० तत्त्वतः कार्यकारणभावः, लोकप्रतील्यनुसारतस्तु-पृथग्जनापेक्षया तथा

१ 'विषयस्पष्ट॰' इति ङ-पाठः । २ 'धूमोऽग्निरिति' इति ङ-पाठः । ३ 'वस्तु' इति पाठो नास्ति ङ-प्रतौ ।

अभिधीयत इति व्यवस्था। अहो बलवानयमसदिभिनिवेशो य इत्थ-मण्यनालोचिताभिधानं विदुषोऽपि प्रवर्त्तयतीति। अनालोचिताभि-धानता चास्य बीजादिनिर्भासो निश्चीयमान उपष्ठवः स तत्त्वतो नास्तीति तन्निश्चयाभावापत्त्या। न खलु बोधेऽप्यसतो निश्चयः, अतिप्रसङ्गात्, खरविषाणादिनिश्चयापत्तेः, असत्त्वाविशेषात्। न च तत्र सत्त्व एवोपष्ठवता, बोधादिभिन्नत्वात्, तस्य चानुपष्ठवत्वेनेष्टेः, भिन्नसत्त्वेऽधीपत्तिः। विशिष्टो बोध एवोपष्ठव इति चेत् तन्मात्र-१० तत्त्वनीतौ कुतोऽस्य वैशिष्ट्यमित्युक्तप्रायम्। वक्ष्यते च-'स्वसंवेदन-

(स्बो० ब्या०)

विर्मासोद्धारणेन व्यवहारायाभिधीयत इति-एवं व्यवस्था, कारकगोचरेति प्रक्रमः । एतदाशक्क्षाह-अहो बळवानसदिभिनिवेशः यः-असदिभिनिवेश इत्थमपि-यथोक्तं तथाऽनालोचिताभिधानं विदुषोऽपि-पण्डितस्यपि प्रव- भ त्तंयतीति। अनालोचिताभिधानता चास्य-परोदितस्य बीजादिनिर्भासो निश्चीयमानस्तथाऽनुभवेन उपष्ठवः स तत्त्वतो नास्ति। इति-एवं तिन्नश्च- याभावापत्त्या-अनुसूयमानबीजादिनिर्भासनिश्चयामावापत्त्या अनालोचिताभिधानतिति। एतद्भावनायैवाह-न खिल्वत्यादि। न खलु-नैव बोधेऽप्यसतः, निर्भास-स्ति प्रक्रमः। किमित्याह-निश्चयः। कथं नेत्याह-अतिप्रसङ्गात्। एनमेवाह- श्वरविषाणादिनिश्चयापत्तेः। आपित्रश्च-असत्त्वाविशेषात्। इहैवाग्युचय-माह-न चेत्यादि। न च तन्त्र-बोधे सत्त्व एवोपष्ठवता, निर्भासस्येति प्रक्रमः। कुत इत्याह-बोधादिभिन्नत्वान्निर्भासस्य, तस्य च-बोधस्य अनुपष्ठवत्वे-नेष्टेः, भिन्नसत्त्वे बोधान्निर्भासस्य। किमित्याह-अर्थापत्तिः निर्भासानाम्। विशिष्टो बोध एव वितथप्रतिभास उपष्ठवः। इति चेत्, एतदाशङ्गाह- श्वरत्वनित्ते-बोधमात्रतत्वनीतौ कुतोऽस्य बोधस्य वैशिष्टयमित्युक्त-

<sup>(</sup>विवरणम्)

<sup>(</sup>२१) न च तत्र-बोघे सत्त्व एवोपष्ठवता निर्भासखेति । बोघे विषयभूते निर्भासस्य सत्त्वे एव-विद्यमानत्वे एव सति न च-नैवोपष्ठवता निर्भासस्य ॥

<sup>(</sup>२३) अर्थापत्तिनिर्भासानामिति । यदि हि बोधात् सकाशाद् भिन्ना निर्भासाः ३० समभ्युपगम्यन्ते तदा न बाह्यार्थो रूपाः(१) प्राप्नुवन्तीत्यर्थः ॥

९ 'सत्त्वेनार्था॰' इति क-पाठः । २ 'निर्मासीचारणेन' इति ङ-पाठः । ३ 'एवोक्निपछवता' इति ङ-पाठः ।

लक्षणे च बुद्धी सर्वथा बोधमात्रत्वादद्वयत्वादिविशिष्टबुद्धित्वेन तदन्यग्राहकबुद्धिग्रन्ये च'। इति प्रत्यक्षानुपलम्भा प्रवृत्तिरेव। न हि भिन्नकालभाविबुद्धियमन्वयविकलतयोपकारादिनिरपेक्षं तथावि- ५ धावध्यभावे तदितरावसायकमिति न खसंवेदनलक्षणयोरिष बुद्ध्योः कार्यकारणभावावसाये समुपायः। ततश्च सोऽनयोर्वस्तुत्वादिवरो-धीत्यज्ञानाभिधानम्। तत्पृष्ठभावि विकलपज्ञानमिष तथाविधवीजा-ध्वरानभीसाभावेन भवन्नीत्या असम्भव्येव, न ज्ञानहेतुरिति भाव-नीयम्। एवं च 'लोकप्रतीत्यनुसारतस्तु तथाव्यवहारायाभिधीयते' १० इति अपि वचनमात्रमेव, सर्वथाऽसतो लोकेऽप्यप्रतीतेः, तुच्छस्य अनुभवविरोधात्, अकार्यकारणभूतस्य च तुच्छत्वात्, व्यवहारस्य

(स्वो० व्या०)

प्रायं-प्रायेणोक्तमधः। वक्ष्यते च ऊर्ङ्कं स्वसंवेदनलक्षणे च बुद्धी निर्विकल्पिके सर्वथा बोधमात्रत्वात् कारणात् अद्वयत्वात् प्राह्मग्राहकाकारविरहेण अवि- ३५ शिष्टबुद्धित्वेन तथा तदन्यग्राहकबुद्धिशून्ये च तथाऽभ्युपगमात्। इति-एवं प्रत्यक्षानुपलम्भा प्रवृत्तिरेव कार्यकारणभावे । एतदेव भावयति न हीत्या-दिना । न यस्माद् भिन्नकाल(भावि)बुद्धिद्वयं निरन्वयनाशतोऽन्वयविकल-तया कारणेन उपकारादिनिरपेक्षम्-उपकारवासनानिरपेक्षमन्वयविकलतयैव तथाविधावध्यभावे-इतरेतरावध्यभावे तदितरावसायकं-खरूपेतरावसाय-२० कम्। नहि इति न स्वसंवेदनलक्षणयोरपि बुद्ध्योः कार्यकारणभावा-वसाये समुपायोऽस्ति । ततश्च सः-कार्यकारणभावः अनयोः-खसंवेदन-लक्षणयोर्बुद्धोर्वस्तृत्वादविरोधीत्यज्ञानाभिधानं पूर्वपक्षे । तत्पृष्ठभावि-स्तरंवेदनलक्षणबुद्धिपृष्ठभावि विकल्पज्ञानमपि तथाविधवीजाङ्करनिभीसा-भावेन भवन्नीत्या-त्वन्यायेनैव असम्भव्येव । विकल्पज्ञानं न ज्ञानहेतुः प्रका- २५ मात् कार्यकारणभावे इति एतद् भावनीयम्। एवं च कृत्वा 'लोकपतीत्यनुसार-तस्तु तथाव्यवहारायाभिधीयते' इति अपि वचनमात्रमेव पूर्वपक्षे, विवक्षितार्थश्र्न्यमित्यर्थः। कथमित्याह—सर्वथाऽसतो निर्भासस्य लोकेऽप्यप्रतीतेः कारणात् । एतदेवाह-तुच्छस्यानुभवविरोधात् । तुच्छश्राधिकृतनिर्भासः पर-नीत्या । अत एवाह-अकार्यकारणभूतस्य च तुच्छत्वात् । अकार्यकारण-३०

१ 'त्वादिविशिष्टे बुद्धि॰' इति ग-पाठः । २ 'ज्ञाताभिधानम्' इति ग-पाठः । ३-४ द्रष्टुच्यं ९५तमं पृष्ठं ९६तमं च ।

अनेकान्त० १,

चार्थिकयारूपत्वात्, असतस्तादथ्यायोगादिति। असचन्द्रद्वयं प्रती-यत इति चेत्, असत् प्रतीयत इति च व्याहतम्। कं तर्हि तत् 'सत्? ननु तत्प्रतीतौ। किमन्न मानम्? तदनुभव एव। तदसत्त्वे को दोषः? तदनुभवाभावः। कुतस्तर्हि तत्? खहेतुजातात्। किं पुनः तदस्य? बोधादृष्टविषयादि। कथं तर्हि भ्रान्तम्? अदृष्टाध्यारोपात्। ययेवं नास्ति तत्त्वत इति चेत्, न, अध्यारोपग्रहणरूपतया भावात्। इति सती च सनिबन्धना च सन्नीत्या सर्वत्योकप्रतीतिः। 'असँश्च बीजाङ्करनिर्भासः त्वन्नीत्या, उत्पत्त्याद्यसिद्धः। इति न बीजात् अङ्करस्य जन्मेति कारकव्यवस्था।।

### (स्वो० व्या०)

भृतश्च परनीत्याऽधिकृतनिर्भासः । तथाव्यवहारायाभिधीयत इति विशेषणेनैनमवयव-मधिकृत्याह-व्यवहारस्य चार्थिकियारूपत्वात्, असतो निर्भासस्य ताद-१५ थ्यायोगात्-व्यवहारार्थायोगादिति । इहैव आशङ्कारोषनिवृत्त्यर्थमाह-असचन्द्र-द्वयं प्रतीयत इति चेत्, एवमधिकृतनिर्भासोऽपि भविष्यतीति पराभिप्रायः। एतदाशक्र्याह-असत् प्रतीयत इति च व्याहतम् । न सर्वथाऽसतः प्रतीति-रिसर्थः। क तर्हि तत्-चन्द्रद्वयं सदिति परः। नैनु तत्प्रतीतौ-चन्द्र-द्वयप्रतीतावित्याचार्यः । किमन्न मानमिति पर एव (१आह) । तदनुभव एवेति २० सिद्धान्तवादी । तदसत्त्वे-चन्द्रद्वयासत्त्वे को दोषः ? । अत्रोत्तरम्-तदनु-भवाभावः-चन्द्रद्वयानुभवाभावः । कुतस्तर्हि तत्-चन्द्रद्वयं बहिरसदित्यभि-प्रायः । इह समाधिः-स्वहेतुजातात् तदिति । किं पुनस्तत्-हेतुजातं अस्य-बोधप्रतिभासिनश्चन्द्रद्वयस्य ?। अत्र निर्वचनम्-बोधादृष्टविषयादि । 'आदि'-शन्दाद् देशकालादिग्रहः। एतदभावेऽभावादिति भावः। कथं तर्हि भ्रान्तं २५ हेतुजातोद्भवं सदित्यभिप्रायः । अत्रोत्तरम्-अदृष्टाध्यारोपात्, कर्मसामर्थ्येन विपर्ययादित्यर्थः । यद्येवमदृष्टाध्यारोपात् नास्ति तचनद्रद्वयं तस्वतः । इति चेत्, एतदाराङ्गाह-न, अध्यारोपग्रहणरूपतया-आधिक्यग्रहणरूपतया भावात्। इति-एवं सती-विद्यमाना सनिबन्धना च-चित्रनिबन्धनापेक्षया च सन्नीत्या-सर्वज्ञप्रणीतया सर्वलोकप्रतीतिः। असँश्च वीजाङ्करिन भीसः

१ 'कुतस्तर्हिं तत्' इति क-पाठः । २ 'विशेषणेनैतमव॰' इति ङ-पाठः । ३ 'न तु' इति क-पाठः ।

90

(मूलम्)

एतेन ज्ञापकव्यवस्था प्रत्युक्तां, धूमादग्निप्रतिपत्त्ययोगात्, अयं धूमोऽयमग्निरिति निर्भासाभावात्, तमन्तरेण च तथाप्रतीत्वनुप-पत्तेः, अद्वयबोधमात्रस्य च गगनतलवक्त्यालोककल्पत्वादिति । ५ एवं च यदाह न्यायवादी-

"वीजादङ्करजन्माग्नेर्ध्मात् सिद्धिरितीदृशी। बाह्यार्थाश्रयणी याऽपि कारकज्ञापकस्थितिः॥ साऽपि तदूपनिर्भासा तथा नियतसङ्गमाः। बुद्धीराश्रित्य करुप्येत् यदि किं वा विरुध्यते १॥"

इत्यादि, तदसाम्प्रतमिति दिशतं भवति॥

इतश्च ज्ञापकस्थितिः अयुक्ता, धूमप्रतिभासकालेऽग्निप्रतिभासा-

(स्वो० व्या०)

त्वन्नीत्या । कुत इत्याह-उत्पत्त्याचिसिद्धेः । इति-एवं न वीजादङ्करस्य जन्म । इति-एवं कारकव्यवस्था त्वन्नीत्येति भावनीयम् ॥

एतेनेलादि। एतेन-अनन्तरोदितेन निर्भासनिषेषेन ज्ञापकव्यवस्था प्रत्यु-क्ता। कथिमलाह-धूमादिप्रप्रतिपत्त्ययोगात्। अयोगश्च अयं धूमोऽय-मिप्रिति निर्भासाभावात् लन्नीला, तमन्तरेण च-निर्भासं विना च तथाप्रतीलमुपपत्ते:-धूमादिप्रप्रतितिरूपतयां प्रतीलमुपपत्तेरिति। इहैव भावार्थ-माह-अद्वयबोधमात्रस्य गगनतलवत्त्यालोककल्पत्वान्निराकारतयेति। १० एवं च कृत्वा यदाह न्यायवादी-धर्मकीर्त्तिः तदसाम्प्रतम्-अशोभनिति दिश्तिं भवतीति योगः। किं तदिलाह-बीजादङ्करजन्म तथाऽग्नेर्धूमात् सिद्धिः इतीहद्यी-एवम्भूता बाह्यार्थाश्रयणी याऽपि कारकज्ञापकस्थितिः साऽपि तद्रूपनिर्भासा-बीजादिरूपनिर्भासा तथा नियतसङ्गमाः पौर्वापर्योत्पादा-दिना बुद्धीः शाश्रित्य कल्प्येत यदि किं वा विरुध्यते? न किश्चि-१५ दिलर्थः। इत्यादि तदसाम्प्रतमिति निदर्शितं भवतीति व्याख्यातमेतत्॥ अभ्युच्यमाह-इतश्च ज्ञापकस्थितिरयुक्ता, धूमप्रतिभासकालेऽग्नि-

(विवरणम्)

(१४) उत्पत्त्याद्यसिद्धेरिति । भवन्मते हि अवस्तुत्वान्निर्भासस्य नोत्पत्ति-नाशौ स्तः । यस्य चोत्पाद-व्ययौ न विद्येते तद्सदेव यथा खरविषाणम् । तथा च बौद्ध-३० मते सर्वोऽपि निर्भास इति असत्त्वमेव तस्य ॥

१ अनुष्टुप्। २ 'सद्रूपनिर्भासा' इति क-पाठः। ३ अनुष्टुप्। ४ 'बीजादकुदंकुरस्य' इति ख-पाठः। ५ 'संसमाः' इति ख-पाठः। ६ 'आस्रत्य सांकल्पेत या(१य)दि,तत् किं' इति ख-पाठः।

भावात्, तथासंवित्तेः पश्चाद्गावित्वात्। अनिष्ठप्रिप्रतिभासजोऽप्येवं धूमप्रतिभासः स्यात्, लिङ्गभूतस्यास्य न्यायतः पूर्वमिष्ठप्रतिभासा- ५ सिद्धेः। तथाहि-अन्तर्ज्ञेयवादिनोऽप्यनुमानकाले धूमप्रतिभास एव पूर्वमुत्पद्यते, नाग्निप्रतिभासः, अनुमानाप्रवृत्तेः, अनुमेयस्यैव प्रत्यक्ष-त्वादिति पूर्वोऽनिष्ठप्रतिभास एव। एवं च कार्यात् कारणगत्ययोगः। धूमप्रतिभासोऽग्निप्रतिभासहेतुस्ततस्तद्गतिरिति चेत्, न, व्यभि-

(स्वो० व्या०)

१० प्रतिभासाभावात् । अभावश्च तथासंवित्तः-यौगपद्येनोभयासंवितेः । असंवित्तिश्च पश्चाद्भावित्वात् प्रयोगकालेऽप्रिप्रतिभासस्य । यदि नामैवं ततः किमित्याह्-अनिप्रप्रतिभासन्ते प्रयोगकालेऽप्रिप्रतिभासस्य । यदि नामैवं ततः किमित्याह्-अनिप्रप्रतिभासस्य उत्पत्तौ सत्यां धूमप्रतिभासः स्यात् प्रयोगकालभावी । कुत इत्याह्-लिङ्गभूतस्यास्य-धूमप्रतिभासस्य न्यायतः-न्यायेन पूर्वमग्निप्रप्रतिभासासिद्धेः। अनिप्रप्रतिभास१५ जत्विमिति । एतत्प्रकटनायेवाह-तथाहीत्यादि । तथाहि-अन्तर्ज्ञयवादिनोऽपि-विज्ञानवादिनः अनुमानकाले प्रयोगमिवकृत्य धूमप्रतिभास एव पूर्वमुत्पचते लिङ्गभूतो नाग्निप्रतिभासः । कुत इत्याह-अनुमानाप्रवृत्तेः । अप्रवृत्तिश्च अनुमेयस्येव प्रत्यक्षत्वात् । इति-एवं पूर्वोऽनिग्नप्रतिभास एव प्रयोग-कालभाविनो धूमप्रतिभासस्य। एवं च कृत्वा कार्यात् कारणगत्ययोगः प्रयोग-२० कालभाविनो धूमप्रतिभासस्य। एवं च कृत्वा कार्यात् कारणगत्ययोगः प्रयोग-२० कालभाविनो धूमप्रतिभासस्य। एवं च कृत्वा कार्यात् कारणगत्ययोगः प्रयोग-विला धूमप्रतिभासस्य। एवं च कृत्वा कार्यात् कारणगत्ययोगः प्रयोग१० कालभाविनो धूमप्रतिभासस्य। एवं च कृत्वा कार्यात् कारणगत्ययोगः प्रयोग-कालभाविनो धूमप्रतिभासस्य। एवं च कृत्वा कार्यात् कारणगत्ययोगः प्रयोग-कालभाविनो धूमप्रतिभासस्य। एवं च कृत्वा कार्यात् कारणगत्ययोगः इति चेत्-

(विवरणम्)
(१४) पूर्वमग्निप्रतिभासासिद्धेरिति । प्रयोगकाले धूमप्रतिभासात् पूर्वमानन्तर्येणाग्निप्रतिभासो नास्येवेट्यर्थः ॥

२५ (१७) **अनुमानाप्रवृत्तेरि**ति । धूमप्रतिभासाद् यदि पूर्वमप्यग्निप्रतिभासः स्यात् तदा किमनुमानेनेसर्थः ॥

(१८) अनुमेयस्यैव प्रत्यक्षत्वादिति । अनुमेयस्यैव-अग्निप्रतिभासस्य ॥

(२१) किलाग्निप्रतिभासहेतुरिति। किलेखाप्तप्रवादसूचनार्थः। अग्निप्रतिभासस्य हेतुरिग्नप्रतिभासहेतुः। अयमभिप्रायः—योऽयं प्रयोगकाले धूमप्रतिभासः (स) आत्मक्ष-३० णानन्तरमेवाग्निप्रतिभासं जनयिष्यतीति कृत्वा धूमप्रतिभासादग्निप्रतिभासगतिरिति॥

१ 'अद्वयवादिनो॰' इति क-पाठः। २ 'पूर्वो नाप्ति॰' इति ग-पाठः। ३ 'कार्यकारण॰' इति इ-पाठः। ४ 'हेत्-भूतो धूम॰' इति इ-पाठः।

γş

### (मूलम्)

चारसम्भवात्, नावश्यं कारणानि तद्गन्ति भवन्तीत्यभ्युंपगतत्वाद्

स्यादेतत् धूमनिर्भासो न सर्वसाज्ज्ञानादुत्पचते, किन्तु यद् विज्ञा- १ नमग्निनिर्भासस्य सन्तानपरिणामेन उत्पादनसमर्थं तत एव । न ह्यग्निनिर्भासस्याकारणभूतं कचिद् धूमनिर्भासकारणत्वेन दृश्यते, महानसादाविग्निर्भाससिहतस्यैव धूमनिर्भासस्य सम्रुपलम्भात्। एवं च नाग्निनिर्भास एव धूमनिर्भासकारणम्। किं तर्हि ? अग्निनिर्भासजननसमर्थं निर्भासान्तरमपि। एतदपि तत्समर्थमेव नान्यदिति १०

### (स्रो० ब्या०)

अप्रिप्रतिभासगतिरिति चेत्। एतदाशङ्गाह—न, व्यभिचारसम्भवात्। सम्भवश्य नावद्यं कारणानि तद्वन्ति भवन्तीत्यभ्युपगतत्वाद् व्यभिचाराच । धूमप्रतिभासादनिव्रप्रतिभासोऽपि द्रयत एवेति व्यभिचारः॥

स्यादेतद् धूमनिर्भासो न सर्वस्माज्ज्ञानादुत्पचते सामान्येन, किन्तु १५ यद् विज्ञानमग्निनिर्भासस्य, अन्याकारस्य विशिष्टस्य विज्ञानसेस्यर्थः, सन्तानपरिणामेन-प्रबन्धवृत्त्या उत्पादनसमर्थं तत एव उत्पद्यत इति । भावनामाह न हीत्यादिना। न हि अग्निनिर्भासस्याकारणभूतं विज्ञानं क्वचिंद् धूमनिर्भासकारणत्वेन दृश्यते, सन्तानपरिणामेनेति प्रक्रमः। कथिनित्याह-महानसादावित्यादि, महानसादावित्यत्र 'आदि'शब्देन द्वाग्निपरिग्रहः, अग्नि-२० निर्भाससिहतस्येव धूमनिर्भासस्य समुपलम्भात् कारणात्। 'एवं चेत्यादि। एवं च कृत्वा नाग्निनिर्भास एव-केवलो धूमनिर्भासकारणम्। किंतिर्हि? अग्निनिर्भासजननसमर्थं सन्तानपरिणामेन निर्भासान्तरमि। एतदिप-निर्भासान्तरं तत्समर्थमेव-धूमनिर्भासजननसमर्थमेव। नान्यदित्यनेन

### (विवरणम्)

(१३) तद्वन्तीति । कार्यवन्तीति । अभ्युपगममात्रमेवेदं भविष्यति यदुत नावर्यं कारणानि तद्वन्ति भवन्ति । व्यभिचारस्तु न भविष्यतीत्याह—(१३) व्यभिचाराच्चेति । व्यभिचारमेव भावयन्नाह—(१४) धूमप्रतिभासादग्निप्रतिभासोऽपि हर्यत एवेति व्यभिचार इति । वल्मीकोद्भवाद् धूमप्रतिभासाद् हर्यत एवानग्निप्रतिभास इति स्पष्ट एव व्यभिचारः ॥

१ 'पगमाद् व्यभि॰' इति क-पाठः । २ 'स्यादेतद्गपनिभासो' इति क-पाठः । ३ 'एवेस्यादि एवं च' इति क-पाठः ।

23

(मूलम्)

लिङ्गभूतधूमनिर्भासस्य पूर्वभाव्यनग्निनिर्भासादिप विशिष्टादुत्पत्तिः सफलैव । तथाहि—यदाप्यनग्निनिर्भासानन्तरं धूमनिर्भासः संवेद्यते भतदापि अग्निनिर्भासजननसमर्थमालयाख्यमेव विज्ञानं धूमनिर्भास-हेतुः, तस्मात् सन्तानपरिणामेनाग्निनिर्भासजननसमर्थोद् विज्ञान-सन्तानादुत्पन्नो धूमनिर्भासः कारणभृतस्य विज्ञानसन्तानस्याग्निनिर्भासजननसामर्थमनुमापयति । एवं च कार्यात् कारणमेवानुमितं भवति।धूमविज्ञाने खोपादानं पूर्वकं विज्ञानमग्निनिर्भासजननसमर्थ- भनुमापयताऽर्थतो भाव्यग्निनिर्भास एवानुमितो भवति, धूमनि-

(स्वो० व्या०)

अतिप्रसङ्गव्यावृत्तिमाह – इति – एवं लिङ्गभृतधूमिन भीसस्य पूर्वभाव्यनिम्नानि निर्मासादि विद्याष्टात् – सन्तानपरिणामेन तज्ञननसँगर्थात् उत्पत्तिः स-फलेव – सप्रयोजनेव । एतद्भावनायेवाह – तथाहीलादि । तथाहीति पूर्ववत् । यदा- उप्यनिप्रिति भासानन्तरं कचित् धूमिन भीसः संवेद्यते तदापि – तस्मिन्नपि काले अग्निनि भीसज्जनसमर्थमाल्या ख्यमेव विज्ञानं – चित्रप्रवृत्तिविज्ञान-कारणं धूमिन भीसहेतुः । यस्मादेवं तस्मात् सन्तानपरिणामेनाग्निनिभीसज्जननसँमर्थात् कृत इत्याह – विज्ञानसन्तानात् सकाशात् । किमिन्ताह – उत्पन्नो धूमिन भीसः कारणभृतस्य सामान्येन विज्ञानसन्तानस्य । किमित्याह – अग्निन भीसज्जननसामर्थयमनुमापयति । एवं च किं सिद्धं भवतीत्याह – अग्निनि भीसज्जननसामर्थयमनुमापयति । कथमूर्द्धभिनिर्भासप्राप्ति-रित्येतदाह धूमिविज्ञानेत्यादिना । धूमिवज्ञानेनाधिकृतेन स्वोपादानं – स्वकारणभूतं किमित्याह – पूर्वकं विज्ञानं सामान्येन अग्निनभीसज्ञननसमर्थं सन्तानपरिणामेनेव अनुमापयता सताऽर्थतः – सामर्थ्येन । किमित्याह – भाव्यग्निनिर्भासः

(विवरणम्)

<sup>(</sup>१२) अतिप्रसङ्गठ्यावृत्तिमाहेति । बाह्यधूमाभावे किमिति सर्वज्ञानानन्तरं धूमप्रतिभासो न भवतीत्येवंरूपो योऽतिप्रसङ्गसस्य व्यावृत्तिमाह ॥

<sup>(</sup>१२-१३) पूर्वभाव्यनिमिसादिति। पूर्वभाव्यनिर्मासादिति पूर्वभावी— धूमप्रतिभासप्राकालभावी स चासावनिर्मासश्च पूर्वभाव्यनिर्मासस्सात्॥

३॰ (१३) तज्जननसमर्थादिति । अग्निप्रतिभासजँनने सहि(१मर्थात्) ॥

१ 'तथाप्यमि॰' इति क-पाठः । २ 'खोपादानपूर्वकं' इति ग-पाठः । ३ 'समर्थनात्' इति क-पाठः । ४ 'समर्थनात् कुतः' इति क-पाठः । ५ 'यतः सतोऽर्थतः' इति ख-पाठः । ६ 'सामर्थ्यं न किमिलाह' इति क-पाठः । ७ 'जनसहिता । कारण॰' ईति ख-पाठः ।

भीसस्य कारणभूतो ज्ञानसन्तान उत्तरोत्तरक्षणपरिणामेन अग्नि-निभीसस्य हेतुरित्येवमनुमानात्॥

एवं चार्थिकयार्थिनोऽपि प्रवृत्तिरिवरुद्धा, प्रतिवन्धकाभावे दाह- ५ पाकादिनिभीसहेतुरिग्निभीसो भविष्यति अत्र इत्येवमिभप्रायस्य प्रवृत्तेरिति। अत्रोच्यते-यितकित्रिदेतत्, उपपत्तिविरोधात्, लिङ्गभूत-धूमिनभीसस्य अनिग्निमीसान्तरादण्युत्पत्तौ अग्निनिभीसजन्य-त्वनियमाभावात्, अग्निनिभीसजन्यस्यभावस्य सकृदण्यन्यतोऽ-भावात्, भावे तत्स्वभावत्वहानिः॥

#### (स्रो० व्या०)

एवानुमितो भवति । एवमूर्ङ्कमप्यप्तिनिर्भासप्राप्तिः कार्याच र(?)कारणानुमानं धूमनिर्भासस्य कारणभूतो विज्ञानसन्तान उत्तरोत्तरक्षणपरिणामे-नाग्निनिर्भासस्य हेतुरित्येवमनुमानात्, कारणधर्मानुमानादित्यर्थः ॥

एवं चेलादि। एवं च-कारणधर्मानुमानत एव अर्थिकियार्थिनोऽपि- १५ पुरुषस्य प्रवृत्तिरिवरुद्धा। कथिमलाह-प्रतिबन्धकाभावे दाहपाकादि- निर्भासहेतुः अग्निनिर्भासो भविष्यस्त्रज्ञ इत्येवमिभिप्रायस्य-प्रमातुः प्रवृत्तेरित। एतदाशङ्ग्राह-अत्रोच्यते-यितिश्चिद्देतत्-असारमनन्तरोक्तम्। कुत इत्याह-उपपत्तिविरोधात्। एनमेवाह लिङ्गभूतेलादिना। लिङ्गभूतधूम- निर्भासस्य अनिर्मासान्तराद्प्युत्पत्तौ सलाम्। किमिलाह-अग्नि-२० निर्भासस्य अनिर्मासान्तराद्प्युत्पत्तौ सलाम्। किमिलाह-अग्नि-२० निर्भासस्य जन्यत्वनियमाभावात्। अभावश्च अग्निनिर्भासान्तरात् भावस्य धूमिनिर्भासस्य सकृदिप-एकमि वारं अन्यतः-प्रतिभासान्तरात् अभावात्। भावेऽन्यतः किमिलाह-तत्स्वभावत्वहानिः-अग्निनिर्भासजन्य- स्वभावत्वहानिः प्रस्तुतधर्मनिर्भासस्य॥

### (विवरणम्)

રુપ

(१४) कारणधर्मानुमानादिति । धूमप्रतिभासस्य यः कारणभूतः प्राच्य-विज्ञानसन्तानस्तस्यायं धूमो यदुत सन्तानपरिणामेन पावकप्रतिभासं जनयिष्यतीति ततः कारणधर्मस्यानुमानं कारणधर्मीनुमानं तस्मात् ॥

१ 'भावहानिः' इति ग-याठः । २ 'अनिमि॰' इति च-पाठः ।

एवं च शक्तम् भ्रोंऽपि तैद्भावाविरोधः, तस्यानग्निनिर्भासवदनग्नेरिप भूमजननस्त्रभावत्वात्। अनिग्निनिर्भासोऽग्निनिर्भासजननसमर्थ

श्रेत चेत्, न, ततो भूमनिर्भासभावविरोधात्। नानन्तरमेव, अपि
तु पारम्पर्येणेत्यविरोध इति चेत्, क्कतः किं न परम्परयेत्यसमाधिरेषः। व्यवहारकालभाव्यत्र पारम्पर्यं न दीर्घतरमिति चेत्, शकमूर्भोऽप्यग्निभावे सम्भवत्येवैतत्, कथं पुनरेतदेवमिति स्पष्टमिनधीयतामिति चेत्, तद्विकारतदन्याग्निनिर्भासोपपत्तेक्क्तमेवेति। न

(स्वो० ब्या०)

एवं च कृत्वा द्वात्रम्झाँऽपि सकाशात् प्रतिभासरूपात् तद्भावाविरोधः—
धूमप्रतिभासभावाविरोधः । कृत इत्याह—तस्य—शक्रम्झाँऽनिप्निनिभासविदिति
निदर्शनम्, अनग्नरिषि धूमजननस्वभावत्वादिति । अनग्निनिभासोऽधिकृतः अग्निनिभासजननसमर्थः । इति चेत्, एतदाशङ्क्षाह—न, ततः—
१५ अनिनिभासाद् धूमनिभासभावविरोधात् अनिन्निभासजननसामर्थ्येन इति
भावः।नान्तरमेवानग्निनिर्भासः अनग्निनिर्भासजननसमर्थः; अपि तु पारम्पर्येण
सृन्तानपरिणामत इत्यविरोधः । इति चेत्, एतदाशङ्क्षाह—क्कतः किं न
परम्परया—संसारानादितया इत्यसमाधिरेषः । व्यवहारकालभावयत्र
पारम्पर्यं गृद्धते, न दीर्घतरं—संसारानादिताल्यम् । इति चेत्, एतदाशङ्क्षाह—
२० दात्रम्झाँऽप्यधिकृतात् अग्निभावे सित सम्भवत्येवैतद्—व्यवहारकालभावि
पारम्पर्यम् । कथं पुनरेतत्—अधिकृतमेविमिति स्पष्टमभिधीयताम् । इति

#### (विवरणम्)

<sup>(</sup>११) शक्रमूओं ऽपीति । वल्मीकात् ॥

<sup>(</sup>१२-१३) अनम्निर्मासवदिति निदर्शनमिति। यथाहि प्रयोगकाले प्राच्यात् २५ अनम्निरूपात् प्रतिभासाद्—धूमप्रतिभासाद् धूमप्रतिभासः समजनि, एवं शक्रमूर्ध्नोऽपि भवतु, तस्याप्यनिन्नत्वात्।।

<sup>(</sup>१३) अनग्नेरपीति । अनग्नेरपि-पावकविलक्षणस्यापि सतः शक्रमूर्धः ॥

<sup>(</sup>१५) अनिर्मास्जननसामर्थ्येनेति । अग्निनिर्भासजनने समर्थोऽग्निनिर्भास-जननसमर्थः, तस्य भावोऽग्निनिर्भासजननसामर्थ्यं तेन । यद्यधिकृतोऽनिर्मिनिर्भास-३० जननसमर्थसदा कथं ततो धूमप्रतिभासः प्रादुः ह्यादिति ? ॥

१ 'तद्भावानिरोधः' इति ग-पाठः । २ 'जननसमर्थस्तदा सामध्येनिति' ति क-पाठः ।

शक्तमूर्धप्रतिभासजो धूमप्रतिभास एव । किं न तथासंवैद्यमानी-ऽपि ? तत्त्वतो भ्रान्तिसंवेदनात् । किमन्यस्य तत्संवेदनादिधकं रूपम् ? ननु विशिष्टहेतुजन्यत्वम् । का पुनहेंतोर्विशिष्टता ? अग्नि- अ प्रतिभासजननसामर्थ्यम् । न हि न तत् तथा शक्रमूर्धप्रतिभासस्या-पीत्युक्तम् । न च तत्र नियमेनेति वक्तं युक्तम् , इतरस्या(?त्रा)पि तुल्यत्वात् । न हि प्रतिभासान्तरादिष धूमप्रतिभासोत्पक्तौ नियम-

(स्रो० व्या०)

चेत्, एतदाश्रङ्गाह-तद्विकारतदन्याग्निनिर्भासोपपत्तेः-शक्रम्धिविकारात् १० तदन्याग्निनिर्भासोपपत्तेः कारणात् उक्तमेचेति-अभिहितमेचेति । एतदुक्तं भवति—शक्तम्भ्रांऽपि धूमवत् तदन्याग्निनिर्भासोऽपि कचिद् भवलेच । आह—न दाक्रम् धि-प्रतिभासां धूमप्रतिभास एवं, तदाभासत्वादित्यभिप्रायः । अत्रोत्तरम्-किं न तथा—धूमप्रतिभासतया संवेद्यमानोऽपि? । आह—तत्त्वतः—परमार्थेन श्रीन्तसंवेदनात् नेति । अत्रोत्तरम्-किमन्यस्य—अभ्रान्तस्य तत्संवेदना-१५ धिकं—धूमप्रतिभासवेदनातिरिक्तं रूपम्? । आह—ननु विशिष्टहेतुजन्यत्वम-धिकं रूपमित्यत्रोच्यते । का पुनर्हेतोः प्रस्तुतस्य विशिष्टता? । आह्—अग्निप्रतिभासजननसामध्यं विशिष्टता इह समाधिः । न हि न तत्—अग्निप्रतिभासजननसामध्यं तथा—कचित् तद्वावने राक्रम्धप्रतिभासस्यापि । किं तर्हि शस्सेव इत्युक्तम् । इहैवास्युच्यमाह न चेत्रादिना । न च—न २० तत्र—शक्रम्ध्रपतिभासे नियमेन अधिकृतसामध्यमिति—रेष्वं वक्तं युक्तम् । कृत इत्याह—इतरत्रापि—अभिप्रेतहेतौ तुल्यत्वात् कारणात् । एतद्वावनायाह— कृत इत्याह—इतरत्रापि—अभिप्रेतहेतौ तुल्यत्वात् कारणात् । एतद्वावनायाह— कृत इत्यादि । न हि पतिभासान्तरादिप परहेतुत्वाभिमताद् धूमप्रतिभासो-

(विवरणम्)

(१०) शक्रम्धिविकारादिति। (११) तदन्याग्निनिर्भासीपपत्तेरिति। शक्रम्भ्रों २५ विकारसस्मादनन्तरं तदन्यस्म-केवलधूमावलोककप्रमादैविलक्षणस्य प्रमातुरिप्निन-भीसोपपत्तेः। तद्यमिप्रायः—कोऽपि प्रमाता शक्रम्भ्रोंऽनन्तरं धूमं परयति, तद्मु चान्यत् किञ्चित्। अन्यस्तु प्रमाता प्रथमतः शक्रम्द्रीनं वेदयते, तद्मु तद्विकारं धूमनिर्भासम्। तत्रश्च तत्रैव प्रदेशे प्रस्तावायातमनिर्मिन्भीसं वेदयते इत्यस्ति शक्रम्भूष्टेः परम्परयाऽग्निनिर्भासजननसामध्यमिति॥

१ 'आन्तः संवेदनात्' इति छा-पाठः । १ 'एवं युक्तः कृत' इति छ-पाठः । १ 'विलक्षप्र-मातु॰' इति ख-पाठः । अनेकान्त॰ १४

तोऽग्निनभीसः, विध्यापितादौ कचिदसम्भवात्। न च प्रतिबन्धकाभावविशेषणात्र तुल्यत्विमिति युक्तं वचः, अस्येतरत्रापि वक्तुं
'शक्यत्वात्। तथाहि-शक्रमूर्द्वप्रतिभासादिप धूमप्रतिभासोत्पत्तौ
प्रतिबन्धकाभावे सति उक्तवद् भवत्येवाग्निप्रतिभासः, तद्विकारादैश्यन्तराभवनस्यैव प्रतिबन्धकत्वात्। प्रतिबन्धग्रहणकाले न शक्रमूर्द्वभैतिभासेन धूमप्रतिभासस्य ग्रहणमिति चेत्, समानमेतदनिग्नप्रतिभासतस्तद्भावे, तत्प्रतिभासान्तरेण लोके तथाऽदर्शनात्,

(स्रो० व्या०) त्पत्तौ सत्यां नियमतः-अवश्यन्तया अग्निप्रतिभासः । कथं न हीत्याह-विध्यापितादौ कचित्-दैवेन असम्भवात् अग्निप्रतिभासस्य । न चेत्यादि । न च प्रतिबन्धकाभावविद्रोषणात् असति प्रतिबन्धक इत्यस्मात् न तुल्य-

त्वमिति-एवं युक्तं वचः । कुतो न युक्तमित्याह-अस्य-वचस इतरत्रापि-१५ प्रस्तुतप्रतिभासान्तरे वक्तं शक्यत्वात् । एतदेव भावयति तथाहीत्यादिना । तथाहि-शक्रमूर्द्धपतिभासादपि प्रकान्ताद् धूमप्रतिभासोत्पन्तौ सत्यां प्रतिबन्धकाभावेऽपि सति असति प्रतिबन्ध इति उक्तवत्-यथोक्तं तथा भव-त्येवाग्निप्रतिभासो न भवति । कुत इत्याह-तिह्वकारात्, प्रक्रमात् शक्रमूर्द्ध-विकारात्, अग्न्यन्तराभवनस्यैव प्रतिबन्धकत्वात् । प्रतिबन्धेत्यादि । प्रति-

२० बन्धग्रहणकाछे लिङ्गलिङ्गिनोर्न शक्तमुर्द्धप्रतिभासेन सह धूमप्रतिभासस्य लिङ्गगृतस्य ग्रहणम् । इति चेत्, एतदाशङ्गाह—समानमेतत्—अनन्तरं चोदितं सामान्येन अनिग्नप्रतिभासतः सकाशात् तद्भावे—धूमप्रतिभासभावे तत्-प्रतिभासान्तरेण—अनिग्नप्रतिभासान्तरेण धूमप्रतिभासकारणत्येष्टेन सहेति भावः।

(विवरणम्)

१४ (१८-१९) शक्तम् ईविकारात् अग्न्यन्तराभवनस्यैव प्रतिबन्धकत्वादिति । शक्रम् ईविकारादनन्तरं यद्ग्यन्तरस्थाभवनम् — अग्निविशेषस्थाभवनं तस्यैव प्रतिबन्ध-कत्वात् । परस्य ह्ययमाशयः — प्रतिबन्धकाभावे विवक्षितानिर्मासाद् व्यवहार-कालभाविपारम्पर्येण भवस्येवाग्निर्मासः । आचार्योऽप्येवमाह — प्रतिबन्धकाभावे सित शक्तम् भ्रोऽपि परम्परया भवस्येवानस्प्रतिभासः । प्रतिबन्धनं चैतदेवात्र यच्छक्रमूर्द्ध-३० विकारादनन्तरं कविद्िप्रप्रतिभासविशेषस्थाभवनमिति ॥

१ 'भासोत्पत्तेः प्रति॰' इति ग-पाठः। २ 'दश्यन्तरस्याभवन॰' इति ग-पाठः। ३ 'मूर्धः प्रति॰' इति क-पाठः। "४ 'प्रतिभासस्य महण॰' इति ग-पाठः।

अन्यथाऽयोगाद् व्यवहारासिद्धेरिति । अस्तु वाऽग्निप्रतिभासजनन-समर्थादेव प्रतिभासान्तरादस्य जन्म, तथापि ततस्तत्सामर्थ्यतो भाव्यग्निप्रतिभासानुमानात् कारणात् कार्यावसायप्रसङ्गः ॥

स्यादेतद् यतो धूमप्रतिभासस्ततोऽग्निप्रतिभासोऽपि। इति तत्त्वतो धूमप्रतिभासोऽग्निप्रतिभासेन सहैकसामग्र्यधीनस्ततोऽयं खकारण-स्यैवाग्निप्रतिभासजननयोग्यतां नाम धर्ममनुमापयति । इति

(स्रो० व्या०)

कथमेतदेविमिलाह—लोके तथाऽदर्शनात्—तेन सह प्रतिबन्धग्रहणादर्शनात्। इत्थं १० चैतदङ्गीकर्तव्यमिलाह—अन्यथाऽयोगात्। एवं च भवन्नीलेव व्यवहारासिद्धेरिति । अभ्युचयमाह अस्तु वेलादिना । अस्तु वा—भवतु वा अग्निप्रतिभासजननसमर्थादेव प्रतिभासान्तरात्—पराभिप्रेतात् अस्य जन्म,
प्रक्रमाद् ध्मप्रतिभासस्य, तथापि—एवमिष सित ततः—धूमप्रतिभासात् तत्सामर्थ्यतः—प्रस्तुतप्रतिभासान्तरसामर्थ्येन भाव्यग्निप्रतिभासानुमानात् १५
कारणात्। किमिलाह—कारणात् सकाशात् कार्यावसायप्रसङ्गः। एवं च
लिङ्गसङ्ख्यानियमो विरुध्यत इति ॥

स्यादेतदिलादि । स्रादेतत् – अथैवं मन्यसे यतो धूमप्रतिभासः प्रति-भासान्तरात् ततोऽग्निप्रतिभासोऽपि भावी । इति – एवं तत्त्वतः – परमार्थेन धूमप्रतिभासोऽग्निप्रतिभासेन सह किमिलाह – एकसामग्र्यधीनो वर्तते २० ततोऽयं – धूमप्रतिभासः स्वकारणस्यैव – प्रकान्तप्रतिभासान्तरस्य अग्निप्रति-भासजननयोग्यतां नाम धममनुमापयति, तदव्यतिरिक्तत्वात् तस्य।

#### (विवरणस्)

<sup>(</sup>११) अन्यथाऽयोगादिति । अनिप्तप्रतिभासेन सह धूमप्रतिभासस्य प्रतिबन्ध-प्रहणद्शेनेऽभ्युपगन्यमानेऽयोगात्—अघटनात् प्रतिबन्धस्यैव ।।

<sup>(</sup>१६-१७) एवं च लिङ्गसङ्ख्यानियमो विरुध्यत इति। भवतो हि मते त्रिह्माणि च त्रीण्येव लिङ्गानि अनुपल्लिधः स्वभावः कार्यं चेति वचनान्नियतसङ्ख्यानियम- बिह्मप एव। यदा च कारणादनिर्मासह्मान् धूमप्रतिभासहेतोर्भाव्यग्निप्रतिभास- ह्मं कार्यमनुमीयते तदा आपद्यते कारणात् कार्यावसायः। एवं च कारणलिङ्गं चतुर्थं प्राप्नोति। तच प्रस्तुतसङ्ख्यानियमविरोधाधायकमिति।।

<sup>ं</sup> १ 'नाम' इति पाठो न विद्यते क-प्रतौ । २ 'तस्य' इति ङ-पाठः । ३ 'सामर्थ्यात् भाव्यप्ति०' इति ङ-पाठः ।

कार्यादेव कारणानुमानम् । तद्योग्यताप्रतिपत्तिरेव च तत्त्वतः अग्निप्रतिभासप्रतिपत्तिः । इति न कारणात् कार्यानुमानापत्तिः । एतद्प्यसत्, प्रतीतिवाधितत्वात् । न व धूमप्रतिभासादुक्तलक्षणात् कारणप्रतिपत्तिः, तथाऽननुभवात्, तदुत्तरकालमेव कचित् अग्निप्रतिभासानुभूतेः। न सा हेतुप्रतिभासस्य तथायोग्यतां विहाय इति चेत्, अस्त्येतत्, किन्त्वसौ नार्वाग्दर्शिना तथाऽवगन्तुं पार्यते, तथाप्रतीतेः, अवगमेऽपि बलात् कारणात् कार्यावसायप्रसङ्गः, श्वावत्क्षणव्यवहिताग्निप्रतिभासावधित्वात् तस्या इति । 'एवं चार्थ-क्रियार्थिनोऽपि प्रवृत्तिरविरुद्धा, प्रतिवन्धकाभावे दाहपाकादिनिर्भा-सहेतुरग्निप्रतिभासो भविष्यत्यत्रेत्येवमभिप्रायस्य प्रवृत्तेरितिः अपि वचनमात्रमेव, उक्तवत् कार्यानुमानव्यतिरेकेण तदप्रवृत्तेः । तथा

(स्रो० व्या०)

इति-एवं कार्यादेव कारणानुमानम्। तत्त्वतः तद्योग्यताप्रतिपत्तिरेव च-विवक्षितकारणयोग्यताप्रतिपत्तिः । इति-एवं न कारणात् कार्यानुमानापत्तिः इति । एवं पराभित्रायमाराङ्ग्याह-एतदप्यसत्-अशोभनम् । कुत इत्याह-प्रतीतिबाधितत्वात्। एतदेवाह्-न वै धूमप्रतिभासात्-अधिकृतात् उक्त-लक्षणयोग्यतासचिवा(त्) कारणप्रतिपत्तिः। कुत इसाह-तथाऽननुभवात्। २० न हि तदा तद्योग्यतानुभवः, अग्निप्रतिभासयोग्यताऽनुभवे हि तदैवाग्निप्रतिभासापत्ते-रिति भावनीयम् । तदुत्तरेखादि । तदुत्तरकालमेव-धूमप्रतिभासोत्तरकालमेव योग्यताप्रतीतिव्यवधानमन्तरेण कचिदिप्रप्रतिभासानुभूतेः कारणात् । न सा-अनुभूतिः हेतुप्रतिभासस्य-अधिकृतस्य तथा-तेन प्रकारेण योग्यतां विहाय। इति चेत्, एतदाशक्ष्याह-अस्त्येतद् यदुक्तं भवता, किन्त्वसौ-२५ योग्यता नार्वाग्दर्शिना-पृथग्जनेन प्रमात्रा तथा-तेन प्रकारेण अवगन्तुं पार्यते। कुत इलाह-तथाप्रतीतेः कारणात्। अवगमेऽपि कथत्रिद् योग्यताया बलात् कारणात् कार्यावसायप्रसङ्गः । कथमिलाइ-तावत्क्षणव्यव-हिताप्रिप्रतिभासावधित्वात् तस्याः-योग्यताया इति । एवं चार्थिकिया-र्थिनोऽपि-प्रमातुः प्रवृत्तिरविरुद्धा । कथिमत्याह-प्रतिवन्धका भावे सति ३० दाहपाकादिनिर्भासहेतुरग्निप्रतिभासो भविष्यत्यत्रेत्येवमभिप्राय-स्य-प्रमातुः प्रवृत्तेरित्यपि पूर्वपक्षोदितं वचनमात्रमेव, निरर्थकमित्यर्थः । कुत

१ द्रष्टव्यं १०३तमं पृष्ठम् । २ 'प्रकृतिप्रिकापि' इति क्ड-पाठः । ३ १०३तमे पृष्ठे प्रोक्तम् ।

कार्यानुमानसिद्धौ च तदनन्तरप्रतिभासस्यापि जलौदनादिरूपस्य तत एवानुमानप्रसङ्गः, प्रस्तुतधूमप्रतिभासहेतोस्तयोग्यताया अपि भावात्, अभावे तद्भावविरोधात् सन्तानोच्छेदापत्तेः, तदभ्युपगमे ५ च प्रतीतिवाधा। न तत्रार्थितादय इत्यप्रसङ्ग इति चेत्, वस्तु-स्थितिस्तावदेवम्, अर्थितादयस्त्वितरत्रापि चिन्त्याः, बाह्याभावे स्वसंवेद्यक्षणिकज्ञानमात्रपक्षे तेषां दुर्घटत्वात्। किं वा न तेऽपि? अज्ञानमत्रापराध्यति। यदा पुनक्कवत् तयोग्यतावगमसम्भवः

(स्वो० ब्या०)

इलाह-उक्तवत्-यथोक्तं तथा कार्यानुमानव्यतिरेकेण तदप्रवृत्तेः-अर्थ-कियार्थ्यप्रवृत्तेः।अभ्युचयमाह तथेत्यादिना । तथा कार्यानुमानसिद्धौ च सत्यां तदनन्तरप्रति भासस्यापि-अग्निप्रतिभासान्तरप्रतिभासस्यापि जलौदनादिरू-पस्य चित्रस्य तत एव, धूमप्रतिभौसादिति प्रक्रमः। किमित्याह-अनुमानप्रसङ्गः। कथमिलाह-प्रस्तृतधूमप्रतिभासहेतोः प्रतिभासान्तरस्य तद्योग्यताया १५ अपि-जलौदनादि रूपप्रतिभासयोग्यताया अपि भावात् । तद्भावेऽग्निप्रतिभासान-न्तरं कथं कचिजालौदनादिप्रतिभास इति भावनीयम्। अत एवाइ-अभावे तद्भाव-विरोधात् अभावेऽधिकृतयोग्यताया तद्भावविरोधात् – जलौदनादिरूपप्रतिभासविरौ-धात् तथा सन्तानोच्छेदापत्तेः अपराभावेन अभ्युपगमे च सन्तानोच्छेदस्य प्रतीतिवाधा । तदुर्ङ्कमपि जलौदनादिरूपप्रतिभासप्रतीतेः । न तत्रेत्यादि । तत्र-२० जलौदनादिरूपे प्रतिभासान्तरे अर्थितादय इति कृत्वा अप्रसङ्गः। इति चेत्, एतदाशक्काह-वस्तुस्थितिस्तावदेवं यथोक्ता, अर्थितादयास्त्वितरत्रापि-अग्निप्रतिभासादौ चिन्त्याः । कथमित्याइ-वाह्याभावे सति स्वसंवेचक्षणिक-ज्ञानमात्रपक्षे तेषाम्-अर्थितादीनां दुर्घटत्वात् । किं वा न तेऽपि-अर्थि-तादयः ?। अज्ञानमत्रापराध्यति योग्यतायाः। यदा पुनक्कतवत् तद्-२५

<sup>(</sup>विवरणम्)

<sup>(</sup>१९) अपराभावेनेति । अपरस्य-जलौदनादैः प्रतिभासस्याभावेन । अयमिन-प्रायः-प्रतिभासानां निर्मूलोच्छित्रत्वात् ॥

<sup>(</sup>२४-२५) किं वा न तेऽपि-अर्थितादय इति । जलौदनादिविषया अपि अर्थितादयः किं वा न भवन्ति ? भवन्त्येव जैनमते कस्यचित् प्रमातुरित्यर्थः ॥ यतः ३० (२५) अज्ञानमत्रापराध्यति योग्यताया इति । अज्ञातायां हि आद्यविज्ञानलक्षणस्य योग्यतायामर्थितादयो जलादिगोचरा न भवन्ति ॥

१ 'भासादिति प्रति प्रक्रमः' इति छ-पाठः । २ 'पर्थितायामर्थितादयो' इति ख-पाठः ।

तदा तेऽपि तद्यितया पुंसामयत्नोपनता इति प्रवर्तन्त एव, सात-बहुलत्वाल्लोकस्य।न च कारणात् कार्यानुमानमपि न युक्तियुक्तमेव, ५ प्रतिपचन्द्रेण 'पूर्णिमाचन्द्रानुमानसिद्धेः, वज्रासनाद् विशिष्टज्ञाना-नुमानवद् व्यभिचारासम्भवात् । एवं च सर्वमसमञ्जसमिति

(स्वो० व्या०)

योग्यतावगमसम्भवस्तदा तेऽपि-अधितादयः तदर्थितया कारणेन ेपुंसा-मयत्नोपनता इति कृत्वा प्रवर्तन्त एव। कुत इत्याह-सातबहुलत्वात्-सुख-१० बहुलत्वात् कारणात् लोकस्य । तथाहि-प्रासङ्गिकमर्थित्वं भवत्यपरसम्पादनादि च

#### (विवरणम्)

(८) तद्धितयेति । जलौदनादनधितया ॥

(१०) प्रासिक्षिकमिथित्वं भवत्यपरसम्पादनादि चेति । अर्थित्वं प्रासिक्षकं भवति, अपरसम्पादनादि च प्रासिक्षकं भवतीत्यर्थः । तत्र पावकार्थिनः प्रमातुः १५ जलौदनादिविषयमिथित्वं प्रासिक्षकं तथा तस्वेवापरस्य जलौदनादेर्यत् सम्पादनादिनिकटीकरणस्थालीनिश्लेपचुल्लीमस्तकारोपणादि तदिष प्रासिक्षकम् । पावके समासादिते स्रित सर्वमेतत् प्रसङ्गत एव सिध्यतीति भावः ।। कचित् (१०) अपरसम्पादनादेवेति पाठो दृश्यते । तत्र प्रासिक्षकमिथित्वं भवतीति सँ(१सा)[मा]ध्येऽयं हेतुरूपन्यस्तः । अस्य चायमर्थः—पावकार्थिनः प्रमातुः जलौदनादिविषयमर्थित्वं प्रासिक्षकं २० भवति, पावकेन शीतापनोदृश्यतिरिक्तस्थापरस्थाप्योदनादेः सम्पादनात् ॥

अत्रान्तरे वृत्तिकृता सूत्रखण्डमेकं न व्याख्यातम्। तच केषुचिदेव सूत्रपुस्तकेषु दृश्यते यथा (४-६) न च कारणात् कार्यानुमानमपि न युक्तियुक्तमेव, प्रतिपच्चन्द्रेण पूर्णिमाचन्द्रानुमानसिद्धेः, वज्रासनाद् विशिष्टज्ञानानुमानवद् व्यभिचारा-सम्भवादिति । अथास्यार्थः किञ्चित् प्रतार्थते । परो हि आचार्येण कारणात् कार्या-२५ नुमाने प्रसक्षिते तन्निराकरणं कृतवान् । तद्द्षणाय च सूरिराह—न च—नैव कारणात् कार्यानुमानमपि न युक्तियुक्तमेव । कृत इत्याह—प्रतिपचन्द्रेण—लोकप्रतीतेन पूर्णिमा-चन्द्रस्य—लोकप्रतीतस्यव अनुमानसिद्धेः । कारणाद्कुमीयते हि प्रति (१) व्यभिचारस्या-सम्भवात् । अयमभिप्रायः—वज्रासने प्रकर्षप्राप्ते सति नियमाद् दिव्यज्ञानसुत्पद्यत इति भवतां कृतान्तः । ततो यथा वज्रासनादन्तमीयमानेन व्यभिचारसम्भव एवं प्रति-

१ 'पौर्णिमा॰' इति ग-पाठः । २ 'पुंसापघशोपनता' इति क-पाठः । ३ 'पावकार्थितः' इति क-पाठः । ४ 'सोध्योयं हेतु॰' इति ख-पाठः । ५ 'प्रतायते' इति क-पाठः । ६ 'मीयते हि प्रतिपन्नन्द्राद्' इति ख-पाँठः ।

परिभाव्यतामैतत्। बाह्यान्वियिचित्रवस्तुभावे चायमदोषः, लिङ्ग-प्रतिपत्तिकाले लिङ्गिन एव सत्त्वात्, लिङ्गस्यापि वैशिष्ट्योषपत्तेः, अग्निजन्यस्वभावत्वस्यापि धूमे भावात्, तदाभासे चाभावात्, ५ अन्यथा तत्तदनुपपत्तेः शक्रमूर्द्धादेरप्यग्नित्वप्रसङ्गादिति चित्र-स्वभावता धूमस्य, धूममात्रप्रतिभासजननस्वभावाधिकस्वभाव-भावात्, अन्यथा तन्मात्रप्रतिभासाविशेषात्, तन्मात्रादुत्पत्तेः, तत्तदाभासावसायाभाव इति। अस्ति चायमाविद्वदङ्गनादिसिद्धः

(स्रो० व्या०)

इति। एवं चेतादि। एवं च कृता सर्वमसमञ्जसिमित परिमाव्यतामेतत् अनन्तरोदितमिति। बाह्येतादि। बाह्यान्वयिचित्रवस्तुभावे सित अयम् अनन्तरोदितः अदोषः। कथिमत्याह —लिङ्गप्रतिपत्तिकाले सित लिङ्गिन एव सत्त्वात् अन्वयित्वेन तथा लिङ्गस्यापि भूमादेः वैद्याष्ट्योपपत्तेः। कथिमत्याह —अग्निजन्यस्वभावत्वस्यापि भूमे भावात् चित्रवस्तुभावेन, १५ तदाभासे च — धूमाभासे च शक्रमूर्द्धोदिप्रभवेऽभावात् अग्निजन्यस्वभावत्वस्य। इत्थं चैतदङ्गीकर्त्तव्यमत्याह —अन्यथा — एवमनभ्युपगमे तत्त्वनुपपत्तेः, तस्य — तदाभासस्य तदनुपपत्तेः —तदाभासत्वानुपपत्तेः, अग्निजन्यस्वभावत्वस्य भावेन । किमित्याह — राक्रमूर्द्धोदेरप्यग्नित्वप्रसङ्गात् अग्निजन्यस्वभावत्यस्य भावेन । न चैतदेविमिति चित्रस्वभावता भूमस्य। इहैवोपपत्तिमाह — धूममात्रप्रति - भासजननस्वभावाधिकस्वभावभावात्। इत्थं चैतदङ्गीकर्त्तव्यमित्याह — अन्यथा तन्मात्रप्रतिभासाविरोषात् । अविरे- पश्चमात्रप्रतिभासाविरोषात् । अविरे- पश्चमात्रात् भामात्रादुत्पत्तेः, तत्तदाभासावसायाभावः — धूमधूमा-

#### (विवरणम्)

पचन्द्राद् भविष्यन् पौर्णिमाशशधर इति । न च वाच्यं व्यमिचारोऽत्र भविष्यति, १५ यतो वजासनात्—प्रधानाद् योगिप्रतीततदासनविशेषात् सकाशाद् विशिष्टज्ञानमनु-मानवद्—दिव्यज्ञानानुमान इव व्यभिचारस्थासन्भवात् । अयमभिप्रायः—वज्ञासने प्रकर्षप्राप्ते सति नियमाद् दिव्यज्ञानमुत्पद्यत इति भवतां कृतान्तः । ततो यथा वज्ञा-सनादनुमीयमानेन व्यभिचारसम्भवः, एवं प्रतिपचन्द्राद् पौर्णिमाशशघरानुमानेऽपि व्यभिचाराभाव एवेति ॥

(११) सैर्वमसमञ्जसमिति । बाह्यार्थसद्भावसाधकमिदं सर्वमिप प्रागुक्तम्, अतो भवत्पक्षे सर्वमसमञ्जस्ं प्राप्तम्, अभ्युपगमस्य व्यवहारेण बाधितत्वात् ॥

१ 'सर्वं समजसं' इति क-पाठः ।

(तथाप्रतीतेः) विच्छिन्नार्थेग्रहणस्त्रभावसंवेदनवेदनाच । बाह्यार्थ-गोचरः, स्वनिवृत्त्यपरोत्पत्तिद्वयनिष्पादनैकस्त्रभावत्वेन च तचित्रता-५ पत्त्या वस्त्वन्वयानुसारी फलवान् चित्रक्षयोपदामसम्भूतचित्रज्ञान-संवेद्य इति परिभाव्यतामेतत् ॥

आह-एवमपि तत्तदाभासविशेषो दुष्परिज्ञान एव, उभयत्र धूमवेदनात्। उच्यते-अस्ति तावदसौ, परिज्ञाने तु यतः कार्यो न

(स्रो० व्या०)

३॰ भासावसायाभाव इति । अस्ति चायं-तत्तदाभासावसायः आविद्वदङ्गनादि-सिद्धः तथाप्रतीतेः विच्छिन्नार्थग्रहणस्त्रभावसंवेदनवेदनाच । अयं बाह्या-र्थगोचरस्तथाप्रतीतेरेव तथा स्त्रनिवृत्त्यपरोत्पत्तिद्वयनिष्पादनैकस्त्रभाव-त्वेन च हेतुना तिचन्नतापत्त्या कारणेन वस्त्वन्वयानुसारी फलवान् तदुभयभावत एव चित्रक्षयोपद्यामसम्भूतचित्रज्ञानसंवेद्य इति परि-१५ भाव्यतामेतत् सर्वमेवेति ॥

आह-एवमपि-यथोक्तं भवता तथापि तत्तदाभासविद्योषः-धूमधूमा-भासविशेषो दुष्परिज्ञान एव । कुत इत्याह-उभयत्र-तत्तदाभासे धूमवेद-नीत्। उच्यतेऽत्र समाधिः-अस्ति तावदसौ-तत्तदाभासविशेषः परिज्ञाने तु

(बिवरणम्)

२० (१२) तथाप्रतीतेरेवेति। प्रतीयते हि छोके बाह्यार्थरूपोऽप्रेर्जातो धूमो धूमत्वेन, वल्मीकोद्भवस्तु धूमाभासत्वेन ॥ भवतु नाम बाह्यार्थगोचरस्तत्तद्दाभासावसायः, परं वस्त्वन्वयानुसारी न भविष्यतीत्याह—(१२-१३) तथा स्वनिवृत्त्यपरोत्पत्तिद्धय-निष्पादनेकस्वभावत्वेन च हेतुना तच्चित्रतापत्त्या कारणेन वस्त्वन्वयानुसा-रीति। वस्तुनः—धूमादेरन्वयः कार्येऽनुगमो वा वस्त्वन्वयस्तमनुसरति—अनुयातीत्येवं— २५ शीछो वस्त्वन्वयानुसारी तत्तदाभासावसायः वस्तूनामन्वयं साक्षात् कुर्वाणस्तत्तदा-भासावसायः प्रवर्तत इत्यर्थः। कया यो वस्त्वन्वय इत्याह—तचित्रतापत्त्या तस्य वस्तुनश्चित्रतापत्त्या कारणेन। एषाऽपि कुत इत्याह—स्वनिवृत्तिश्च—आत्मनः कथित्वज्ञाशः अपरोत्पत्तिश्च—कार्योत्पाद एतह्रक्षणं यद् द्वयं तिन्नष्पादन एकः स्वभावो तत् तथा तस्य भावः—तत्त्वं तेन हेतुना। इद्युक्तं भवति—धूमादिवस्त्वात्मानं निवर्त्तयित कार्यं च क्वयतीति चित्रस्वभावत्वाचास्थान्वयः, तदन्वयं च तत्तदाभासावसायोऽनुसरतीति।।

९ 'संवेदनाच' इति ग-पाठः । २ 'भावत्वे च तचित्रः' इति ग-पाठः । ३ 'लोके बाह्यार्थं-सद्भावसाधकमिदं सर्वमिप प्राग्नकम्, अतो भवत्पक्षे स तचित्रतापत्या' इति ख-पाठः । ४ 'यत्(१)द्रयं' इति ख-पाठः । ५ 'एतत् तदाभासावसायात् तथा तस्य' इति ख-पाठः ।

अविवेचितं लिङ्गं लिङ्गिनं गमयति, न चायमसम्भवीति, कार्यकारण-भावस्य सर्वत्र नियतत्वात्, अन्यथा तदनुपपत्तेः । एवमपि नो 'दोषाभाव एव, अनग्नेधूमवदधूमाद् धूमज्ञानाविरोधादिति ॥

राक्रमूर्द्धनि धूमासिद्धेः अधूमात्रे जातुचिद् धूमज्ञानमिति चेत्, न, बाष्पादौ भावात् तथालोकप्रतीतेः। तस्य तदाभासत्वे राक्र-मृद्धेधूमेऽपि समानः प्रसङ्गः, उत्पातजत्वेन तस्याप्यधूमत्वात्। इति नियत एव कार्यकारणभावोऽभ्युपगन्तव्यः। तथा च सति वाष्पादौ तदितरविरोषपरिज्ञानवत् राक्रमूर्द्धेधूमादावपि तत्सम्भवादुक्त-१०

#### (स्वो० व्या०)

यतः कार्यो भवता। किमिलत आह-नाविवेचितं लिङ्गं लिङ्ग्निं गमयति।
न चायमसम्भवी परिज्ञानयतः। कथिमलाह-कार्यकारणभावस्य सर्वत्र
नियतत्वात्, अन्यथा तदनुपपत्तः-कार्यकारणभावानुपपत्तः। एवमिष,
तदिनयतत्वेऽपीलर्थः, नः-अस्माकं दोषाभाव एव। कथिमलाह-अनग्नेः-१५
शक्तम्भ्रों धूमविति निदर्शनं अधूमात् सकाशात् धूमज्ञानाविरोधादिति॥
आह-शक्रमूर्द्धनि धूमासिद्धेः कारणादधूमात् सकाशात् न जातुचित्न कदाचिद् धूमज्ञानम्। इति चेत्, एतदाश्रेङ्गाह-न बाष्पादौ भावात्,
'आदि'शब्दाद् विशिष्टरेण्वादिश्रहः, तथा-धूमतया लोकप्रतीतिरित। तस्येलादि।
तस्य-बाष्पादेः तदाभासत्वे-धूमाभासत्वे। किमिलाह-शक्रमुर्द्धधूमेऽपि स-१०
मानः प्रसङ्गः। सोऽपि धूमाभास एवेति उत्पातजत्वेन हेतुना तस्यापि-शक्रमूर्द्धजधूमस्य अधूमत्वात्। इति-एवं नियत एव कार्यकारणभावोऽभ्युपगन्तव्यः। तथा च सति-एवं च सित बाष्पादौ तैदितरिवशेषपरिज्ञानवत्-धूमेतरिवशेषपरिज्ञानविदिति निदर्शनम्, शक्रमुर्द्धधूमादाविप अधिकृते
तत्सम्भवात्-तिदितरिवशेषपरिज्ञानसम्भवात्। किमिलाह-उक्तदोषाभावः। ११५

#### (विवरणम्)

(२१) उत्पातज्ञत्वेनेति । शक्तर्मूर्द्धप्रभवो हि धूम उत्पातज एव, अरिष्टक्षपत्वात् ॥ (२३-२४) तदितरविशेषपरिज्ञानसम्भवादिति । तस्माद्-धूमादितरस्य-धूमा-भासस्य सम्बन्धिनो विशेषस्य यत् परिज्ञानं तस्य सम्भवात् ॥

९ 'दोषभावः' इति ग्-पाठः । २ 'मूर्थे धूमेऽपि' इति ख-पाठः । ३ 'तदपरिवशेषपरिज्ञानवत' इति ख-पाठः । ४ 'मूर्द्धप्रभावो' इति ख-पाठः । अनेकान्त● ९५

दोषाभावः। इति बाह्यभाव एव ज्ञापकस्थितिः, नान्तर्ज्ञेयभावे, उक्तवदयोगात्॥

पतेन खभावानुपलब्ध्योरिप ज्ञापकत्वं व्युदस्तम्। न हि खभावा-ख्यमिप लिङ्गमप्राप्तबहिःसत्ताकमद्वयबोधमात्रतया ज्ञापकत्वाय अलम्, ज्ञाप्यस्यातदात्मकत्वाच। न हि कृतकत्वादिज्ञानमनिल्यत्वा-दिज्ञानात्मकम्, तथाऽननुभवात्, अनात्मभूतज्ञानान्तरगमकत्वे च खभावत्वहानिः। तद्वि कारणभूतं वा गम्येत कार्यभूतं वेत्युभय-थाऽपि न युक्तियुक्तं खभावत्वम्, नियमतोऽभेदात्। एवं केवलभूत-लादिज्ञानादिप घटाभावज्ञानादौ योजना कार्या। इति लिङ्गान्तरत्वा-भावो भवन्नीत्या, तत्त्वतस्तथाऽननुभूतेरिति। एवं च यदिदमाराङ्क्य

#### (स्वो० व्या०)

इति-एवं बाह्यभाव एव सित ज्ञापकस्थितिः, नान्तर्ज्ञेयभावे। कुत १५ इसाह-उक्तवदयोगात् अन्तर्ज्ञेयवादे ज्ञापकस्थितेरिति॥

एतेन-अनन्तरोदितेन स्वभावानुपलब्ध्योरिष हेलोः ज्ञापकत्वं ब्युद-स्तम्-अपाकृतम् । कथिमिलाह-न हीलादि । न यसात् स्वभावाख्यमिष लिङ्गं कृतकत्वादिरूपमप्राप्तबिहःसत्ताकमद्वयबोधमात्रतया कारणेन ज्ञापकत्वायालम्, ज्ञाप्यस्यातदात्मकत्वाच । एतदेवाह न हीलादिना । २० न हि कृतकत्वादिज्ञानं अनिल्यत्वादिज्ञानात्मकस्ये । कथं नेलाह-तथाऽ-ननुभवात्-कृतकत्वादिज्ञानस्यानिल्यत्वादिज्ञानात्मकत्वेनाननुभवात् । अनात्म-भूतज्ञानान्तरगमकत्वे च कृतकत्वादिज्ञानस्य स्वभावत्वहानिः । तद्धी-त्यादि । तद् यस्मादिनल्यादिज्ञानं कारणभूतं वा गम्येत तेन कार्यभूतं वा। उभयथाऽपि-एवं न युक्तियुक्तं स्वभावत्वम् । कृत इलाह-नियमतः २५ अभेदादनयोः। एवं केवलभूतलादिज्ञानादिष सकाशाद् घटाभावज्ञानादी साध्ये योजना कार्या । इति-एवं लिङ्गान्तरत्वाभावो भवन्नीत्या-द्वय-वोधमात्रतया तत्त्वतः-परमार्थेन तथा-विङ्गतया अननुभूतेरिति । एवं च

#### (विवरणम्)

#### (१४) बाह्यभाव एवेति । बाह्यार्थसङ्काव एवेट्यर्थः ॥

१ 'अलं न हि ज्ञाप्य॰' इति क-पाठः । २ 'साध्ययोजना' इति क-पाठः । ३ 'लिङ्गलिङ्गितया' इति ख-पाठः ।

"अनिश्रजन्यो धूमः स्यात् तत् कार्यात् कारणे गतिः।
न स्यात् कारणतायां वा कुत एकान्ततो गतिः?॥'
तत्रापि धूमाभासा धीः प्रबोधपदुवासनाम्।
जनयेदग्निनिर्भासां धियमेव न पावकम्॥'
तयोग्यवासनागर्भ एवं धूमावभासिनीम्।
व्यनक्ति चित्तसन्तानो धियं धूमोऽग्नितस्ततः॥"

इलादि वार्त्तिककारेणोक्तं तदुक्तिमात्रमेव, उक्तवदयोगादिति॥ अन्यस्त्वाह-संव्यवहारार्थमनुमानलक्षणप्ररूपणम्। स च उक्त-१० खरूपात् ततः सिद्ध्यत्येव, अन्यथा तदसिद्धेः; परमार्थतस्त्वद्वयं बोधमात्रं तक्त्वमिति नानुमानानुमेयव्यवस्था। एतदप्यसत्, विचा-राक्षमत्वात्। तथाहि-कोऽयं संव्यवहारः ? अन्यतोऽन्यप्रतिपत्तिः।

(स्बो० ज्या०)

सित यदिदमादाङ्क्य अनिम्नजन्यो धूमः स्यादित्यादि वार्त्तिककारेणोक्तं क्ष् तदुक्तिमात्रमेवेति योगः । अनिम्नजन्यो धूमः स्यात् प्रतिभासान्तरोत्यादेन तत्—तस्मात् कार्यात्—धूमात् कारणे गतिने स्यादमौ कारणतायां वा धूमस्यामौ तदुत्तरकाठं तत्प्रतिभासभावतः कुत एकान्ततो गतिः, धूमादक्षः नावश्यं कारणानि तद्वन्ति भवन्तिं इति कृत्वा । इद्दोत्तरम्—तत्रापीत्यादि । तत्रापि— व्यतिकरे धूमाभासा धीः प्रवोधपदुवासनां विशिष्टां जनयेदिमिनिर्भासां १० धियमेव, न पावकं—नामिम् । एवमपि कथममेधूम इत्याह—तद्याग्यवासना-गर्भः—अमिनिर्भासधीयोग्यवासनागर्भः एवं धूमावभासिनीं धियं व्यनक्ति चित्तसन्तानः इति ततः—सन्तानापेक्षया धूमोऽमित इत्युच्यते । इत्यादि वार्त्तिककारेणोक्तं यत् तदुक्तिमात्रमेव । कथमित्याह—उक्तवदयोगादिति ॥

अन्यस्त्वाह-संवयवहारार्थमनुमानलक्षणप्ररूपणम्। स च-संव्यव- २५ हार उक्तखरूपात् ततः-अनुमानलक्षणात् सिद्ध्यत्येव, अन्यथा-उक्तलक्ष-णानुमानव्यतिरेकेण तदसिद्धेः-व्यवहारासिद्धेः। परमार्थतस्त्वद्वयं बोधमात्रं तत्त्वं श्राह्मश्राह्मकाकारग्र्त्यमिति नानुमानानुमेयव्यवस्था। एतदाशङ्काह-एतदप्यसत्-अशोभनम्। कृत इत्याह-विचाराक्षमत्वात्। एतदेवाह तथाही-त्यादिना। तथाहि-कोऽयं संवयवहारो नाम १। एवं पृष्टः पर आह-अन्यतोऽन्य-३०

१-३ अनुष्टुप्। ४ 'प्रयोगसाददयार्थं द्रष्टव्यं १०१तमं प्रष्ठम्। ५ 'तव सन्ताना०' इति क-पाठः। ६ 'धूमोऽभिवत इत्यु॰' इति क-पाठः।

ययेवं कथमद्वयं बोधमात्रं तत्त्वम्?। न सा परमार्थत इति । नास्त्येव तर्हि किं तदर्थमनुमानलक्षणप्ररूपणया?। अथ साऽप्यसती, कथं ५शास्त्रपणयनम्?। तदप्यसदेवेति । तदिदं विहारकक्षाप्रवेशनमित्य-लमत्र निर्वन्थेन ॥

किश्राहये बोधमात्रे तत्त्वे न भवापवर्गविद्योष इति न युक्ता तत्-तत्त्वकल्पना। कथं न विद्योषो ग्राह्याद्प्रिपश्रवतो भवत्वात् तद्रहितस्य चापवर्गत्वादिति, न, अद्वये बोधमात्रे ग्राह्यादिप्रपश्राभावात्, भावे १० वाऽद्वयत्वविरोधात् निमित्तासिद्धेश्च । तथाहि-किमस्य निमित्तम्? अनिमित्तत्वेऽभावपसङ्गः । बोधमात्रनिमित्तत्वे सदापत्तिः । अविद्या

(स्वो० व्या०)

प्रतिपत्तिः, लिङ्गात् लिङ्गप्रितपितिरित्यर्थः। एतदाशङ्गाह—यद्येवं कथमद्वयं बोध-मात्रं तत्त्वम्?। अत्राह-न सा—अन्यतोऽन्यप्रतिपत्तिः परमार्थत इति कृत्वा। १५ एतदाशङ्गाह—नाः त्येव तर्हि सा किं तदर्थम्—अन्यतोऽन्यप्रतिपत्त्यर्थमनु-मानलक्षणप्ररूपणया? न किञ्चिदित्यर्थः। पराभिप्रायमाह—अथ साऽप्यसती —अनुमानलक्षणप्ररूपणा। एतदाशङ्गाह—कथं शास्त्रेण प्रणयनम् ? अस्ति चैतत्। अत्राह—तदप्यसदेवेति शास्त्रप्रणयनम्। एतदाशङ्गाह—तदिदं विहारकक्षा-प्रवेशनं सर्वापलापेन इत्यलमर्ज निर्वन्थेन, दुःस्थितत्वादस्य।।

३० अभ्युचयमाह किश्चेत्यादिना। किश्चाद्वये प्राह्याकारादिरहिते बोधमान्ने तत्त्वे— वस्तुनि न भवापवर्गविद्योष इति कृत्वा न युक्ता तत्त्तत्त्वकल्पना—अद्वय-बोधमात्रतत्त्वकल्पना। अत्राह—कथं न विद्योषः, भवापवर्गयोरिति प्रक्रमः, ग्राह्या-दिप्रपञ्चवतो बोधस्येति सामर्थ्यं भवत्वात्—संसारत्वात् तद्रहितस्य—ग्राह्यादि-प्रपञ्चरहितस्य चापवर्गत्वात्—मोक्षत्वादिति। एतदाशङ्क्याह—न, अद्वये बोध-३५ मान्त्रे तत्त्वे ग्राह्यादिप्रपञ्चाभावात्, भावे वा ग्राह्यादिप्रपञ्चस्य—अद्वयत्व-विरोधात् तथा निमित्तासिद्धेश्च ग्राह्यादिप्रपञ्चस्य। तथाहि—किमस्य—ग्राह्या-दिप्रपञ्चस्य निमित्तम्? अनिमित्तत्वे सत्यभावप्रसङ्गोऽस्य। बोधमात्रनि-मित्तत्वे सदापत्तिस्तस्यापवर्गेऽपि भावात्। अविद्या निमित्तम्। इति चेत्,

(विवरणम्)

३० (१८-१९) विहारकक्षाप्रवेशनमिति । सर्वविचारपरिहारेण मैठैककोणप्रवेश इत्यर्थः॥

१ नास्त्येवं तर्हिं इति ग-पाठः । २ 'सामान्यतोऽन्य०' इति ङ-पाठः । ३ 'मचैककोण' इति ख-पाठः ।

निमित्तमिति चेत्, बाह्यार्थसिद्धिः। बोधमात्रमेवाविद्यति चेत्, नन्तो दोषः। क्षिष्ठं तदेव सेति चेत्, कुतः क्षिष्ठत्वम्?। स्वभावत एवेति चेत्, न ततः द्युद्धिः, अबोधक्षणस्येव ततोऽक्षिष्ठस्यानुद्यात्। अ अक्षिष्ठश्रासौ ग्रुद्धिः, स चायुक्तः ततः, सङ्क्षेत्रामात्रत्वात्। तद्धि स्व-स्वभावेनाजनयज्ञनकधर्मतामितपत्तति जनयच तेन भिन्नजातीयम्। न हि ग्रुद्धबोधमात्रादग्रुद्धबोधजन्म, तत्तत्स्वभावनियमात्, न नीलात् ग्रुक्कोदयवददोषः, तन्मात्रात्रीलान्तरवत् तदसिद्धेः, शक्त्य-नतरोपादानं हि तदिष्यते,

(स्रो० ब्या०)

एतदाशङ्गाह—बाह्यार्थसिद्धः, बोधमात्रतोऽन्यत्वात् तस्या इति भावः । बोधमात्रमेवाविद्या। इति चेत्, एतदाशङ्गाह—नन्तः तो दोषः—बोधमात्रनिमित्तत्वे
सदापितः । क्रिष्टं तदेव—बोधमात्रं सा—अविद्या। इति चेत्, एतदाशङ्गाह—
कुतः क्रिष्टत्वं बोधमात्रस्य श्रिः स्थावत एव। इति चेत्, एतदाशङ्गाह—न ततः १५
शुद्धिः, न क्रिष्टादक्रिष्टजन्मेत्यर्थः। एतदेवाह अबोधेत्यादिना। अबोधक्षणस्येवेति
निदर्शनम्। ततः—क्रिष्टाद् बोधमात्रात् अक्रिष्टस्यानुदयात् तस्येव। अक्रिष्टश्चासौ—बोधः शुद्धिरुच्यते। स चैवम्भूतोऽयुक्तः ततः—क्रिष्टाद् बोधमात्रात्।
कुत इत्याह—सङ्क्रेशमात्रत्वात् तस्य। तद्धि—क्रिष्टं बोधमात्रं स्वस्वभावेन—
आत्मीयेन रूपेण क्रिष्टताठक्षणेन अजनयत्। किमित्याह—जनकधर्मतामिति-२०
पति, जनयच तेन—स्वस्थभावेन (भिन्नजातीयं—) विजातीयं कार्यं जनकधर्मतामितपति। एतदेव निदर्शनान्तरेणाह—न हि शुद्धबोधमात्रात् स्काशाद्
अशुद्धबोधजनम्। कुत इत्याह—तत्तत्स्वभावनियमात् तस्य—शुद्धबोधमात्रस्य
शुद्धबोधमात्रजननस्वभावनियमादिति। न नीलाद् बोधमात्राच्छक्कोदयवददोषः,
किन्तु दोष एव। कुत इत्याह—तन्मात्रात्—नीलमात्रात्, नीलान्तरवदिति २५
निदर्शनं सजातीयमेव। तदसिद्धेः—शुक्कोदयासिद्धेः। इत्थं चैतदङ्गीकर्त्तव्यमित्याह—

#### (विवरणम्)

(१७) तस्यैवेति । अक्विष्टक्षणहेतार्विविक्षतानन्तरिक्ष्टिक्षणस्यैव । अयमभिप्रायः— यथाऽयमक्विष्टक्षणहेतुतया परिकन्कि (१क्वि)ष्टक्षणहेतुतया परिकल्पितः क्विष्टो ज्ञानक्षणः स्वकारणात् क्विष्टक्षणात्, एवमस्मादिष क्विष्टात् क्विष्टस्यैवात्पादो युक्तः, नाक्विष्टस्येति ॥ ३०

१ 'बाह्यार्थसिद्धेः' इति ग-पाठः। २ 'ततः अबोध०' इति ग-पाठः। ३ 'शुद्धः स' इति ग-पाठः। ४ दृष्टव्यं ११६तमं पृष्ठम् । ५ 'अबोधे क्षण०' इति ङ-पाठः। ६ 'सङ्क्षाशाद्' इति क-पाठः।

(मूलम्) ''कस्यचित् किश्चिदेवान्तर्वासनायाः प्रबोधकम्। ततो धियां विनियमो न बाह्यार्थव्यपेक्षया ॥"

५इत्यादिवचनात्। न चात्रोपादाननिमित्तभावो ज्यायान्, कस्यचित् कचित् सहकारित्वायोगादिति निर्लोठितं प्रपञ्चेन ॥

अनन्तरविज्ञानशक्तिपक्षे तु न नीलाच्छुक्कजन्म, तथाऽनुभव-भावेऽपि सन्यायायोगात्, हेत्वभेदे फलभेदानुपपत्तेः, अन्यथाऽति-प्रसङ्गात्,नीलाच्छुक्कवच्छुद्धादप्यशुद्धजन्मानिषेधात्। न शुद्धोऽशुद्ध-१९ जननस्वभावः। इतर इतरस्वभावः कथम् ?, सर्वथा सङ्क्रेशनिवृत्तेः

(स्वो० व्या०)

शत्त्रयन्तरोपादानं, शुक्कशत्त्रयुपादानंभित्यर्थः, यस्मात् तत्-शुक्किष्यते भवद्भिः । कुत इत्याह-कस्यचित्-बोधमात्रस्य किश्चिद्व-शक्तिरूपं अन्त-वीसनायाः प्रबोधकं भवति, ततो धियां विनियमो नीलगुक्कादितया, न १५ बाह्यार्थव्यपेक्षया इत्यादिवचनात् कारणात् । न चात्रोपादाननिमित्त-भावो ज्यायान् । कुत इलाइ-भवलक्षे कस्यचित् कचित् सहकारित्वा-योगादिति एतन्निलों ठितं प्रपञ्चेन अधस्तात्।।

॰ अनन्तरेसादि । अनन्तरविज्ञानदाक्तिपक्षे पुनस्तसैवैषा शक्तिरिससिन् न **ंनीलाद् विज्ञानात् द्युक्कजन्म-**शुर्क्कविज्ञानोदयः।तथाऽ**नुभवभावेऽपि** सति कि-२० मिलाह-सन्यायायोगात्। अयोगश्च हेत्वभेदे सति फलभेदानुपपत्तेः। अभिन्नं च नीठविज्ञानं नीठशुक्कहेतुः, शक्तिरिप तदेवेत्यभिप्रायः। एवं चोक्तदोषसिद्धिरेव। इत्थं चैतदङ्गीकर्त्तव्यमित्याह-अन्यथाऽतिप्रसङ्गात् । एनमेवाह-नीलाच्छुक्कविति निदर्शनम् । शुद्धादपि बोधादशुद्धजन्मानिषेधात् । आह-न शुद्धोऽशुद्ध-जननस्य भावः,बोध इति प्रक्रमः। अत्रोत्तरम्-इतरः-क्रिष्ट इतरजननस्य भावः-२५ शुद्धजननस्वभावः । कथम् ? अत्राह-सर्वथा सङ्क्केदानिवृत्तेः-निरन्वयसङ्क्केश-

(विवरणम्)

<sup>(</sup>१८) अनन्तरविज्ञानशक्तिपक्षे इति । नीलज्ञानसैवेदशी शक्तिर्येन तदनन्तरं शुक्रज्ञानमुत्पचते इत्यस्मिन् शुद्धवोघेऽपि तुल्यैवेयम् ॥

<sup>(</sup>२५) सर्वथा सङ्क्रेशनिवृत्तेरिति । अत्र 'सर्वथा'शब्दस्याप्रतोऽकारप्रश्लेषः ३० कार्यः । ततोऽसङ्क्वेशनिवृत्तेरिति भवति । अत्र चायं भावार्थः- यथा सङ्क्विष्टक्षणा-दनन्तरं सर्वथा सङ्क्रेशनिष्टतौ सत्यां शुद्धः क्षण उत्पद्यत इत्यङ्गीक्रियते तथाऽसङ्-

१ अनुष्टुप्। २ 'मिल्रथः यसात् तत् ग्रुक्तमल्यर्थः यसात्' इति कः-पाठः। ३ 'ज्यायते' इति **ड-**पाठः । ४ 'नीलादिज्ञानात्' इति ङ-पाठः ।

ग्रुद्धबोधेऽपि तुल्यैवेयम् । कथं भूयस्तद्भावः एव? मा भवत्विति निषिध्यते । इत्थं चैतदङ्गीकर्त्तव्यम्, अन्यथा यस्य सर्वथा निवृत्ति-स्तस्यानन्तरं तत्सदृशेनैव भवितव्यमित्युक्तदोषानतिवृत्तिरेव ॥

किश्राद्वये बोधमात्रे तत्त्वे सङ्क्षिष्टोऽसङ्क्षिष्टश्च बोध इत्येतदेवा-सम्भवि अन्यत्र वचनमात्रात् उभयत्र बोधमात्रभावात्, अन्यथा तत्तत्त्वासिद्धेः, तदतिरिक्तस्य चाभावाद् बोधभेदमात्रस्याप्रयोजक-त्वात्, तस्मिन् सत्यपि जातिभेदायोगात् शुद्धबोधभेदेषु तदनुपपत्तेः। एवमपि तदङ्गीकरणे इष्टबाधा शुद्धबोधानामपि क्षिष्टेतरत्वप्रसङ्गात्, १०

(स्रो० व्या०)

नाशतो विजातीयजननस्वभावसिद्धेरित्यर्थः । एतदाशङ्काह्-शुद्धवोधेऽपि तुल्यै-वेयं-सर्वथा सङ्क्रेशनिवृत्तिः, अतो विजातीयजननस्वभावसिद्धेः क्रिष्टवोधो भैवतीति अभिप्रायः।अत्राह-कथं भूयः-पुनस्तद्भावः-शुद्धवोधभावः?।एतदाशङ्क्याह-मा भवत्विति निषिध्यते । इत्यं चैतदङ्गीकर्त्तव्यमनन्तरोदितम् । अन्यथा- १५ एवमनभ्युपगमे सति यस्य सर्वथा निवृत्तिस्तस्यानन्तरं तत्सदृशेनैव भवितव्यं सर्वथा निवृत्त्याऽपि विजातीयजननस्वभावताक्षेपादिति-एवमुक्त-दोषानितवृत्तिरेव । न क्रिष्टाच्छुद्धजन्मेति भावः ॥

अस्युचयमेवाह किश्वेलादिना। किश्व अद्वये बोधमात्रे तत्त्वे सङ्क्षिष्टः असङ्क्षिष्टश्च बोध इत्येतदेवासम्भवि तत्त्वतः, अन्यत्र वचनमात्रात्, रु निरर्थकादिति। एतदेवाह—उभयत्र—सङ्क्षिष्टेऽसङ्क्षिष्टे च बोधमात्रभावात्, अन्यथा तत्त्तत्वासिद्धेः—बोधमात्रतत्वासिद्धेः तदितिरिक्तस्य च—बोधमात्रा-तिरिक्तस्य च अभावाद् बोधभेदमात्रस्य च केवरुस्य अप्रयोजकत्वात्। कथमिलाह—तस्मिन् सत्यिप—बोधभेदमात्र जातिभेदायोगात्। अयोगश्च गुद्धबोधमेदेषु नानासन्तानान्तरवर्तिषु तदनुपपत्तेः—जातिभेदानुपपतेः। २५ एवमपि—बोधभेदमात्रतायां तदङ्गीकरणे—जातिभेदाङ्गीकरणे इष्टबाधा। कथमिलाह—ग्रुद्धबोधानामपि सन्तानान्तरवर्तिनां क्षिष्टेतरत्वप्रसङ्गात्।

(विवरणम्)

क्विष्टक्षणादनन्तरं सर्वप्रकारैरसङ्क्वेशनिवृत्तेस्तुल्यत्वात् क्विष्टः क्षण उत्पद्यत इत्यप्यभ्युप-गन्यतां, सर्वथा निवृत्तेरुभयत्राप्यविशिष्टत्वात् ।।

१ 'बुद्धबोघा॰' इति ग-पाठः । २ 'सिद्धे क्रिष्ट॰' इति क-पाठः । ३ 'भवत्यिति' इति ङ-पाठः । ४ 'खवनाक्षेपा॰' इति ङ-पाठः । ५ 'अभ्युचयमाह' इति ङ-पाठः । ६ 'बुद्धबोद्धा॰' इति ङ-पाठः ।

e§

(मूलम्)

तेषामि मिथो भेदात, तन्मात्रस्य च तद्भावहेतुत्वात, अन्यथाऽधिक-भावसिद्धिः, क्षिष्टो बोध इति क्षेत्रास्य बोधिवदोषणत्वात, असतो 'विद्रोषणत्वायोगात् अतिप्रसङ्गात्, तदितरत्राप्यविद्रिष्टत्वात् । तथाहि—बोधो बोध इति तत्त्वे क्षेत्रााभाव उभयत्राविद्रिष्ट एवेति । न च निरंदां तत्त्वमिति तत्त्वतो न विद्रोषणविद्रोष्यभावः, क्षिष्टो बोध इति तत्त्वानुपपत्तेनिरंद्रास्यैकस्वभावत्वात् तस्य च बोध एवोप-योगात्, अन्यथा तदबोधतापत्तेः क्षिष्ट इति दाब्दहेत्वभावात् ११ तत्त्वतस्तत्तत्त्त्वाविद्रोषात्। इति यथोदिततत्त्वानुपपत्तिः॥

एतेन यदुच्यते-"तदेवाद्वयं बोधमात्रं तथाखभावत्वात् तथाऽ-वभासमानं ग्राह्यादिरूपत्वाद् विकल्पात्मकत्वात् क्लिष्टो बोध

(स्रो० व्या०)

प्रसङ्गश्च तेषामिप-शुँद्धबोधानां मिथः-परस्परं मेदात्, तन्मात्रस्य च
भि भेदमात्रस्य च तद्भावहेतुत्वात्-क्षिष्टेतरभावहेतुत्वात् । अन्यथा-एवमनस्युप
गमेऽधिकभावसिद्धिः क्षिष्ठो बोध इति-एवं क्षेत्रास्य बोधविद्रोषण
त्वात्, असतः-क्षेत्रस्य विद्रोषणत्वायोगात् । अयोगश्च अतिप्रसङ्गात् ।

तदितरत्रापि-शुद्धबोधेऽविद्रिष्टित्वात् असिद्धशेषणस्य । एतदेव भावयित

तथाहीत्यादिना।तथाहि-(बोधो) बोध इति तत्त्वे क्षेत्रशाभाव उभयत्र
श्वोधे अविद्रिष्ट एवेति तदितरत्राप्यविशिष्टत्वसिद्धिः। न चेत्यादि। न च निरंशं

तत्त्वमिति कृत्वा तत्त्वतः-परमार्थेन हेतुना न विद्रोषणविद्रोष्टयभावः ।

कुत इत्याह-क्षिष्टो बोध इति-एवं तत्त्वानुपपत्तेः । अनुपपत्तिश्च निरंशस्य
कस्वभावत्वात् तस्य च-एकस्य स्वभावस्य बोध एवोपयोगात् । इत्थं

चैतदङ्गीकर्त्तव्यमित्याह-अन्यथा-एवमनस्युपगमे तद्वोधतापत्तेः तस्य-बोध
श्याबोधतापत्तेः । एवं क्षिष्ट इति शब्दहेत्वभावात् बोधैकस्वभावतया ।

अत एवाह-तत्त्वतः-परमार्थेन तत्त्तत्त्वाविद्रोषात् - बोधतत्त्वाविद्रोषात् । इति
एवं यथोदिततत्त्वानुपपत्तिः, क्षिष्टवोध इति तत्त्वानुपपत्तिरित्यर्थः ॥

एतेन यदुच्यते परैः नतदेवाद्वयं बोधमात्रं वस्तु तथास्वभावत्वात् कारणात् तथाऽवभासमानं शाह्यादिरूपतयेव ग्राह्यादिरूपत्वात् कारणात्

(विवरणम्)

(१९) **बोधो बोध** इति । कोऽर्थः १ । बोधो बोध इति हिष्ठता हेतोरन्यस्य कस्यचिदभावात् ॥

९ 'द्रयबोधः' इति ग-पग्टः । २ 'बुद्धबोधानां' इति ङ-पाटः । ३ 'प्राह्यत्वादिरूप॰' इति ङ-पाटः ।

उच्यते" इत्यादि तदिप प्रतिक्षिप्तम्, अद्ययस्य निरंशात्वात्, असत-श्चाननुभवात्। इति कर्मलक्षण एव क्केशोऽस्तु। सत्यस्मिन्नपरिकल्पिते तयोगात् क्किष्टता तद्वियोगाच परमार्थत एव शुद्धिरित्युपपयते ५ भवापवर्गविशेषो नान्यथा। एवं च तस्य कर्मणः सत्त्वाद्चेतनत्वाद् वाह्यसिद्धिरेवेललं प्रसङ्गेन ॥

इतश्च बाह्यप्रतिक्षेपोऽयुक्तः, आग्नवचनविरोधात्, "सश्चिता-लम्बना पश्च विज्ञानकायाः" इति वचनप्रामाण्याद् बाह्यसश्चयस्येष्ट-त्वात्, आलम्बनत्वेन तद्वस्तुत्वसिद्धेः, विज्ञानजनकत्वात्, अवस्तुनो १० जनकत्वायोगात्, उक्तवत् तद्भावाविरोधाच । तथाहि—'तन्नैरन्तर्या-वस्थानमेव तेषां तथास्त्रभावतया कथश्चिदपृथग्भूततथाविधैकपैरि-

#### (स्वो० ब्या०)

विकल्पात्मकत्वादेव क्किष्टो बोध उच्यते इत्यादि यदुच्यते तदिषे प्रतिक्षिप्तम् । कथिमत्याह-अद्भयस्यैकतया निरंशात्वात्, असतश्च-क्षेशस्य १५ अननुभवात् । इति-एवं कर्मलक्षण एव क्षेशोऽस्तु । सत्यस्मिन्नपित्र-किल्पिते-कर्मलक्षणे क्षेशे तचोगात्-कर्मलक्षणक्षेशयोगात् क्षिष्टता तद्वियो-गाच-अपिकल्पितक्षेशवियोगाच परमार्थत एव ग्रुद्धितित-एवमुपपद्यते । किमित्याह-भवापवर्गविशेषो नान्यथा । एवं च सित तस्य कर्मणः क्षेशक्षपस्य सत्त्वादचेतनत्वाद् बाह्यसिद्धिरेव बोधभेदेन इत्यलं प्रसङ्गेन ॥ २०

इतश्च बाह्यप्रतिक्षेपोऽयुक्तः । कुत इसाह-आसवचनविरोधात् । विरोधश्च सिश्चतालम्बनाः पश्च रूपादिज्ञानभेदतः विज्ञानकाया इति वचन-प्रामाण्यादेवं बाह्यसश्चयस्येष्टत्वादिति । आलम्बनत्वेन हेतुना तद्वस्तु-त्वसिद्धेः । सिद्धिश्च विज्ञानजनकत्वात् अवस्तुनो जनकत्वायोगात् उक्तवत्—यथोकं तद्भावाविरोधाच्च—सञ्चयभावाविरोधाच । प्रागुक्तस्मरणार्थ- २५ माह तथाहीत्यादिना । तथाहि—तन्नेरन्तर्यावस्थानमेव, प्रक्रमात् प्रमाणुनैर-न्तर्यावस्थानमेव तेषां—परमाण्नां तथास्वभावतया कारणेन कथित्वदपृथग्-भूततथाविधैकपरिणामवत्, तन्नेरन्तर्यावस्थानं तत्समूहः—परमाणुसमूहः

<sup>्</sup>रभु 'प्रतिक्षेपो युक्तः' इति क-पाठः । २ 'भूतभूततथा०' इति क-पाठः । ३ 'परिणामवःसमूहः' इति ग-पाठः । ४ 'सिद्धेऽसिद्धिश्च' इति ङ-पाठः । ५ 'सिद्धिश्च तद्विज्ञान०' इति क-पाठः । अ अनेकान्त० १६

णामवत् तत्समृहः' इत्युक्तम्ं। समृहः सश्चय इति चानर्थान्तरमेव।
न चेदं गम्भीरदेशनायोग्यतापादनाय विनेयानुगुण्यत उक्तमिति
त युक्तम्, प्रमाणाभावात्, तद्विवक्षाया अप्रत्यक्षत्वात् तथाऽनुभवाभावात्, तथापि तत्कल्पने अतिप्रसङ्गादिति। न च "चित्तमात्रं
भो जिनपुत्र यदेतत् त्रैधातुकम्" इत्यादि वाधकं वचनमेव प्रमाणमत्र, तदनाप्ततापत्तेः विरुद्धार्थाभिधानात् तुल्ययोगक्षेमत्वात्,
अस्यैव चान्यार्थत्वादिति। तथाहि—इदमेव युक्तं यदास्थानिवृत्त्यर्थभस्य संयोग-वियोगाभ्यां हर्षादिकरणेन सङ्गल्पमात्ररमणीयताकथनम्, अन्यथा बाह्याभावेन दानपारमितादीनां तन्निबन्धनगुणानाम-

(स्वो० ब्या०)

इत्युक्तं प्रार्क् । मा भूत् समूह-सञ्चयोभेंदप्रतिपत्तिरिसाह-समूहः सञ्चय इति चानथांन्तरमेव । न चेदं सञ्चितालम्बना इत्यादि गम्भीरदेशनायोग्यता- भ पादनाय, विज्ञानदेशनायोग्यतापादनायेत्यर्थः, विनेयानुगुण्यतः – शिष्यानुगुण्येन उक्तमित युक्तं वक्तम् । कुत इत्याह—प्रमाणाभावात्, तद्विवक्षायाः—आप्त- विवक्षाया अप्रत्यक्षत्वात्—परोक्षत्वात् । अप्रत्यक्षत्वं च तथाऽनुभवाभावात्— तद्विवक्षाप्रहणतयाऽनुभवाभावात् । तथापि—एवमपि तत्कल्पने—विनेयानुगुण्यत उक्तमिति कल्पने किमित्याह—अतिप्रसङ्गादिति । न च "चित्तमात्रं भो जिन- १ पुत्र यदेतत् त्रैधातुकं"—काम-रूपा-ऽरूपधातुरूपमित्यादि बाधकं वचनमेव प्रमाणमत्र विनेयानुगुण्यत उक्तमिति कल्पनायाम् । कुत इत्याह—तदनाप्ततापत्तेः अप्रस्थानात्तापत्तेः । आपत्तिश्च विरुद्धार्थाभिधानात् तथा तुल्ययोगक्षेम- त्वात् । एतदेवाह—अस्येव—चित्तमात्रमित्यादेवचनस्य अन्यार्थत्वादिति । इद्मेव भावयति तथाहीत्यादिना । तथाहीति पूर्ववत् । इदमेव युक्तं यदास्था- १ निवृत्त्यर्थमस्य—अर्थस्य संयोग-वियोगाभ्यां हषादिकरणेन, 'आदि'शब्दाद्विवाद्दिग्रहः, सङ्कल्पमात्ररमणीयताकथनम् । अन्यथा—एवमनभ्युपगमे वाह्याभावेन हेतुना दानपारमितादीनाम् । 'आदि'शब्दाच्छीलपारमितादि-

(विवरणम्)

(२७) दानपारमितादीनामिति । दानस्य प्रकर्षप्राप्तिदीनपारमिता । एवमन्याऽपि ॥

१२५तमे पृष्ठे। २ 'तदनाप्तताप्तेः' इति ग्र—पाठः। ३ 'अस्यैवानार्थं॰' इति ग्र—पाठः। ४ १५तमे पृष्ठे। ५ 'संवितालम्बिना' इति क-पाठः। ६ 'बोधकं' इति क-पाठः। ७ 'बाह्यताभावेम' इति क-पाठः।

२०

२५

# (मूलम्)

भावः, तदभावाच तस्यैव भगवतोऽभावप्रसङ्गः। न च विज्ञानमात्र-सम्पादनीया एव ते, लोके तथाऽदर्शनात्, दानादिज्ञानभावेऽपि पर-प्रीत्याचभावात्, अतः ग्रून्यतावचनवन्न्यायवाधितत्वात् प्रमाण- ५ भावाज्ञातियुक्तियोगात् त्रैधातुकास्थानिष्टृत्त्यर्थमेवैतदिति युक्तम्। एवं चाप्तवचनतोऽपि सिद्धे बाह्येऽथें व्यवस्थितं सदसदादित्वं घटस्य॥

#### (स्रो० व्या०)

ग्रहः । तिन्नवन्धनगुणानाम्—आप्तिनवन्धनगुणानामभावः, तदभावाच—
तिन्नवन्धनगुणाभावाच तस्यैव भगवतः—आप्तस्य अभावप्रसङ्गः । न च १०
विज्ञानमात्रसम्पादनीया एवैते—दानपारिमतादयः । कुत इसाह—लोके
तथाऽदर्शनात् । अदर्शनं च दानादिज्ञानभावेऽपि परप्रीत्याद्यभावात्
परोऽत्र सम्प्रदानम् । 'आदि'शब्दाद् भुत्तयादिग्रहः । उपसंहरन्नाह—अतः शून्यतावचनवदिति निदर्शनम् । शून्याः सर्वसंस्कारा इसादि न्यायवाधितत्वात् हेतोः
प्रमाणभावात् शून्यतायां जातियुक्तियोगात् एतद्युक्तीनां त्रैधातुकास्था- १५
निवृत्त्यर्थमेव तत्—वचनं यदुत ''चित्तमात्रम्''इसादि इति युक्तं वक्तुम् ।
एवं चाप्तवचनतोऽपि सिद्धे बाह्येऽर्थे किमिस्याह—व्यवस्थितं सदसदाः
दित्वं घटस्य ॥

#### (विवरणस्)

- (१५) जातियुक्तियोगादिति । जातियुक्तिभिर्योगात्-सम्बन्धात् ॥
- (१५) एतयुक्तीनामिति । एतयुक्तीनां-श्र्न्यतावादयुक्तीनाम् ॥
- (१५-१६) त्रैधातुकास्थानिवृत्त्यर्थमेवेति । रूपा-उरूपा-कामास्रयो धातवः । एतत् स्वरूपं च बौद्धराद्धान्तसिद्धमिति ॥

इति श्रीमुनिचन्द्रसूरिविरचिते अनेकान्तजयपताकोद्द्योत-दीपिकादृत्तिटिप्पणके योगाचारमतवादः ॥

# षष्ठोऽधिकारः ।

(मूलम्)

यचोक्तम्'-'विरोधिधर्माध्यासितस्य स्पत्वाद् वस्तुनोऽनेकान्तवादिनो मुक्तयभावप्रसङ्गः' इस्तेतदिष सृक्ष्मेक्षिकया मुक्तिमार्गमवार्वनोक्तमिति, उक्तवत् सत्त्वानिस्यत्वादीनां विरोधित्वासिद्धेः,
अन्यथा वस्त्वभावप्रसङ्गात् । किश्च तथाभूतवस्त्वभावे सस्येकान्तवादिन एव मुक्त्यभावप्रसङ्गः । तथाहि-यदि तदात्मा-ऽङ्गना-भवनमणि-कनक-धन-धान्यादिकमेकान्तेनैवानात्मकत्वादिधर्मयुक्तं भावनालम्बनमिष्यते, हन्त तर्हि सर्वथाऽनात्मकत्वाद् भावकभाव्याभावात् तत्परिज्ञानोक्तरकालभाविभावनाभावतः कुतः कस्य वा
दोषप्रहाणमिति कथ्यतामिदम् ॥

स्यादेतत् परपरिकैल्पिताविचिलितैकस्वभावात्मापेक्षया तदनात्म-

(स्रो० व्या०)

यचीक्तमिलादि । यचीकं मूलपूर्वपक्षे - 'विरोधिधर्माध्यासितस्वरूप१५ त्वाद् वस्तुनोऽनेकान्तवादिनो मुक्त्यभावप्रसङ्गः' इत्येतदिप सूक्ष्मेक्षिक्या मुक्तिमार्गमनालोच्येवोक्तमिति । कुत इलाह—उक्तवत्—यथोक्तं
तथा सक्त्वानिल्यत्वादीनां धर्माणां विरोधित्वासिद्धेः कारणात् । अन्यथा—
एवमनस्युपगमे किमिलाह—वस्त्वभावप्रसङ्गात् निर्णीतमेतत् । किश्च तथाभूतवस्त्वभावे सति अनेकान्तात्मकवस्त्वभाव इल्पर्थः, एकान्तवादिन एव—वादिनो
१० मुक्त्यभावप्रसङ्गः । एतदेवाह तथाहीत्यादीना । तथाहीत्युपप्रदर्शने । यदि तदातमा-ऽङ्गना-भवन-मणि-कनक-धन-धान्यादिकमेकान्तेनैव—सर्वथैव अनात्मकत्वादिधर्मयुक्तं भावनालम्बनमिष्यते, हन्त तर्हि सर्वथाऽनातमकत्वात् कारणात् भावकभाव्याभावात् हेतोः तत्परिज्ञानोत्तरकालभाविभावनाभावतः—एकान्तेनैव अनात्मकलादिवस्तुपरिज्ञानोत्तरकालभाविभावनाभावतः—एकान्तेनैव अनात्मकलादिवस्तुपरिज्ञानोत्तरकालभाविभा१५ वनाभावेन कुतः कस्य वा दोषप्रहाणं—रागादिप्रहाणमिति कथ्यतामिदम् ॥
स्यादेतदिलादि । स्रादेतत्—अथैवं मन्यसे परपरिकल्पितश्चासौ अविचिलतैकस्वभावश्रेति विग्रहः, एवम्भूतश्चासावात्मा च तदपेक्षया तत्—

१ प्रथमे खण्डे २०तमे पृष्ठे। २ 'भावप्रसङ्गस्त्वभावप्रसङ्गात् इत्येतदिप' इति ग-पाठः। ३ 'कल्पिताविचालितैक ' इति ग-पाठः। ४ प्रथमे खण्डे २०तमे पृष्ठे।

कमभ्युपगम्यते,न पुनः प्रतिक्षणनश्वरात्मापेक्षयेति। एतदप्यसारम्, विकल्पानुपपत्तेः । तथाहि-तत् कथित्रत् प्रतिक्षणनश्वरं स्यात् सर्वथा वा?। यदि कथित्रदहन्मतानुवाद एव। तथा चोक्तमईन्मता- ५ नुसारिभिः-

"सर्वव्यक्तिषु नियतं क्षणे क्षणेऽन्यत्वमथ च न विशेषः। सत्योश्चित्यपचित्योराकृतिजातिव्यवस्थानात्॥" इत्यादि। अध सर्वथा, हन्त तह्येंहिकामुष्मिकसैकललोकसंव्यवहारा-भावप्रसङ्गः। तथाहि-प्रतिक्षणिनरन्वयनश्वरत्वे सत्यात्मादिवस्तुनो श् ग्राह्यग्राहकभाव-स्मरण-प्रत्यभिज्ञान-कुतृहलविरमणादि आविद्वद-ङ्गनादिप्रतीतमपि नोपपद्यते। न हि ग्राह्यार्थ-तद्वाहकसंवेदनयोः

#### (स्वो० व्या०)

अवस्तु अनात्मकमभ्युपगम्यते, न पुनः प्रतिक्षणनश्वरात्मापेक्षयेति।
एतदपि-परसम्तमसारम्। कथिमिलाह-विकल्पानुपपत्तः। एनामेवाह १५
तथाहीलादिना। तथाहीति पूर्ववत्। तत्-वस्तु कथित्-पर्यायपेश्वया
प्रतिक्षणनश्वरं स्यात् सर्वथा वा। यदि कथित्रवहिन्मतानुवाद एव।
एनमेवाह तथा चोक्तमिलादिना। तथा चोक्तमहिन्मतानुसारिभिः-पूर्वाचार्यः। किमुक्तमिलाह-सर्वव्यक्तिषु-वटाद्यासु नियतं क्षणे क्षणेऽन्यत्वम्,
क्षणसम्बन्धभेदात्। अथ च न विशेषः कथित्रतं स्रणे क्षणेऽन्यत्वम्,
स्रणसम्बन्धभेदात्। अथ च न विशेषः कथित्रतं सदिह्मतया। भावार्थमाह-२०
सत्योश्वित्यपचित्योः चित्रसहकारिसामर्थेन आकृतिजातिव्यवस्थानात्—
संस्थानसत्त्वव्यवस्थानादित्यादि। अथ सर्वथा प्रतिक्षणनश्वरं तत्र। हन्त तर्ह्येहिकामुिक्मकसकललोकसंव्यवहाराभावप्रसङ्गः। एतदेव भावयित तथाहीलादिना। तथाहि-प्रतिक्षणिनरन्वयनश्वरत्वे सति-प्रतिक्षणं सर्वथा निरनुवृत्तिनशनशीलत्वे सति आत्मादिवस्तुनो प्राह्यग्राहकभावश्व स्मरणं च २५
प्रत्यभिज्ञानं च कुत्रहलविरमणादि चेति द्वन्द्रः, एतदाविद्वदङ्गनादिप्रतीतमिष नोपपद्यते—न घटते। न हीलादि। न यस्मात् प्राह्यार्थ-तद्वाहक-

<sup>9 &#</sup>x27;सत्योश्चित्र्यत्यपवित्र्योत्पराकृति॰' इति क-पाठो आन्तिमूलकः । २ आर्या । ३ 'सकले लोक॰' इति क-पाठः । ४ 'सम्बन्धविभेदात्' इति क्र-पाठः ।

कथिश्रदिप तुल्यकालताऽभ्युपगम्यते,तयोहेंतुफलभावाभ्युपगमात्।
उक्तं चै-"ग्राह्यतां विदुहेंतुत्वमेव युक्तिज्ञा ज्ञानाकारापणक्षमम्"
'इति।एवं च सित ग्राह्यार्थाभाव एव ग्राहकसंवेदनप्रसूतेः तदभावभावित्वात् कुतस्तस्य तद्भाहकत्वमितरस्य च तद्ग्राह्यत्वमित्यादाय
युक्तिप्रदीपंतिरस्कृत्य खदर्शनाभिनिवेशितिमरं निभाल्यतामेतदिति।
आकारापणक्षमत्वमपि तस्यानिश्चितमेव, न यतोऽनन्तरातीतविषयाकारमेतत् संवेदनमिति विनिश्चेतुं शक्यते, तस्याग्रहणात्
'तदानीमसत्त्वादिति तदाकारमेतदतदाकारं न भवतीत्यवगमानुप-

#### (स्रो० व्या०)

संवेदनयोः कथि खदिप तुल्यकालताऽभ्युपगम्यते परैः, तयोः — श्रीह्यार्थतद्राहकसंवेदनयोहें तुफलभावाभ्युपगमात्। उक्तं च धर्मकी र्तिना ग्राह्यतां
विदुर्थस हेतुत्वमेव युक्तिज्ञाः — अनुमानादिविदः। किंविशिष्टं हेतुत्विमत्याह—
अश्वानाकारापेणक्षममिति। एवं च सित ग्राह्यार्थाभाव एव वस्तुस्थित्या
ग्राहकसंवेदनप्रसूतेः। किमित्यत आह—तदभावभावित्वात्—ग्राह्यार्थाभावभावित्वात् संवेदनस्य। कुतस्तस्य — संवेदनस्य तद्ग्राहकत्वं — ग्राह्यत्वेनाभिमतार्थग्राहकत्वम्। इतरस्य च — अर्थस्य तद्ग्राह्यत्वं — तदुत्तरकालभाविसंवेदनग्राह्यत्वमित्यादाय युक्तिप्रदीपं सूक्ष्माभोगहस्तेन तिरस्कृत्य स्वदर्शनाभिनिवेदा२० तिमिरं निभाल्यतामेतत्—अनन्तरोक्तमिति।।

उपचयमाह-आकारार्पणक्षमत्वमि तस्य-अर्थस्य अनिश्चितमेव ।
कथिमत्याह-न यतोऽनन्तरातीतिविषयाकारमेतत् संवेदनिमिति-एवं
विनिश्चेतुं राक्यते । कुत इत्याह-तस्य-अनन्तरातीतिविषयस्य अग्रहणात् ।
अग्रहणं च तदानीं-संवेदनकाले असत्त्वाद् विषयस्य इति-एवं तदाकारम्२५ अनन्तरातीतिविषयाकारम् एतत्-संवेदनमतदाकारम्-अन्याकारं न भवती-

### (विवरणम्)

अथ मुक्तिवादे किञ्चिदवचूण्येते-(१५) ज्ञानाकारापणक्षममिति। ज्ञाने स्वाकार-ढौकनसहं हेतुत्वं युक्तिज्ञा विदुः।।

१ धर्मकीर्तिना । १ 'श्राह्यथैतद्०' इति ङ्-पाठः । ३ 'स्६माभोर्गे हस्तेन' इति क-पाठः ।

पत्तिः । संवेद्यमानादेव संवेदनाकारात् तदाकारत्वावगम इति चेत्, तथाहिन्न यद् यदाकारं न भवति तत् तद्ग्राहकं भवति, पीताकार-मिव नीलस्य, तद्राहकं चैतदिति कथं तदवगमानुपपत्तिरिति? । ५ एतदप्ययुक्तम्, अविचारितरमणीयत्वात्, तत्प्रत्यक्षताऽनुपपत्तेः, अनुमीयमानत्वात्, न चानुमीयमानताऽपि, एवंविधाविनाभाव-व्यवस्थाकारिणः क्षणद्रयग्राहिणो विज्ञानस्याभावात्, क्षणिकत्व-विरोधात्, कारणविज्ञानवोधान्वयव्यतिरेकेण कार्यविज्ञाने तद्-वैशिष्ट्यायोगात् अतिप्रसङ्गादिति ॥

(स्वो० व्या०)

स्वगमानुपपत्तिः । संवेद्यमानादेव संवेदनाकारात् तद्दतादेव तदाकारत्वावगमः—अनन्तरातितिविषयाकारत्वावगम इति चेत्, एतदेव भावयित
तथाहीत्यादिना। तथाहि—न यद् यदाकारं न भवति संवेदनं तत् तद्याहकं
भवति । पीताकारिमव संवेदनं नीलस्य तद्घाहकम्—अनन्तरातीतिविषय-१५
प्राहकं चैतत्—अधिकृतसंवेदनिमिति—एवं कथं तदवगमानुपपत्तिः—अनन्तरातीतिविषयाकारत्वावगमानुपपत्तिरिति? । नैवेत्यर्थः । अत्राह—एतदप्ययुक्तमनन्तरोदितम् । कुत इत्याह—अविचारितरमणीयत्वात् । अस्याविचारितरमणीयत्वं
च तत्प्रत्यक्षतानुपपत्तेः—अनन्तरातीतिविषयाकारस्य प्रत्यक्षतानुपपत्तेः । अनुपपत्तिश्र अनुमीयमानत्वात् तस्य । न चानुमीयमानताऽप्यत्र । कुत इत्याह— २०
एवंविधाविनाभावव्यवस्थाकारिणः क्षणद्वयग्राहिणो विज्ञानस्याभावात् । अभावश्र क्षणिकत्वविरोधात् । तदेवं विशिष्टं तद्व्यवस्थाकारीत्यारेकानिरासायाह—कारणेत्यादि । कारणविज्ञानबोधान्वयव्यतिरेकेण
कार्यविज्ञाने तद्वैशिष्ट्यायोगात् तस्य—कार्यविज्ञानस्य वैशिष्ट्यायोगात्
अतिप्रसङ्गात् तद्वपरसापि वैशिष्ट्यापत्तेरिति ॥

(विवरणम्)

(२३) कारणविज्ञानबोधान्वयव्यतिरेकेणेति । कारणरूपं विज्ञानं तस्य बोधः—चिद्रपता तस्यान्वयः—अनुगमस्तद्व्यतिरेकेण—तद्भावेन । (यदा) हि कारण-विज्ञानस्य कार्यादिज्ञानेऽन्वयः स्थात् तदा वैशिष्टां स्थात् कार्यविज्ञानस्य । यदा त्वेकान्तक्षणि कतया निर्मूछं प्रलीने एव कारणज्ञाने कार्यस्य ज्ञानमुत्पद्यते तदा किं ३० कृतं तस्य वैशिष्टां येनातीतविषयाकारगोचरमनुमानं ततो भवेदिति ॥

१ 'कारणविज्ञाने' इति क-पाठः।

स्यादेतत् समानकालयोरेव ग्राह्यग्राहकभावः। तथाहि-खहेतुभ्य एव तद् विज्ञानं विशिष्टसमानकालभाविभावग्राहकस्वभावम्,भावो-५ऽपि तद्ग्राह्यस्वभाव एवोत्पद्यत इति यथोक्तदोषानुपपत्तिः, न, तयोस्तादात्म्यतदुत्पत्त्यनुपपत्तेः प्रतिबन्धाभावात्। स्यादेतत् एक-सामग्र्यधीनत्वादुभयोर्वस्तुतस्तदुत्पत्तिलक्षण एव प्रतिबन्धः। तथा-हि-स्वकार्यसाधनप्रवृत्तग्राह्यनिमित्तस्वोपादानजन्यं विज्ञानम्, एवं स्वकार्यसाधनप्रवृत्तसमनन्तरविज्ञाननिमित्तस्वोपादानजन्यं च ग्राह्य-

# (स्वो० ब्या०)

स्यादेतत् समानकालयोरेवार्थसंवेदनयोग्रीह्यग्राहकभावः । तथाहि— खहेतुभ्य एव तद् विज्ञानं—विविक्षतं विज्ञिष्टसमानकालभाविभावग्राह-कस्वभावम्, भावोऽप्यसौ विविक्षतः तद्ग्राह्यस्वभाव एव—विविक्षतिविज्ञान-ग्राह्यसभाव एव उत्पद्यत इति—एवं यथोक्तदोषानुपपत्तिः । एतदाशक्क्ष १५ आह्—न तयोः—प्रस्तुतार्थसंवेदनयोः तादात्म्यतंदुत्पत्त्यनुपपत्तेः कारणात् प्रतिबन्धाभावादिति । स्यादेतत्—अथैवं मन्यसे एकसामग्र्यधीनत्वात् कारणात् उभयोः—अर्थ-संवेदनयोर्वस्तुतः—परमार्थेन तदुत्पत्तिलक्षण एव प्र-तिबन्धः । एतद्भावनायैवाह—तथाहीलादि । तथाहीति पूर्ववत् । स्वकार्यसाधन-प्रवृत्तं च तद् ग्राह्यं च तदेव निमित्तं यस स्वोपादानस्य विज्ञानसम्बन्धिनः २० तज्जन्यं विज्ञानं वर्तते । एवं स्वकार्यसाधनप्रवृत्तं च तत् समनन्तरिव-

#### (विवरणम्)

(१५) तादात्म्यतदुत्पत्त्यनुपपत्तेरिति । समानकालभाविनोर्हि ज्ञेय-ज्ञानयोर्न तदुत्पत्तिलक्षणः सम्बन्धो जाघटीति, एककालवर्त्तित्वेनैव परस्परमुपकार्योपकार्यक्ष्मान्यस्यभावात् । तादात्म्यं तु सुतरां न भवति, जङचिद्रपस्वभावत्वादर्थ-संवेदनयोः । १५ अतत्सम्बन्धद्वेयाभावे कथं प्राह्मप्राहकभावो भवितुमर्हति वैद्रोषिकस्यापि मते १। एतच्च परेण वैलक्ष्यभाषितमेव कृतं यद्वत समानकालयोरेवार्थ-संवदनयोर्प्राह्मप्रावः । न हि तन्मतमेवंविधं समस्ति, विषयक्षणानन्तरं ज्ञानक्षणोत्पत्तिसमभ्युपगमात् ॥ (८-९) स्वकार्यसाधनप्रवृत्त्याह्मनिमित्तस्वोपादनजन्यं विज्ञानम्। एवं स्व-

<sup>---</sup> १ 'ब्राहस्त्रभावं' हित छ-पाठः । २ 'तस्तदुत्पत्त्यनु०' इति छ-पाठः । ३ 'बन्धः तद्भावना०' इति छ-पाठः । ४ 'कारस्याभावात' इति क-पाठः । ५ 'द्वयोभावे' इति क-पाठः ।

मिति कथं न प्रतिबन्ध इति?। उच्यते-ग्राह्य-ग्राह्यकयोर्मिथो हेतुहेतु-मद्भावाभावतस्तदुत्पत्त्यसिद्धेः, उक्तवदन्योन्यमनुपकारित्वेन निमि-त्तताऽनुपपत्तेश्च। ग्राह्यग्राहकभावलक्षण एव तयोः प्रतिबन्ध इति ५

#### (स्वी० व्या०)

ज्ञानं च तदेव निमित्तं यस स्वोपादानसार्थसम्बन्धिनस्तज्ञन्यं च ग्राह्य-मिति-एवं कथं न प्रतिबन्धोऽर्थसंवेदनयोरिति प्रतिबन्ध एवेति। एतदाशङ्गाह-उच्यते। यथा न प्रतिबन्धः ग्राह्य-ग्राहकयोः प्रस्तुतयोर्मिथः-परस्परं हेतु-हेतुमद्भावाभावात् कारणात् तदुत्पत्त्यसिद्धेः समानकालतयेति भावः। १० उक्तवत्—यथोक्तं तथाऽन्योन्यमनुपकारित्वेन हेतुना निमित्तत्वानुप-पत्तेश्च कारणादिति। ग्राह्यसादि । ग्राह्यग्राहकभावलक्षण एव तयोः-

#### (विवरणम्)

कार्यसाधनप्रवृत्तसमनन्तरविज्ञानिमित्तस्त्रोपादानजन्यं च प्राह्यमिति कथं न प्रतिवन्ध इति? । एवं स्त्रं तावद् व्याख्यायते—स्वकार्यसाधने प्रवृत्तं स्वकार्य-१५ साधनप्रवृत्तम्, तच प्राह्यं च—मृदादि तिन्निमित्तं—सहकारि यस्य तत् तथा, तच तत् स्वोपादानं च—प्राच्यविज्ञानछक्षणरूपं तेन जन्यते त(य?)त् तत् स्वकार्यसाधनप्रवृत्त-प्राह्यनिमित्तस्वोपादानजन्यं वर्तते विज्ञानम् । तथा एवम्—अनेनैव प्रकारेण स्वकार्य-साधनप्रवृत्तं च तत् समनन्तरं विज्ञानं च, तिन्निमित्तं—सहकारि यस्य तत् तथा, तच तत् स्वोपादानं च—मृदादि तज्जन्यं वर्तते प्राह्यं—घटादि । अयमभिप्रायः—विज्ञानस्य २० सम्बन्धी उपादानक्षणो विज्ञानं जनयन् आत्मसमकालभाविनमर्थक्षणमपेक्षते । अर्थस्यापि सम्बन्धी उपादानक्षणोऽर्थक्षणं जनयन् सन्नात्मसमकालवर्त्तिनं विज्ञान-क्षणमपेक्षत इति । ततो यद्यपि समानकालभाविनाऽर्थक्षणेन न ज्ञानं जनितं तथापि तत्सजातीयेन पाश्चात्यक्षणेन जनितमिति कृत्वा समानकालभाविनोऽर्थस्य प्राहकं भेवतु, तत्तुल्येन जनितत्वादिति । एतद्व्याख्यानानुसारेण वृत्त्यक्षराणि सुगमान्येवेति २५ न व्याख्यातानि ॥

(११-१२) निमित्तत्वानुपपत्तेश्चेति । सहकारित्वस्याघटनादित्यर्थः ॥

१ 'भावः, तहु॰' इति ग्-पाठः । २ 'भावात् तहु॰' इति ख-पाठः । ३ 'विज्ञानं भूतनिमित्तं' इति ख-च-पाठः । ४ 'तेनस्थापादानं' इति ख-च-पाठः । ५ 'भवतुल्येन' इति च-पाठः । अनेखन्त॰ ९७

90

## (मूलम्)

चेत्, न, अस्य धर्मकीर्तिनाऽनङ्गीकृतत्वात्। किं तेन? मयाऽङ्गीकृतो न्याय्यत्वादिति चेत्, अङ्गीक्रियतां तर्हि कथित्रत् तत्स्यैर्यमप्यनुभव-५ न्यायसम्पन्नत्वात्, अन्यथा क्षणिकत्वाचवगतिविरोधात्। न ह्येका-न्तेन क्षणिस्यितिधर्मणा विज्ञानेनोपलब्धोऽपि भावः क्षणिकोऽयमिति गम्यते, तदनु तेन तदभावानवगमात् तमन्तरेणापि तद्गतावित-प्रसङ्गः शङ्खपीतज्ञानवद्तथाभृताद्पि ततः कुतश्चिन्निमत्तात् तत्-तथाभृतभावाविरोधात्, तत् प्रतीस्य भवतस्तत्त्वतस्तदुपकारानपे-

( स्रो० ब्या० )

अर्थ-संवेदनयोः प्रतिबन्धः। इति चेत् , एतदाशङ्गाह—नेत्यादि। न अस्य—प्राह्यप्राह्वभावलक्षणस्य प्रतिबन्धस्य धर्मकीर्त्तिना—भवत्तार्किकचूडामणिनाऽनङ्गीकृतत्वात्। किं तेन? मयाऽङ्गीकृतो न्याय्यत्वाद्धेतोः। इति चेत् , एतदाशङ्गाह—
अङ्गीकियतां तिर्हे कथित्रित्व-केनिचत् प्रकारेण द्रव्यार्थतया तत्स्यैर्यमपि—
अर्थ्वाकेदनस्थैर्यमपि, अनुभवन्यायसम्पन्नत्वातः; अन्यथा—एवमनम्युपगमे
स्विणकत्वायवगतिविरोधात्। एनमेवाह—न हीत्यादि। न यस्मात् एकान्तेन स्वणस्थितिधर्मणा विज्ञानेन उपलब्धोऽपि सन् भावः स्वणिकः
अयमिति गम्यते, तदनु—तत्र्षृष्ठतः तेन—विज्ञानेन तदभावानवगमात्,
तुल्यकालिवृत्येति भावः। तं—तदभावावगममन्तरेणापि तद्गतौ—क्षणिकत्वगतौ
अतिमसङ्गः, अक्षणिकत्वाधिगत्यापत्तेः। एतद्भावनायैवाह—राङ्कपीतज्ञानवत्
इति निदर्शनम्, अत्रथाभृतादपि ततः—वस्तुन इह ताविन्नत्यादिप कुतिश्चिनित्यादिप अत्थाभृतं तस्य भावस्तत्त्याभृतभावस्तस्याविरोधात्। एतद्कतं भवति—
नित्यादिप वस्तुनो यथोक्तनिमित्तात् क्षणिकिविज्ञानभावाविरोधादिति। एतद्भावनायैरभवाह—तत् प्रतीत्येत्यादि। तत्—अनित्यं वस्तु प्रतीत्य भवतो विज्ञानस्य

### (विवरणस्)

# (२४) यथोक्तनिमित्तादिति । अवस्थाभेददर्शनलक्षणात् ॥

१ 'त्वाद्यिभगति विरोधात्' इति ग-पाठः । २ 'एनामेवाह्' इति ङ-पाठः । ३ 'एकं तत्-भणः इति क-पाठः; ङ-पाठस्तु 'एकान्तक्षणः' इति । ४ 'तच तथाभतं' इति ङ-पाठः । ५ 'मतीस ततो' इति क-पाठः ।

क्षिणः तद्भावाभावाविद्येषेण नित्यादिष तद्भावसिद्धेः। भावोऽपि नावगम्यत इति चेत्, को वा किमाह?।आत्मानुमानतः क्षणिकता-धिगतिरिति चेत्, न, आत्माभावे तस्याप्यप्रवृत्तेः। इत्यलं प्रसङ्गेन ५ विजृम्भितमेवात्रास्मत्स्वयूथ्यैरिति॥

सरणायसम्भवस्तु प्रतिक्षंणिनरन्वयनश्वरत्वे सित वस्तुनः सु-भाव्य एव। न ह्यन्येनान्यसिन्ननुभूतेऽन्यस्यान्योपलव्धौ स्मरण-प्रत्यभिज्ञानादयो युज्यन्त इति। एवमेहिकसकललोकसंव्यवहाराभाव इति स्थितम्। आमुद्मिकव्यवहारस्तु सुतरामसङ्गतः, कृतनाञ्चा- १० कृताभ्यागमप्रसङ्गात्। तथाहि-यः कुञ्चले प्रवर्त्तते स तदैव सर्वथा

#### (स्वो० ब्या०)

तत्त्वतः-परमार्थेन तदुपकारानपेक्षिणोऽन्वयाभावेन तद्भावाभावाविद्रो-बेण तस्य-वस्तुनो भावाभावाभ्यामविशेषः परमार्थतस्तेन हेतुना नित्यादिष-वस्तुनः तद्भावसिद्धः-अधिकृतविज्ञानभावसिद्धः। भावोऽपि तस्य वस्तुनः क्षण- १५ स्थितिधर्मणा विज्ञाने नावगम्यत इति चेत्, को वा किमाह १ एवमेवैत-दित्यर्थः। आत्मानुमानतो ज्ञानेन क्षणिकताधिगतिरिति चेत् वस्तुन इति। एतदाशङ्क्षाह-न, आत्माभावे ज्ञानस्य क्षणिकतया निवृत्तेः तस्यापि-अनुमानस्यापि अपवृत्तेः। इत्यलं प्रसङ्गेन विज्ञिम्भतमेवान्न-व्यतिकरेऽस्मत्-स्वयूथ्यैः-दिवाकरादिभिः सन्मत्यादिषु इति॥

सरणाद्यसम्भवस्तु प्रागुपन्यस्तः प्रतिक्षणिनरन्वयनश्वरत्वे सिति वस्तुनः—सचेतनादेः सुभाव्य एव। न यसादन्येन—प्रमात्रा अन्यस्मिन्— प्रमेयेऽनुभृते सित अन्यस्य—प्रमातुरन्योपलब्धौ—प्रमेयान्तरोपलब्धौ स्मरण-प्रत्यभिज्ञानाद्यो युज्यन्त इति । एवम्—उक्तनीत्या ऐहिकसकललोक-संव्यवहाराभाव इति स्थितम् । आमुष्मिकव्यवहारस्तु पारलौकिकः २५ कर्मफलसम्बन्धादिः सुतरामसङ्गतः । कृत इत्याह—कृतनाद्याकृताभ्यागम-

### (विवरणम्)

(१४) भावाभावाभ्यामविशेष इति । अन्वयाभावे हि ज्ञानस्य जाँयमानेऽस्य विषयवस्तुनः सम्बन्धिभ्यां भावाभावाभ्यां न कश्चिद् विशेष इति ॥

<sup>9 &#</sup>x27;भावो नावगम्यत्' इति क-पाठः । २ श्रीसिद्धसेनदिवाकरादिभिः । ३ 'क्षणं निरन्वय॰' इति ग-पाठः । ४ 'जार्यमानस्य विषय॰' इति ख-च-पाठः ।

विनइयति। कुदालमि च कर्मात्मला भसमनन्तरमेव निरन्वयमपैति।
अतः कृतनाद्यः। क्षणान्तरस्य च चिरनष्टात् कर्मणः पुनरायत्यां फलो५ दयाभ्युपगमे सत्यकृताभ्यागम इति। न चैतद् युक्तियुक्तम्। तथा
मुक्तिरिप प्राणिनामसङ्गतेव। तथाहि-तीव्रतरवेदनांनिभिन्नदारीरः
संसारविमुख्या प्रज्ञया विभावितसंसारदोषो निरास्थो जिहासुभवमुपादित्सुर्निर्वाणं रागादिक्वेद्रापक्षविक्षोभदक्षमामुखीकृत्य मार्गममलं क्रमेणावदायमानचित्तसन्ततिः निरतिदायपेदालरसामाखाद१० यति निर्वृतिमिति न्यायः। अयं च प्रतिक्षणनिरन्वयनश्वरत्वे सति
आत्मादिवस्तुनो न घटामुपैति। तथाहि-अन्य एव दुःखैः सांसारिकैः

### (स्रो० ब्या०)

प्रसङ्गात् । एन्मेवाह-तथाही सादि । तथाही ति पूर्ववत् । यः कु इा छे प्रवर्तते स तदैव सर्वथा विनइयति, निरन्वयनश्वरत्वात् । क्रशालमपि च कर्म-१५ पुण्याख्यमात्मला भसमनन्तरमेव निरन्वयमपैति । अतः कृतनादाः, तदा फलमदत्त्वैव नाशात्। क्षणान्तरस्य च-कर्तृक्षणादन्यस्य चिरनष्टात् कर्मणः पुनरायत्याम्-आगामिनि काले फलोदयाभ्युपगमे सति किमिलाह-अकू-ताभ्यागम इति । न चैतत्-अनन्तरोदितं युक्तियुक्तम् । तथा मुक्तिरपि प्राणिनामसङ्गतेव निरन्वयक्षणिकतायाम् । कथमित्याह-तथाहीत्यादि । तथा-२० हीति पूर्ववत् । तीव्रतरवेदनौनिभिन्नदारीरः सन् जरादिना संसारविमुखया प्रज्ञया लोकोत्तरया विभावितसंसारदोषो जन्मादिभावेन निरास्थः-संयोग-वियोगसारत्वात् संसारसास्थारहितः जिहासुः-हातुमिच्छुभवसुपादितसुः-उपादातुमिच्छुर्निर्वाणं रागादिक्केशपक्षविक्षोभदक्षम् । किमिलाह-आमु-खीकृत्य मार्ग-सम्यग्दर्शनादिरुक्षणं अमलं-निरतिचारं ऋमेणावदायमान-२५ चित्तसन्तितः, विशुद्ध्यमानचित्तसन्तान इत्यर्थः, निरतिशयपेशालरसां-परमपेशलप्रीतिमास्वादयति ैनिर्वृतिमिति न्यायः । अयं च-न्यायः प्रति-क्षणनिरन्वयनश्वरत्वे सति आत्मादिवस्तुनो न घटामुपैति। एतदेव दर्शयति तथाहीत्यादिना। तथाहि-अन्य एव दुःखैः सांसारिकैः शारीरमानसैः

<sup>9 &#</sup>x27;निर्विण्णः शरीरी संसार॰' इति ग-पाठः । २ 'निर्वित्तशरीरः' इति ङ-पाठः । ३ 'निर्वृत्ति-निमित्तन्यायः' इति ङ-पाठः ।

पीड्यतेऽन्यश्च निर्विचतेऽन्यस्य च विरागमुक्ती इसतोऽशोभनमेतत्, अतिप्रसङ्गात्। एवमामुदिमकव्यवहारोऽप्यसङ्गत इति स्थितम्॥

स्यादेतद् विशिष्टकार्यकारणभावनिबन्धनः सर्वे एवायमैहिकामु- ५ िष्मकव्यवहारः। तथाहि-विशिष्टां रूपादिसामग्रीं प्रतीत्य विशिष्ट-मेव संवेदनमुपजायते, ततश्च तदेव तस्य ग्राहकमभिधीयते, न पुन-रन्यत्, अतिप्रसङ्गात्। एवं सारणाद्यपि भावनीयमिति॥

कृतनाशाकृताभ्यागमप्रसङ्गोऽप्यत्रानवकाश एव, क्षणभेदेऽपि उपादानोपादेयभावेनैकस्यामेव सन्ततौ आहितसामर्थ्यस्य कर्मणः १० फलदानात्, अतो य एव सन्तानः कर्त्ता स एवोपभोक्तेति। तथाहि-

(स्रो० व्या०)

पीड्यतेऽन्यश्च निर्विचते, तदसन्तभेदात्। अन्यस्य च 'विरागमुक्ती, इति—अत एव हेतोः अतोऽशोभनमेतत्—अनन्तरोदितम्, अतिमसङ्गात्, सन्तानान्तरफळापत्तेः नानात्वाविशेषादिसर्थः। एवमामुष्मिकव्यवहारोऽप्य-१५ सङ्गत इति स्थितम्॥

स्यादेतत्-अथैवं मन्यसे-विशिष्टकार्यकारणभावनिबन्धनः सर्वे एवायम्-अनन्तरोदितः ऐहिकामुिष्मकव्यवहारः । तथाहीत्यादि । विशिष्टाम्-अपेक्षकार्यजननसमर्थां रूपादिसामग्रीं प्रतीत्य विशिष्टं संवेदन-मुपजायते । ततश्च तदेव-संवेदनं तस्य-रूपादेग्रीहकमभिधीयते; न २० पुनरन्यत्-संवेदनान्तरम्, अतिप्रसङ्गात् । एवं स्नरणाद्यपि भावनीयं तत्संस्कारनिबन्धनत्वेन इति ॥

कृतनाद्याकृताभ्यागमप्रसङ्गोऽप्यन्न-विशिष्टकार्यकारणभावपक्षे अन-वकादा एव । कथिमत्याह-क्षणभेदेऽपि सित उपादानोपादेयभावेन, हेतुफलभावेनेत्यर्थः । एकस्यामेव सन्ततौ किमित्याँह-आहितसामर्थ्यस्य २५ कर्मणः प्रतीत्य भवनद्वारेण फलदानात् कारणात्, अतो य एव सन्तानः कर्ता सामान्येन स एव (उप)भोक्तेति, यथोक्तमस्मृहद्धैः-

#### (विवरणम्)

(२२) तत्संस्कारनिबन्धनत्वेनेति । तस्य-ज्ञानस्य संस्कारः-वासनारूपो नि-बन्धनं-कारणं यस्य सारणादेस्तत् तथा तस्य भावः-तत्त्वं तेन ॥

१ 'विरागविरागमुक्ती' इति छ-पाठः । २ 'सन्तानान्तरे सन्तानान्तर॰' इति ङ-पाठः । ३ 'खाइ हित॰' इति छ-पाठः ।

्यः कुराले प्रवर्तते स यद्यपि तदेवं सर्वथा विनद्दयतिं' तथापि निरुध्य-मानः खानुरूपकार्योदेपादनसमर्थं सामर्थ्यं विज्ञानसन्ततौ आधाय 'निरुध्यते। यतः सामर्थ्यविरोषादुत्तरोत्तरक्षणपरिणामेन कालान्तर-परिणामसञ्जातवासनापरिपाकात्मकारिप्रखयसमवधानोपनीतप्रबोध्यत् फलमिष्टमनिष्टं चोपजायते, ततो न यथोक्तदोषः । प्रतीतश्चा-

(स्रो० ब्या०)

"यस्मिन्नेव तु सन्ताने आहिता कर्मवासना । फठं तत्रैव सन्ताने कर्पासे रक्तता यथा ॥"

तथाहि-यः कुराले प्रवर्तते स यद्यपि तदैव-प्रवृत्तिकाल एव सर्वथा विनर्यति तथापि निरुध्यमानः खानुरूपकार्योत्पादनसमर्थं सामर्थ्य विशिष्टं प्रतीत्योत्पादेन विज्ञानसन्ततावाधाय निरुध्यते । यतः सामर्थ्य विशिष्टं प्रतीत्योत्पादेन विज्ञानसन्ततावाधाय निरुध्यते । यतः सामर्थ्य विशेषादाहितात् उत्तरोत्तरक्षणपरिणामेन प्रशान्तवाहितया कालान्तर- अपरिणामेन सञ्जातश्रासौ वासनापरिपाकश्च, स एव आत्मकारी चासौ प्रत्ययश्च तस्य समवधानं तेन उपनीतप्रवोधात् सामर्थ्यविशेषात् फलमिष्ट- मृनिष्टं चोपर्जायते ततो न यथोक्तदोष ऐहिकामुष्मिकव्यवहारोच्छेदलक्षणः।

( विवरणम्)

<sup>(</sup>१४) प्रशान्तवाहितयेति । प्रशान्तः—निरुत्सुकः सन् वहिति—प्रवर्त्तते सर्व-र॰ कार्येषु यः स तथा तस्य भावः—तत्ता तया । कुशलानुष्ठातृपुरुषापेक्षया चेदं विशे-षणम्, अकुशलानुष्ठायिनस्त्वप्रशान्तवाहितेव ॥

<sup>(</sup>५-७) कालान्तरपरिणामसञ्जातवासनापरिपाकात्मकारिप्रत्ययसमव-धानोपनीतप्रवोधादिति सूत्रम् । अत्रैवं समासः—कालान्तरपरिणामेन सञ्जातो वासनायाः परिपाको यस्य सामर्थ्यविशेषस्य सः, तथाऽऽत्मानं कार्यसम्बन्धिनं कुर्वत ३५ इस्रेवंशीला आत्मकारिणः, ते च ते प्रत्ययाश्च—कारणानि तेषां समवधानं— निकटीभावः तेनोपनीतः—ढौकितः प्रवोधो यस्य स तथा । ततः कालान्तरपरिणामेन सञ्जातो वासनापरिपाकश्चासौ आत्मकारिप्रत्ययसमवधानोपनीतप्रवोधश्च तस्मात् सामर्थ्यविशेषात् ॥

<sup>(</sup>१६-१७) इष्टमनिष्टं चोपजायत इति । प्रशान्तवाहितायामिष्टम्, अन्यथा ३० त्वनिष्टमित्यर्थः ॥

९ सन्तुलनार्थं द्रष्टव्ये १३१ तमं पृष्ठं १३२ तमं च । २ 'स्पादने समर्थं' इति क-पाठः । ३ अनुष्टुप्। ४ 'जायतेऽतो न' इति ङ-प्राठः । ५ 'वहते प्रवर्तते' इति च-पाठः ।

यमर्थः। तथाहि-रसायनादिभिः प्रथमोपनिपातवेलायामाहितो वि-शेषो देहे तदुत्तरोत्तरावस्थाभेदोपजननेन पश्चाद् देहाद्यतिशयस्य बल-मेधा-ऽऽरोग्यादेर्निष्पादकः, तथा लाक्षारसनिषेकोपनीतसामध्यै भ मातुलिङ्गकुसुममुत्तरोत्तरविशेषोपजननेन फलोदरान्तवर्तिनः केश-रस्य रक्तताहेतुर्भवत्येवेति दष्टत्वान्मुच्यतामभिनिवेशवैशसम्॥

यचोक्तम्- 'मुक्तिरिप प्राणिनामसङ्गतैवेत्यादि यावदयं च प्रति-क्षणिनरन्वयनश्वरत्वे सत्यात्मादिवस्तुनो न घटामुपैति' इति, तद-प्ययुक्तम्, प्रतिक्षणिनरन्वयनश्वरात्मपक्ष एव युज्यमानत्वात् । १० तथाहि-नेरात्म्यवादिनः क्षणिकाः पदार्था यथाहेतुसन्निधानं वि-

(स्रो० व्या०)

प्रतीतश्चायमथीं लोकेऽपि । तथाहि-रसायनादिभिः-सञ्जीवनादिलक्षणैः प्रथमोपनिपातवेलायामाहितो विशेषो जरादिविधातबीजलक्षणः देहे तदु-तरोत्तरावस्थाभेदोपजननेन-विशिष्टविशिष्टतरभेदतः पश्चाद् देहा(च)ति-१५ श्वायस्य-प्रकृष्टदेहादेः बर्लमधारोग्यादेर्निष्पादको भवति । निदर्शनान्तरमाह तथेलादिना । तथा लाक्षारसनिषेकोपनीतसामध्यं मातुलिङ्गकुसुमं-षीजपूरकपुष्पमुत्तरोत्तरविशेषजननेन तत्सन्तान एव फलोदरान्तरवर्त्तिनः केशरस्य मातुलङ्गसम्बन्धिन एव रक्तताहेतुभेवलेव । इति-एवं दृष्टत्वात् कारणात् मुच्यतामभिनिवेशवैशसम्-अभिनिवेशव्यसनम् ॥

यचोक्तं सिद्धान्तवादिना—'मुक्तिरिप प्राणिनामसङ्गतैवेत्यादि यावदयं च प्रतिक्षणिनरन्वयनश्वरत्वे सत्यात्मादिवस्तुनो न घटामुपैति' तद्प्य-युक्तम् । कुत इत्याह—प्रतिक्षणिनरन्वयनश्वरात्मपक्ष एव युज्यमान-त्वात् मुक्तेः । एतदेवाह तथाहीत्यादिना । तथाहीति पूर्ववत् । नेरात्म्यवादिनः क्षणिकाः पदार्था यथाहेतुसन्निधानं ते विकियामात्मसात्कुर्वाणाः २५

(विवरणस्)

(२४-२५) नैरात्म्यवादिनः क्षणिकाः पदार्था इति। नैरात्म्यवादिनः—बौद्धस्य मते क्षणिकाः पदार्थाः विज्ञानसन्तानरूपा एवात्र गृह्यन्ते, तेषामेव 'समुपरोधद्देतुभिन् दृण्डादिभिर्यदा पीड्यन्ते' इत्यादि <sup>११</sup>विदोषणानां घटमानकत्वात् ॥

१ 'देहतदुत्तरो॰' इति ग्न-पाठः। २ 'रक्ततो हेतु॰' इति क-पाठः। ३ १३२तमे पृष्ठे। ४ 'प्रथमोपरिपात॰' इति क-पाठः। ५ 'देहोत्तरोत्तरा॰' इति ङ-पाठः। ६ 'सेधारोग्यनिष्पादको' इति ङ-पाठः। ७ 'दष्टान्तत्वात्' इति ङ-पाठः। ८ १३२तमे पृष्ठे। ९ 'प्राणिनामसम्भवेखादि' इति क-पाठः। १० 'पद्मथीं सं(१)विज्ञान॰' इति ख-पाठः। ११ 'विश्रोषानां' इति ख-पाठः।

त्रियामात्मसात्कुर्वाणाः समुपरोघहेतुभिर्यदा पीड्यन्ते दुःखिवदोषा-ध्यासितोत्तरक्षणोत्पत्तितस्ततस्ते निर्विद्यक्तोत्तरोत्तरक्षणसमुत्पादा-५ त्रिर्विण्णाः तदुत्तरोत्तरश्चतभावनादिना अक्किष्टानेकक्षणपरम्परो-त्पादेन दान-दम-संयमायनेकप्रकारश्चेभधर्माध्यासाद् रागादिबीजो-न्मूलनसमर्थमार्गभावनातः प्रतिकलमवदायमानविशुद्धपर्यन्तवर्त्ति-क्षणोत्पादाधिगतविमुक्तयः कथ्यन्त इत्यनवद्यम्; अन्यथाऽऽत्मनो व्यवस्थितत्वाद् वेदनाऽभावाद् भावेऽपि विकारान्तराभावात् प्रति-१० पक्षाभ्यासेनाप्यनाधेयातिशयत्वानमुक्तयसम्भवः। इत्येतदपि तत्त्वा-परिज्ञानविज्ञम्भितमेव, भवत्पक्षे कार्यकारणभावस्यैवायोगात्, अयोगश्च विकल्पानुपपत्तेः। तथाहि-तत् कार्यमुत्पद्यमानं नष्टाद्

### (सो० ध्या०)

श्वणिकतयेव समुपरोधहेतु भिः-ज्वरादिभिः यदा पीड्यन्ते दुःखविद्रोषा' ध्यासितोत्तरक्षणोत्पत्तितः प्रबन्धेन ततस्ते-श्वणिकाः पदार्था निर्विद्यक्तोसरोत्तरक्षणसमुत्पादात् प्रबन्धेन निर्विण्णाः सन्तः तदुत्तरोत्तरश्चतभावनादिना अक्किष्टानेकक्षणपरम्परोत्पादेन दान-दम-संयमाद्यनेकभकारग्नुभधर्माध्यासात्-प्रस्तुत्वर्षाध्यासेन रागादिबीजोन्मूलनसमर्थमार्गभावनातः, नैरात्म्यभाव इत्यर्थः, प्रतिकल्ञं कलां कलां प्रति अवदाय' मानाः-गुद्धमानाश्च ते विद्युद्धपर्यन्तवर्तिक्षणोत्पादाधिगतिविमुक्तयश्चेति
सँमासः त एवम्मूताः कथ्यन्त इत्यनवद्यम्। इत्यं चैतदङ्गीकर्त्तव्यमिति विपक्षे न्याम्
माह अन्यथेत्यादिना । अन्यथा-एवमनभ्युपगमे आत्मनो व्यवस्थितत्वात्
अप्रच्युतातुत्पन्नस्थिरकस्वभावतया वेदनाऽभावात् भावेऽपि वेदनाया विकारानतराभावात् प्रतिपक्षाभ्यासेनापि ग्रास्चविहितेन अनाधेयातिद्यायत्वाच
' कारणात् मुक्त्यसम्भवः । इति-एवं पूर्वपक्षमागङ्क्याह सिद्धान्तवादी-एतद्यिअनन्तरोक्तं तत्त्वापरिज्ञानविज्ञमिभतमेव । कथमित्याह-भवत्यक्षे कार्यकारणभावस्यैवायोगात् कारणात् । अयोगश्च अस्य विकल्पानुपपत्तेः ।
एनामेवाह तथाहीत्यादिना । तथाहीति पूर्ववत् । तत् कार्यमुत्पद्यमानं नष्टाद्

९ 'भावनादिना क्रिष्टा' इति ग-पाठः । २ 'शुभकर्मा॰' इति ग-पाठः । ३ 'समासत एव-

वा हेतुत उत्पर्धतानष्टाद् वा नष्टानष्टाद् वेति । कारणमप्यनेकमेकस्वभावस्य कार्यस्य जनकं भवेत्, यद्वाऽनेकस्वभावस्य, अथवेकमेकस्वभावस्य, यद् वा अनेकस्वभावस्येति सर्वथाऽपि दोषः । तथाहि— ५
न नष्टादुत्पर्यते, तस्य तदानीमसत्त्वात् तदहेतुकत्वापत्तेः, सदाभावाभावप्रसङ्गात् । नाप्यनष्टात्, कार्य-कारणयोयौंगपद्यापत्तेः,
सन्धेतरगोविषाणादिषु तदनभ्युपगमात्, अभ्युपगमे च प्रतीतिविरोधात् । नापि नष्टानष्टात्, नियोगतो विरोधापत्तेः, तस्यैव तथाभवनायोगात्, योगेऽप्यभ्युपगमप्रकोपादिति ॥

अथ तुलोन्नामावनामबद्धेतुविनाशकाले कार्योत्पादान्नायं दोष

### (स्वो० व्या०)

वा हेतुत उत्पचेत तदभावेऽनष्टाद् वा सैद्भाव एव नष्टानष्टाद् वेति। परिणैतिमत् कारणमपि तत् अनेकं-रूपादि एकस्वभावस्य कार्यस्य-विज्ञानादेः
जनकं भवेत्, यद्भाऽनेकस्वभावस्य चित्रधर्मणः। अथवेकं कारणं-रूपादेव १५
एकस्वभावस्य-रूपादेरेव कार्यस्य। यदि वाऽनेकस्वभावस्य-कार्यस्य एकमेव
कारणिमिति एतावन्तः पक्षाः। इह च सर्वथाऽपि दोषः। तमाह तथाहीत्यादिना। तथाहि-न नष्टादुत्पचते कारणात् कार्यम्, तस्य-नष्टस्य तदानींकार्यकाठे असत्त्वात्, तदहेतुकत्वापत्तेः तस्य-कार्यसाहेतुकत्वापत्तेः। एवं च
सदाभावाभावप्रसङ्गात्, तस्याहेतुकत्वाविशेषेणेति भावः। नाष्यमष्टात्, २०
कारणात् कार्यमुत्यदाद इति प्रक्रमः। कुत इत्याह-कार्य-कारणयोयोंगपचापत्तेः।
ततः किमित्याह-सव्येतरगोविषाणादिषु तदनभ्युपगमात्-कार्यकारणभावानस्युपगमात्, अभ्युपगमेऽपि तत्र कार्यकारणभावस्य प्रतीतिविरोधात्।
नापि नष्टानष्टात् कारणात् कार्यमुत्यवते, नियोगतो विरोधापत्तेः, नष्टानष्टिवरोधस्य अनुभवा-ऽनुमानास्यामितरोधेऽप्यस्युपगमविरोधादित्यर्थः। तथा चाह-२५
तस्यैव-कारणस्य तथा-कार्यतया भवनायोगात्, योगेऽपि तत्तत्स्वभावतया
अभ्युपगमप्रकोपादिति॥

अथ तुलोन्नामावनामवदिति निदर्शनम्। हेतुविनाशकाले कार्योत्पा-

१ 'तद्भाव एव' इति ङ-पाठः । २ 'णतिमतः कारण॰' इति ङ-पाठः । ३ 'अथेकं' इति ङ-पाठः । अमेकान्त॰ १८

## ( मूलम् )

इति समाधिरास्थीयते। तन्नापि वक्तव्यम्-कोऽयं हेतुविनाद्यः? किं हेतुखभाव एव, यथाऽऽहुः-''क्षणिस्थितिधमीभाव एव नाद्या इति?" भिंक वा हेतुप्रत्यस्तमयः, यथाऽऽहुः-''न भवत्येव केवलम्"?। किञ्चातः यदि हेतुखभावः सैव हेतु-फलयोयौंगपचापित्तः, तन्नाद्योत्पादयो-रेव तन्वात्, तयोश्च यौगपचाभ्युपगमात्। अथ हेतुप्रत्यस्तमयः, न तस्य कार्योत्पादसमानकालता, निःखभावत्वेन कादाचित्कत्वा-योगात्, तंन्वे वा तस्य सहेतुत्ववस्तुत्व(१त्वादि)प्रसङ्गादिति॥

स्यादेतद् द्वितीये क्षणे कार्यस्य सत्तोत्पादात्मिका। प्रथमे तु कारणं जातम् । तचाविनष्टमेव तदा। स हि तस्य खसत्तायाः कालः, क्षण-भावित्वात् तु तत् फलकाले निवर्त्तते, अनुवृत्तावपि तस्य नैरर्थकयं

### (स्वो० व्या०)

दात कारणात् नायं दोषः—अनन्तरोदित इति समाधिरास्थीयते।तन्नापि— १५ समाधी वक्तव्यं भवता—कोऽयं हेतुविनाशो नाम?। किं हेतुस्वभाव एव हेतुविनाशो यथाऽऽहुः तार्किकचूडामणयः—''क्षणस्थितिधर्माभाव एव नाश इति''? किं वा हेतुप्रत्यस्तमयः—हेतुविनाशः यथाऽऽहुः त एव—''न भवति एव केवलम्'' इति?। किश्चातः? उभयथाऽपि दोषः। तैमाह—यदि हेतुस्व-भावः हेतुविनाशः सैव हेतु-फलयोः। किमिलाह—यौगपद्यापत्तिः। कथ-२० मिलाह—तन्नाशोत्पादयोरेव—हेतुफलनाशोत्पादयोरेव तत्त्वात्—हेतुफलतत्त्वात् तयोश्च—तन्नाशोत्पादयोरोगपद्याभ्यपगमादिति।।

अथ हेतुप्रत्यस्तमयः –हेतुविनाशः न तस्य –हेतुप्रत्यस्तमयस्य कार्योत्पाद-समानकालता। कुत इत्याह – निःस्वभावत्वेन हेतुना कादाचित्कत्वायोगात् तस्य तत्त्वे वा – कादाचित्कत्वे वा तस्य सहेतुत्ववस्तुत्वादिप्रसङ्गादिति ॥ २५ स्यादेतदिति पूर्वपक्षोपन्यासः । द्वितीये क्षणे – कारणानन्तरभाविनि कार्यस्य सत्ता । किम्भूतेत्याह – उत्पादात्मिका। प्रथमे तु क्षणे कारणं जातम् । तच कारणमविनष्टमेव तदा – स्वक्षणे । किमित्यत आह – स यसात् तस्य – कारणस्य स्वसत्तायाः कालो वर्तते क्षणभावित्वात् तु तत् – कारणं फलकाले निव-र्तते, द्वितीयक्षण इत्यर्थः । अनुवृत्ताविष तस्य – कारणस्य फलकाले नैर्थक्यं

९ 'तत्त्वे वा, सहेतु॰' इति ग-पाठः । २ 'भावो नाश॰' इति জ-पाठः । ३ 'तथाऽऽह' इति জ-पाठः । ४ 'सलक्षणे' इति জ-पाठः ।

## ( मूलम् )

निष्पत्तेस्तदानीं कार्यस्य,तिदृत्थं कारणक्षणानन्तरभावित्वात् कार्यस्य अविनष्टाच हेतोरुत्पादः, न च यौगपद्यप्रसङ्ग इति। एतद्प्यचारु, स्वतन्त्रविरोधात्, कारणभावाविच्छेदित्वेन कार्यभावस्यान्वयापत्तेः, भ भावाविच्छेदस्यान्वयत्वात्, तस्य चेत्थमङ्गीकरणात्, सदैव भावाभावाभावादिति। कारणभावाद्वय एव कार्यभाव इति चेत्, न, एकान्तेन अन्यत्वासिद्धेः, तत्त्वतो भेदकाभावात् तदितिरिक्तक्षणानभ्यपगमात्, अभ्युपगमे तदक्षणिकत्वप्रसङ्गात् तस्याप्यपरक्षणानुपन्यतः अनवस्थापसङ्गात्, अप्रसङ्गेऽपि तद्भावाभेदकत्वेनान्वयापत्तेः, १०

#### (स्वो० व्या०)

निष्पत्तेः कारणात् तदानीं — द्वितीयक्षणे कार्यस्य, तदित्यं कारणक्षणानन्तरभावित्वात् कार्यस्य । किमिलाह — अविनष्टाच हेतोरुत्पादः कार्यस्य
न च यौगपद्यप्रसङ्गो हेतु-फलयोरिति । एतदाशङ्गाह — एतदप्यचारु । कुत
इल्लाह — स्वतन्त्रविरोधात् । एनमेवाह — कारणभावाविच्छेदित्वेन उक्तनीतेः १५
कार्यभावस्य अन्वयापत्तेः कारणात् । आपित्रश्च भावाविच्छेदस्यैवान्वयत्वात् तस्य च — भावाविच्छेदस्य इत्थम् — उक्तनीलाऽङ्गीकरणात् । भावार्थमाह —
सदैव भावाभावाभावात्, नाशाव्यवधानादिति । कारणभावादन्य एव
कार्यभाव इति चेत्, नैवं भावाविच्छेद इल्लिभायः । एतदाशङ्गाह — न, एकानतेन — सर्वथा अन्यत्वासिद्धेः । असिद्धिश्च तत्त्वतः — परमार्थेन भेदका - २०
भावात् । अभावश्च तदितिरिक्तक्षणानभ्युपगमात् — कारणभावाद्यतिरिक्तक्षणसाक्षणिकत्वप्रसङ्गात् । असङ्गश्च तस्यापि — क्षणस्य अपरक्षणानुपपत्तेः ।
अनुपपतिश्च अनवस्थाप्रसङ्गात् तस्याप्यपरक्षणाभावेनाक्षणिकत्वात्, क्षणोऽस्य

#### (विवरणम्)

ŞΨ

<sup>(</sup>१८) **नाञ्चाव्यवधानादि**ति । नाञ्चेनाव्यवधानं नाञ्चवधानं तस्माद् । भावा-नन्तरं भाव एवोत्पन्नो न तुच्छोऽभाव इति भावाविच्छेदादन्वय एव ॥

<sup>(</sup>२१-२२) कारणभावाद्यतिरिक्तक्षणानभ्युपगमादिति । कारणस्य भावः— सत्ता कारणभावः । 'आदि'शब्दात् कार्यभावपरिष्रहः । तदतिरिक्तक्षणस्यान-भ्युपगमात् ॥

१ 'विच्छेदस्त्वान्वय॰' इति क-पाठः । २ 'अन्यथासिद्धः' इति ङक्पाठः ।

90

२५ .

## (मूलम्)

डभयत्र भावाविशेषादिति । आकारादिभेदादविशेषासिद्धिरिति चेत्, न, तद्रद् भावभेदाभावात् तथाऽनुभवसिद्धत्वात्, अन्यथा - ५अन्यतराभावापत्तेः, तदात्मनाऽपि विशेषात्, तत्त्तथाऽभावेन तद-दलत्वाचेति ॥

स्यादेतत्-हेत्वनिवृत्तिपक्षे तत्तादवस्थ्येन हेतुफलभावानुपपत्तेः निवृत्त्यनिवृत्तिपक्षस्य चं विरुद्धत्वात्, तन्निवृत्तावेव तदनन्तरभावि-त्वेन तद्भावैसिद्धिः गत्यन्तराभावादिति, न, अनेकदोषप्रसङ्गात्,

#### (स्वो० व्या०)

अस्तीति क्षणिक इति कृत्वा । अप्रसङ्गेडापे अनवस्थायाः तद्भावाभेदकत्वेनकारणादिभावाभेदकत्वेन हेतुना । किमित्याह-अन्वयापन्तेः । भावार्थमाहडभयत्र-कारणे कार्ये च भावाविद्योषादिति । आकारादिभेदात् तयोः अविद्योषासिद्धिरिति चेद् भावस्य। एतदाशङ्क्ष्याह-न, तद्धत्-आकारादिभेदवत् अभावभेदाभावात्, कार्य-कारणयोरिति प्रक्रमः । अभावश्च तथाऽनुभवसिद्धत्वात् भावाभेदतयेति । इत्यं चैतदङ्गीकर्त्तव्यमित्याह-अन्यथा-एवमनस्युपगमे अन्यतरस्य-कारणतादेरभावापृत्तेः । आपत्तिश्च तदात्मनाऽपि-भावात्मनाऽपि
विद्योषात् । उपचयमाह-तथा तत्त्तथाडभावेन तस्य-कारणस्य तथा-कार्यतया अभावेन हेतुना । किमित्याह-तददलत्वाचेति तस्य-कार्यस्यानुपादानत्वाचेति । २० न हि सर्वथा कारणनिवृत्तौ अभावाहते कार्यस्योपादानमिति भावनीयम् ॥

स्यादेतत्-हेत्वनिवृत्तिपक्षे कारणनिस्यतया तत्तादवस्थ्येन तस्य-हेतोः तादवस्थ्येन हेतुना हेतुफलभावानुपपत्तेः निवृत्त्यनिवृत्तिपक्षस्य च हेतुगतस्य विरुद्धत्वात् तिन्नवृत्तावेव-हेतुनिवृत्तावेव तदनन्तरभावित्वेन-हेत्वनन्तरभावित्वेन तद्भावसिद्धिः-फलभावसिद्धिः गत्यन्तराभावादिति ।

#### (विवरणम्)

(१७-१८) भावात्मनाऽपि विशेषादिति। यदि हि कार्य-कारणयोः परस्परं भावात्मनाऽपि—सत्तारूपेण विशेषः स्थात् तदाऽन्यतरस्य भाव एव स्थात्; यतो भावात्मना विशेषस्तदैव भवति, यदि एकः कश्चिद् भावः सत्ताभावो भवतीति॥

१ 'तत्तथाऽभावेनातददल्रःवा॰' इति क-पाठः । २ 'च' इति पाठो ग-प्रतौ नास्ति । ३ 'सिद्धेः गत्य॰' इति ग-पाठः ।

(भूलम्)

तिन्नवृत्तावेव तदनन्तरभावित्वे तस्य परमार्थतोऽसत एव सद्भावा-पत्तिः, अपरस्य तथाभाविनोऽभावात्, सा चायुक्ता निरुपाख्यस्य खरविषाणादेरिव जन्मार्थविद्योषायोगात्, अन्यथा सर्वे एवासन्तः ५ यतः क्रुतश्चिजन्मासादयेयुरिति हेतुफलनियमो न भवेत्॥

स्यादेतत् प्रतिनियतशक्तयो हि भावास्तेभ्यः कुतश्चित् किञ्चिदे-वोत्पचते, न सर्वमसत्त्वाविशेषेऽपीति, तदयुक्तम् । यदि हि कार्यैः संक्कि(१श्वि)ष्टमूर्त्तयः प्रत्ययाः स्युस्तदा तेषां प्रतिनियतकार्यसम्बन्ध-

(स्वो० व्या०)

एतदाशङ्गाह-न,अनेकदोषप्रसङ्गात्। एनमेवाह-तिशृक्तावेव-हेतुनिवृत्तावेव तदनन्तरभावित्वे-हेत्वनन्तरभावित्वे (तस्य-) फलस परमार्थतः असत एव सङ्गावापित्तः। कथिमत्याह-अपरस्य-कस्यचित् तथाभाविनः फलतया भाविनोऽभावात्। सा चायुक्ता असत एव सङ्गावापितिरिति निरुपारुयस्य खरविषाणादेरिवेति निदर्शनं, जन्मार्थविशेषायोगादिति युक्तिः। इत्यं १५ चैतदङ्गीकर्त्तव्यमित्याह-अन्यथा सर्वे एवासन्तः वान्ध्येयादयः यतः कृत-श्चिजन्मासादयेयुरिति कृत्वा हेतुफलनियमो न भवेत्॥

स्यादेतत्-प्रतिनियतशक्तयो हि भागस्तेभ्यः-भावेभ्यः कुतश्चित्-भावात् किञ्चिदेवोत्पद्यते, न किञ्चिदेवोत्पद्यते । न सर्वमसक्त्वाविशेषेऽपि इति । एतदाशङ्गाह-तदयुक्तम् । कथिमलाह-यदि हि कार्यैः संशिष्ठष्ट-२० मूर्त्तयः प्रत्ययाः स्युस्तदा तेषां-प्रत्यानां प्रतिनियतकार्यसम्बन्ध-

## (विवरणम्)

- (१३-१४) अपरस्य कस्यचित् तथाभाविनः फलतया भाविनोऽभावादिति। सर्वथा कारणनिर्वृत्तौ कार्यसत्तामङ्गीकियमाणायां नास्त्यभावमपहाय अपरः कश्चिद् बस्तुविशेषो यः कार्यक्रपतया परिणतिं लभत इत्यर्थः। अतः सामर्थ्यादसत एव २५ सद्भावापत्तिरायाता।।
- (१५) जन्मार्थविशेषायोगादिति । जन्म-उत्पाद्रुक्षणो योऽर्थविशेषः-धर्म-भेद्रूपस्तस्याभावादभावस्य-तुच्छरूपस्य ह्यभावस्य नास्ति जन्मछक्षणार्थविशेषः । अन्यथा वान्ध्येयादीनामपि जन्म स्यात् ॥
- (२०-२१) कार्यैः संक्कि(१११८)ष्टमूर्त्तयः प्रत्ययाः स्युरिति । शक्तिरूपतया ३० यदि कार्यीण कारणेषु भवेयुरित्यर्थः ॥

<sup>9 &#</sup>x27;असत्य एव' इति इ-पाठः । २ 'भावा वर्तन्ते तेभ्यः' इति इ-पाठः । ३ 'सङ्क्षिष्टमूर्त्तयः' इति क-पाठः ।

भावात् तस्मिन् कार्यं द्याक्तिनियमः स्यात् । न चैतदेवं, सतोऽसता संश्लेषायोगात्, तस्मान्निरविधकमेव सामर्थ्यमवस्थितमिति सर्वतः भर्मवस्योत्पत्तिप्रसङ्गो दुर्निवारः। स्यादेतत् न दुर्निवारः, सामर्थ्यप्रतिनियमवर्मितेषु भावेषु तदप्रवृत्तेः । यदेव हि यदुत्पादने द्याक्तं तत एव तदुत्पादः, नान्यतः। सा च तस्य सामर्थ्यप्रतिनियतिः खहेतोः तस्याप्यात्मनिमित्तादिति अनादित्वात् कार्यकारणपरम्पराया नान-वस्थाऽपीष्टवाधिका। आदौ हि परिकल्प्यमाने तस्याहेतुकत्वं स्यात्। अत्वायुक्तम्, निस्यं सदसत्त्वापत्तेः, अत एव न कार्यसंश्लेषाभावतः कारणस्य निरवधिकसामर्थ्यदोषः हेतुपरम्परातस्तस्यैव तथास्वभाव-त्वादिति ॥

किश्र कारणस्य कार्यस्वभाववियोगादेव कारणत्वव्यवस्थितिः।

(स्वो० व्या०)

भावात् कारणात् तस्मिन् कार्यं प्रतिनियत एव द्यक्तिनियमः स्यात् अविभावेनित भावः । न चैतदेवं कथिमलाह—सतः—कारणभावस्य असता— कार्यभावेन संश्लेषायोगात् त्सान्निरविधकमेव सामध्यं कारणभावस्य अवस्थितम् । इति—एवं सर्वतोऽभावात् सर्वस्योत्पत्तिप्रसङ्गो दुर्निवार इति भावनीयम् । स्यादेतत्—न दुर्निवारः सामध्यप्रतिनियमवर्मितेषु भावेषु—पदार्थेषु तद्प्रवृत्तेः—सर्वस्योत्पत्तिप्रसङ्गस्याप्रवृत्तेः । यदेव हि कारणं यदुत्पादने द्याक्तं—यत्कार्योत्पादने समर्थं तत एव कारणात् तदुत्पादः— तत्कार्यप्रभवः, नान्यतः—कारणान्तरात् । सा च तस्य सामध्यप्रतिनियतिः विविधितकारणस्य स्वहेतोस्तस्यापि एषा आत्मिनिमत्तादपरतः । इति— एवमनादित्वात् कार्यकारणपरम्पराया न अनवस्थाऽपि इष्टवाधिका । अवदो हि परिकल्प्यमाने तस्य—कार्यादेरहेतुकत्वं स्यात् । तचायुक्तम-हेतुकत्वम् । कृत इलाह—नित्यं सदसन्त्वापत्तेः, प्रक्रमात् कार्यादेरिति, अत एव न कार्यसंश्लेषाभावतः कारणस्य निरवधिकसामर्थ्यदोषः, हेतुपरम्परा-तस्तस्यव—कारणस्य तथास्वभावत्वात्—विशिष्टकार्यजननस्वभावत्वादिति ॥ अस्युचयमाहं किञ्चेलादिना । किञ्च कारणस्य कार्यस्वभाववियोगादेव

१ 'परिकल्पमाने' इति क-पाठः । २ 'कार्य्यश्चेषाभावतः' इति ग-पाठः । ३ 'स्यात्' इति ग-प्रतौ न विद्यते । ४ 'प्रकृतेः सर्वतः सर्व०' इति क-पाठः ।

यदि हि कार्यस्रभावसम्बद्धं कारणं भवेत् तदा कार्यमपि कारण-विन्नष्पन्नमेव। इति किं कुर्वत् कारणं स्यात्?। किश्च कियमाणं कार्यमिति व्यतिरिक्तावधिविकलमेवोक्तवद् विशिष्टं तत्सामध्य- ५ मिति यथोक्तदोषाभावः। एतद्प्यसमीचीनम्, प्रलापमात्रत्वात्। तथाहि—'यदेव हि यदुत्पादने शक्तं तत एव तदुत्पादः, नान्यतः'' इस्तत्र न सामध्यप्रतिनियतिस्तदितरेकेण, अपि तु तत्सत्तामात्रम्। तच सर्वासतामविशिष्टम्। इति कथं ततस्तस्यैवोत्पादः?। तस्यैव तथास्वभावत्वादिति चेत्, असत्तामात्रगोचरमिदमस्य अकारण-१० वत्सलत्वं न तदविशेषे विशेषप्रवृत्त्येदमपनेतुं न्याय्यम्। असतः

(स्वो० व्या०)

किमित्याह-कारणत्वव्यवस्थितिः। यदि हि कार्यस्वभावसम्बद्धं कारणं भवेत् तदा-तिस्मन् काले कार्यमपि कारणविश्वष्यसमेव । इति-एवं किं कुर्वत् कारणं स्यात् ?। न किञ्चदपीलर्थः। किञ्च कियमाणं कार्यमिति-एवं ध्य व्यतिरिक्तावधिविकलमेव अभूतभवनतया उक्तवद् विशिष्टं हेतुपरम्परात एव तत्सामर्थ्यमिति-एवं यथोक्तदोषाभावः। एतदप्यसमीचीनम्-अशोभनम् । कुत इसाह-प्रलापमात्रत्वात् । एतदेवाह तथाहीसादिना । तथाहीति पूर्ववत्। यदेव हि यदुत्पादने दाक्तं तत एव तदुत्पादः, नान्यत इत्यत्र न सामर्थ्यप्रतिनियतिर्भवलारिकल्पिता तदतिरेकेण-अधिकृतशक्तय-२० तिरेकेण, अपि तु तत्सत्तामात्रम्-अधिकृतकारणसत्तामात्रमेकान्तेनैकस्वभावं तच-तत्सत्तामात्रं सर्वासतामविशिष्टमेकस्वभावतया । इति-एवं कथं ततः-तत्सत्तामात्रात् तस्यैव-विवक्षितस्य कार्यस्यासत उत्पाद इति सर्वासदविशिष्टतया तस्य न युक्तोऽयिमस्यभिप्रायः । एतदनादृत्य आह्-तस्यैच-तत्सत्तामात्रकस्य तथास्वभावत्वात्- विविक्षितसञ्जननस्वभावत्वात् । इति चेत्, एतदाशङ्गाह- २५ असत्तेत्यादि । असत्तामात्रगोचरं वस्त्रश्चित्या इदं-तथाखभावत्वं नाम अस्य-अधिकृतसत्तामात्रस्य अकारणवत्सलत्वमवधिरहितं तथास्त्रभावत्वं न तद-विद्रोषे-असत्तामात्रविशेषे सति विद्रोषप्रवृत्तया-असिंद्रशेषगोचरतया इदं-तथास्वभावत्वमकारणवत्सलाख्यमपनेतुं न्याय्यम्। अपनीयते च ततोऽसद्विशेष-

१ द्रष्टव्यं १४२तमं पृष्ठम् । २ 'प्रतिनियमस्तद्ति॰' इति क-पाठः । ३ 'कारणवशानिष्पन्न॰' इति ङ-पाठः । ४ 'विवक्षितासज्जनन॰' इति ङ-पाठः । ५ 'मात्रे गोचरं' इति ङ-पाठः । ६ 'तद्विशेषे सत्ता॰' इति ङ-पाठः ।

20

## (मूलम्)

को विशेष इति चेत्, वयमप्येतदेव बूम इत्यनुपालम्भ एषोऽ-स्मद्विधानाम् । तत्त्रथास्त्रभावत्वविभवप्रतिनियमाददोष इति चेत्, भवत्यदोषो यस्य कस्यचिदसतः तत्सम्पादनेन, नियमतत्सम्पादनं तु तद्विशेषाधायीति तद्विशेषत्वादेव न सर्वथा तदसन्वमिति परि-चिन्त्यतामेतत्। एवं च निरवधिकसामध्यदोषस्तदवस्य एव । सति

#### (स्वो० व्या०)

भावनेति भावनीयम्। असतः को विशेष इति चेत् निरुपाख्यतया, न
किश्विद्यर्थः। एतदाशङ्गाह—वयमप्येतदेव बूम इति—एवमु(१मनु)पालम्भ
एषोऽस्मद्विधानां—सर्वासदिविशिष्टजननैकखभावतः असिद्धिशेषभवनवादिपर्यनुयोगपराणाम्। तत्त्वथाखभावत्वविभवप्रतिनियमात् तस्य—अधिकृतसत्तामात्रस्य
तथाखभावत्वविभवप्रतिनियमात्—कार्यविशेषकरणखभावत्वविभवप्रतिनियमाददोषः
इति चेत् अनन्तरोदितः। एतदाशङ्गाह—भवत्यदोषो यस्य कस्यचिदसतो
प्रस्तिवशेषाधायि—अधिकृतसत्तामात्रस्य तथाखभावत्वविशेषाधायि। इति—एवं
तद्विशेषत्वादेव—अधिकृतसत्तामात्रस्य तथाखभावत्वविशेषादेव न सर्वथा
तदसत्त्वं—भाविकार्यासत्त्वमविभावेनाधिकृतभावविशेषत्वादिति परिचिनत्यतामिति। एवं चक्तत्वा निरवधिकसामध्यदेवेषस्तदवस्य एव य उक्तः

#### (विवरणम्)

(११-१२) सर्वासदिविशिष्टजननैकस्वभावतः असिद्धेशेषभवनवादिपर्यनु-योगपराणामिति । असिद्धेशेषस्य भवनम्—उत्पादं वदतीत्येवंशीलोऽसिद्धिशेषभवन-वादी तत्पर्यनुयोगः परः—प्रकृष्टो येषां ते तथाविधाः । तेषां क्रतो यदसिद्धेशेषभवन-मिस्राह्—अविशिष्टः सन् जननोऽविशिष्टजननः सर्वासतामविशिष्टजनन एकः २५ स्वभावो यस्य वस्तुनस्तत् तथा तस्मात् ॥

(१३) कार्यविशेषक(?का)रणस्वभावत्वविभवप्रतिनियमादिति । कार्यविशेष षस्य कारणं-प्रतिनियतकार्यहेतुः स्वभावो यस्य तत् तथा, तस्य भावः कार्यविशेष-कारणस्वभावत्वम्, तदेव विभवः-विभूतिस्तस्मात् प्रतिनियमः-नैयत्यं तस्मात् ॥

१ 'तो चिद्विशेष॰' इति ङ-पाठः । ूर 'विशिष्टजननः सर्वाशतामविशिष्ट॰' इति ख-पाठः ।

हि बीजादिसत्ताकाछेऽङ्करादीनां तथाभाविनाऽपि रूपेण सर्वथाऽ-सत्त्वादङ्करादिपतिनियतशक्तीदं कारणमिलेवं सावधिकः सामध्ये-नियमो नास्तीलयमथींऽसाभिर्विवक्षितः, स चापरिहृत एव, सर्वथार प्रतियोग्यभावादिति॥

स्यादेतत्-अङ्करादौ यत् सामध्येमुदितं बीजादेस्तत् तदा विशेषतो व्यपदेष्टुमशक्यम्, अवध्यनिष्पत्तेः; तत्र तु तत् सिद्धमेव, यतोऽ-नन्तरमङ्कराद्युत्पत्तिः, सित च तादृशि वस्तुनि तथाव्यपदेशनिवृत्ता-विषे न किश्चिद् व्याहन्यते; न हि नामायत्ता वस्तूत्पत्तिः, तस्या- 10 प्रयोजकत्वादिति। एतद्प्ययुक्तम्, तत्त्वतो विहितोत्तरत्वात्। तथाहि-

### ( खो० व्या० )

प्राक् । एतद्रावनायैवाह—सित हीत्यादि । सित यसाद् वीजादिसत्ताकाले अङ्करादीनां—कार्याणां तथा—तत्प्रतिनियततया भाविनाऽपि रूपेण सर्व-थाऽसत्त्वात् अङ्करादिप्रतिनियतद्यक्तीदं कारणं—बीजादि इत्येवं साव-१५ धिकः सामर्थ्यनियमो नास्तीत्ययमर्थोऽस्माभिविवक्षितः प्राक् । स च भवता अपरिहृत एव, सर्वथा प्रतियोग्यभावात्, तदभावे स्वभाव-प्रतिनियमाभावादित्यर्थः ॥

स्यादेतत्-अङ्करादौ-कार्ये यत् सामध्यमुदितं बीजादेः-कारणस्य तत् तदा-कारणकाले विशेषतो व्यपदेष्टुमशक्यम्। कृत इत्याह-अवध्य-२० निष्पत्तेः; तत्र तु-बीजादौ तत् सिद्धमेव सामध्यम्। कथिमत्याह-यतोऽन-न्तरमङ्कराद्युत्पत्तिः सति च ताहिश वस्तुनि वस्तुश्चित्या तथाव्यप-देशिनिवृत्तावष्यवध्यमावेन न किञ्चिद् व्याहन्यते, तात्त्विकहेतुभावसिद्धेः। न हि नामायत्ता वस्तृत्पत्तिः, तस्याप्रयोजकत्वात् नाम्न इति। एतदा-शक्क्याह-एतद्प्ययुक्तं परोक्तम् । कृत इत्याह-तत्त्वतो विहितोत्तरत्वात्।२५

#### (विवरणम्)

(१७-१८) तदभावे स्वभावप्रतिनियमाभावादिति। तस्य-प्रतियोगिनः कार्यस्य शक्तिह्रपतयाऽपि कारणेऽभावे सति स्वभावे प्रतिनियमस्य-प्रतिनियतस्यैव कार्यस्य कारणं-जनकमित्येवं छक्षणस्याभावात् ॥

१ 'भावात एतदभावे' इति कु-पाठः । २ 'तादशवस्तुनि' इति कु-पाठः । अनेकान्त॰ १९

न बीजादाबुदितसामध्य तदितरेकेण, अपि तु तत्सत्तामात्रमिति तदेवावर्त्तते । न चाङ्करादौ सामध्यमिति तदा परिज्ञानोपायः, ५सर्वासद्भिविक्ततत्सत्तामात्रवेदनात् । न च तत्तत्खभावतया तदुप-लम्भ एव, सर्वथाऽवध्यभावे तत्तत्खभावतासिद्धेः । न च खहेतु-सामध्यतस्तित्सिद्धिः, तत्राप्युक्तदोषानितवृत्तेः । न च तत्रापि खहेतुसामध्यमेव परिहारः, तुल्यदोषतयोपघातात् । न चानादि-हेतुपरम्परा उपघातत्राणम्, अत एव हेतोः, प्रमाणानुपपत्तेश्च, १०तसान्न तत्त्वथाभावसङ्गतां तद्योग्यतां विहाय अपरस्तत्परिज्ञानो-

(स्वो० व्या०)

एतदेव योजयित तथाहीत्यादिना । तथाहि न बीजादौ-कारणे उदितसामध्यं अङ्करादिनिबन्धनं तदितरेकेण-बीजायितरेकेण, अपि तु तत्सत्तामात्रं- बीजादिसत्तामात्रम्। इति-एवं तदेवावर्त्तते, प्रागुक्तमिति । न चाङ्करादौ-कार्ये भ्रसामध्यमिति-एवं तदा-बीजकाले परिज्ञानोपायः । कुत इत्याह—सर्वा-सिद्धिविक्ततत्सत्तामात्रवेदनात् । न च तत्तत्त्स्त्रभावतया-बीजादेरङ्करादिजननस्वभावतया तदुपल्लम्भ एव-अङ्कराद्युपलम्भ एव, उपाय इति वृतते । कुत इत्याह—सर्वधाऽवध्यभावे तत्तत्स्त्रभावतासिद्धेः-बीजादेरङ्करादिजननस्वभावतासिद्धेः । न च स्वहेतुसा- मध्यतस्तितिसिद्धिः-तत्तत्स्त्रभावतासिद्धिः । कुत इत्याह—तत्रापि-स्वहेतुसामध्ये उक्तदोषानित्वृत्तेः कारणात् । न च तत्रापि-अधिकृतहेतुसामध्ये स्वहेतु-सामध्यमेव परिहारः अपरहेत्वपेक्षया । कुत इत्याह—तुल्यदोषतया कारणेन उपघातात् हेतोः। न चानादिहेतुपरम्परा प्रागुपन्यस्ता उपघातत्राणम् । कुत इत्याह—अत एव हेतोः, तुल्यदोषतयोपघातादित्यर्थः। उपचयमाह—प्रमाणा- कुत इत्याह—अत एव हेतोः, तुल्यदोषतयोपघातादित्यर्थः। उपचयमाह—प्रमाणा- वृत्यपत्तेश्य—अनादिहेतुपरम्पराप्राहकप्रमाणाभावात् , आदिपरिकल्पनादोषप्रमाणस्य च जातिरूपत्वादिति । तस्मादित्यादि । यस्मादेवं तस्मात् न तत्त्वथाभाव-

(विवरणम्)

(१८-१९) तत्तत्स्वभावतासिद्धेरिति । तस्य-बीजादेस्तत्स्वभावता-अङ्करादि-जननस्वभावता तस्याः सिद्धिः(१द्धेः) ॥

३० यूद्यप्यनादिहेतुपरम्पराप्राहकं प्रमाणं नास्ति तथाप्यादिपरिकल्पनायां दोषास्ते प्रमाणं भविष्यन्तीत्याशक्क्याह–(२५-२६) **आदिपरिकल्पनादोषप्रमाणस्य च** 

१ 'कार्यसामर्थ्य॰' इति क-पाठः । २-३ 'भावताऽसिद्धः' इति क-पाठः ।

90

## (मूलम्)

पायः। न विशिष्टं सामर्थ्यं न 'हेतुफलभावनियमः सर्वथाऽसदुत्पचत इति प्राप्त्या न कचिद् व्यवस्थासिद्धिरिति॥

स्यादेतन्न वै काचिदुत्पत्तिभीवव्यतिरिक्ताऽस्ति यामाविश्वदसदु- ५ त्पचत इत्युच्यते, किन्तु कुतश्चिद् वस्तुनोऽनन्तरं कस्यचिद् वस्तुनो नियमवतः सत्ता सैव तदात्मिकोत्पत्तिरिभधीयते। न त्वियं केन-चित् सम्बद्धा। सा च प्राग् नासीदित्यसदुत्पचत इति व्यवहियते, न पुनरसतोऽवस्थान्तरावेशस्तदिति। अन्नोच्यते-यत्किश्चिदेतत्,

#### (स्रो० व्या०)

सङ्गतां-न कारणस्थैव कार्यभावसङ्गतां तद्योग्यतां-कार्ययोग्यतां विहाय अपरः-अन्यस्तत्परिज्ञानोपायः-अधिकृतसामर्थ्यपरिज्ञानोपायः। न विशिष्टं सामर्थ्यं तत्तथाभावसङ्गतां तद्योग्यतां विहायावध्यभावेन न हेतुफलभावनियमः [तत्तथाभावसङ्गतां तद्योग्यतां विहाय] सर्वथाऽसदुत्पद्यते । इति-एवं प्राप्त्या न कचिद् व्यवस्थासिद्धिर्विशिष्टसामर्थ्यादाविति ॥

स्यादेतत्-न वै काचिदुत्पत्तिभीवव्यतिरिक्ताऽस्ति-विद्यते याम्-उत्पत्तिमाविद्यात् सत् असदुत्पचतं ईत्युच्यते, किन्तु कुतश्चिद् वस्तुनो विशिष्टादनन्तरं कस्यचिद् वस्तुनो नियमवतः-अव्यभिचारिणः सत्ता भवति, सैव-सत्ता तदात्मिका-सत्तात्मिका उत्पत्तिरभिधीयते । न त्वियम्-उत्पत्तिः केनचिद् वस्तुसम्बद्धा । सा च-उत्पत्तिः प्राग्-अधिकृतक्षणाञ्चा-२० सीदिति कृत्वा असदुत्पचत इति-एवं व्यवह्रियते; न पुनरसतः अवस्थान्तरावेदास्तत् सदिति । एतदाशङ्काह-अत्रोच्यते । यत्किश्चित्-

#### (विवरणम्)

जातिरूपत्वादिति । आदिपरिकल्पनायां दोषाः-नित्यं सत्त्वमसत्त्वं चेत्यादैयस्त एव प्रमाणं तस्य पुनर्जातिरूपत्वात् । अयमभिप्रायः-अनादिहेतुपरम्परामाहकप्रमाणस्या-२५ भावे आदिपरिकल्पनादोषप्रमाणं प्रमाणाभासमेव वोध(१६४)स्य(१म्) ॥

१ 'हेतूत्पत्तिफलभावनियमः' इति क-पाठः । २ 'सर्वथा सदु॰' इति क-पाठः । ३ 'तदा-त्मकोत्पत्ति॰' इति क-पाठः । ४ 'इत्युच्येत' इति ङ-पाठः । ५ 'दयस्त एतत् प्रमाणं तत् प्रमाणं तस्य' इति ख-पाठः ।

अविचारितरमणीयत्वात् । तथाहि-नोत्पत्तिभीवव्यतिरिक्ता । न चासी गर्भवत् कारणान्निष्कामित, न चाम्बरतलात् पतित, न 'चास्ति सर्वथा प्राक्त, न चासत् सद् भवति, भवति च कस्यचिदन-न्तरं-मरणसमय एवास्य रहितस्तदन्वयेन तत्सामर्थ्यप्रभवो नियम-वाँश्चेति को न्वस्तप्रायमान इत्थं भाषते, अवोधग्रहगृहीताचापरः अनुवक्तीत्यपकण्यमेतत्। आह-एवमिष पारिशेष्याँनाश्रयणे हेतुफल-भावोच्छेददोषोऽनिवारितप्रसरः, हैत्विनवृत्तिपक्षे तत्तादवस्थ्यात्,

(स्वो० व्या०)

असारमेतत्-अनन्तरोक्तम्, अविचारितरमणीयत्वात् हेतोः। एतदेवाह (तथाहीत्यादिना) नोत्पत्ति भावच्यतिरिक्ता। न चास्नौ-भावो गर्भवत् कारणान्निष्कामति, मातुरुद्रादिति गम्यते, न चाम्बरतलात्-आकाशतलात् पतिति
सहसा, न चास्ति सर्वथा-सर्वैः प्रकारैः प्राग्, उत्पत्तेरिति प्रक्रमः, न चासत्
असद् भवति, अभावस्य भावत्विवरोधात्, भवति च कस्यचित्-वस्तुनोऽनन्तरं मरणसमय एवास्य-कस्यचित् रहितस्तदन्वयेन-तत्तद्भावापत्यभावतः
तृत्सामध्यप्रभवः-अनन्तरातीतवस्तुशक्तिजन्मा नियमवाँ भावः स एव
नापरः। इति को न्वस्त्रभायमावः सन् इत्थं भाषते १। अबोधग्रहगृहीताचापरः-अन्यः अनुवक्ति को न्वपरः?, न कश्चिदित्यर्थः। इत्यपकण्यमेतत्।
असह-एवमपि सति पारिशेष्यानाश्रयणे हेतुफलभावोच्छेददोषः।
किमित्याह-अनिवारितप्रसरः। कथिमत्याह-हेत्वनिवृत्तिपक्षे तत्तादव-

(विवरणम्)

<sup>(</sup>६) मरणसमय एवास्येति । विनाशसमये एव मृदादेर्घटादिरुत्पद्यत इत्यर्थः । एतच 'कस्यचिद्नन्तरम्' (५-६) इत्यस्येव सौत्रपदस्य व्याख्यानं कृतं सुखावबोधाय सूत्रकृता ॥

२५ (२०) पारिशेष्यानाश्रयणे इति । हेतोरनिवृत्तिपक्षे साङ्ख्याभिमते तादवस्थ्या-द्धेतोर्न घटते कार्यम् । निवृत्त्यनिवृत्तिपक्षस्तु जैनाभिमतो विरुद्ध इति पारिशिष्याद् बौद्धाभिमत एव वस्तुनोऽनन्तरं वस्तूत्पद्यत इति । अस्मिन् पक्षे कार्यकारणभावव्यव-स्थितिरिति पारिशेष्यं तस्यानाश्रयणे सति ॥

१ 'न वाडम्बर॰' इति ग-पाठः । २ 'प्रभवनियम॰' इति क-पाठः । ३ 'नाश्रयेण हेतुफल॰' इति क-पाठः । ४ 'हेतुनिवृत्तिपक्षे' इति ग-पाठः । ५ 'नैवासत्' इति क-पाठः । ६ 'कोऽपरः इति ङ-पाठः । ७ 'इत्यस्मन्(१त्)पक्षे' इति ख-पाठः ।

निवृत्त्यनिवृत्तिपक्षस्य च विरुद्धत्वांदिति, न निवृत्त्यनिवृत्तिपक्षे विरोधासिद्धः, तस्यैव तथाभवनात्॥

स्यादेतत्-तथाभवनमित्यन्यथाभवनमेतच शब्दार्थाननुगतं तदे- भ वान्यथा भवतीति, (तद्) यदि तदेव कथमन्यथा भवति, अन्यथा चेद् भवति कथं तदेवेति?। उच्यते-कथित्रदन्यथाभवनाददोषः, तदतादवस्थ्योपलब्धेः, मृदाचात्मककपालादिवेदनात् उभयनिश्चय-'सिद्धेः अन्यतरस्यापि भ्रान्तत्वायोगात्, इतरत्राप्यनाश्वासापत्तेः तज्जातीयव्यभिचारदर्शनात् सतः सर्वथाऽसत्त्वानापत्तेः, कादाचि-१० त्कतया तदुत्पत्त्यादिप्रसङ्गात्, असतोऽपि सत्ताऽयोगात् स्वभाव-'वैकल्येन तद्भावनियमासिद्धेरिति। न चैतन्न शब्दार्थानुगतमपि,

## (स्रो० व्या०)

स्थ्यात्-हेतुतादवस्थ्येन निवृत्त्यनिवृत्तिपक्षस्य च, प्रक्रमाद्धेतुगतस्य, विरु-द्धत्वादिति। एतदाशङ्काह-नेत्यादि। न-नैतदेवं निवृत्त्यनिवृत्तिपक्षेऽधिकृते। १५ किमित्याह-विरोधासिद्धेः। असिद्धिश्च तस्यैव-हेतोस्तथा-कार्यतया भवनात्॥

स्यादेतत्-तथाभवनमिति-एवमन्यथाभवनम् एतच्च-अन्यथाभवनं शब्दार्थाननुगतम्। कथिमलाह-तदेवान्यथा भवति। अयमथेऽत्र-तद् यदि तत् कथमन्यथा भवति, अन्यथा चेद् भवति कथं तदेवेति विरोधात्। एतदाशङ्गाह-उच्यते-कथिश्चदन्यथाभवनाददोषः। कथिमलाह-२० तदतादवस्थ्योपलब्धेः तस्य-हेतोः अतादवस्थ्योपलब्धेः। उपलब्धिश्च मृदा-चात्मककपालादिवेदनात्। एतचानुभविसद्धं उभयनिश्चयसिद्धेः मृदादि कपालादि चोभयमन्यतरस्यापि-मृदादेः भ्रान्तताऽयोगात्। अयोगश्चेतर-त्रापि कपालादौ अनाश्वासापत्तेः। आपतिश्च तज्ञातीयव्यभिचारदर्शनात् तथा सतः सर्वथा-एकान्तेन असत्त्वानापत्तेः। अनापतिश्च कादाचित्कत्या २५ कारणेन तदुत्पत्त्यादिप्रसङ्गात्-असत उत्पादनाशप्रसङ्गात्, तथा असतोऽपि सर्वथिति वतते सत्ताऽयोगात्। अयोगश्च स्वभाववैकल्येन असतः तद्भाव-वियमासिद्धेः-सद्भावविशेषनियमासिद्धेरिति। न चैतत्न-कथिश्चदन्यशामवनं

<sup>9</sup> समीक्ष्यतां १४०तमं पृष्ठम् । २ 'सिद्धिः अन्यतर॰' इति ग्र-पाठः । ३ 'सर्वथानापत्तेः इति ग्र-पाठः । ४ 'वैकल्पैन' इति ग्र-पाठः । ५ 'नियमासिद्धिरिति' इति क्र-पाठः ।

( मूलम् ॰)

कथिबदन्यथाभवनस्य तदैवान्यथैवेत्येकान्तापोहेन प्रवृत्तेः, वस्तुन एव तत्स्वभावत्वात्, प्रतीत्यनुग्रहसिद्धेरुभयनिमित्तभावात्, अस्य ५च तदेवान्यथा भवतीत्यनेनैवाक्षेपोऽन्यथैतच्छन्दार्थायोगात्। इति पक्षान्तरोपपत्त्या पारिशेष्यानाश्रयणेऽपि न हेतुफलभावोच्छेददोष इललं प्रसङ्गेन ॥

न च कारणमप्यनेकमेकस्वभावस्य कार्यस्य जनकम् । यदि स्यान्ने-दानीं भिन्नखभावेभ्यः सहकारिभ्यः कार्योत्पत्तौ कारणभेदो भेदकः अस्यात्, तेतश्चाभेदोऽपि नाभेदको भवेत्, कारणभेदेऽप्यभेदात्। यदि भेदाद् भेद एव स्यात्, एव्मभेदादभेदी युक्तः, अव्यभिचार-नियमात्। इह तु नैवमित्यहेतुकौ विश्वस्य भेदाभेदौ स्याताम्। तद्-

्स्तो० व्या०) अन्यभवनाक्षिप्तं न दाब्दार्थानुगतमपि, किन्तु शब्दार्थानुगतमेव, कथ-अधिदन्यथाभवनस्य तदैवान्यथैवेति-एवं एकान्तापोहेन प्रवृत्तेः । कथ-मिलाइ-वस्तुन एव तत्स्वभावत्वात्-निवृत्त्यनिवृत्त्यात्मकत्वेन अनेकान्त-खभावत्वात्। तत्खभावत्वं च प्रतीत्यनुग्रहसिद्धेरुभयनिमित्तभावात्। र्तदन्यचेत्युभयम् । अस्य च−उभयस्य तदेवान्यथा भवतीति । अनेनैवा-क्षेपः अन्यथा-तदनाक्षेपे एतच्छन्दार्थायोगात् । इति-एवं पक्षान्तरोप-२० पत्त्या कारणेन पारिद्रोष्यानाश्रयणेऽपि परोक्ते न हेतुफलभावोच्छेद-दोषः पक्षान्तरेणाप्युक्तनीत्या तदनुच्छेदसिद्धिरित्यलं प्रसङ्गेन ॥

विकल्पान्तरमधिकृत्याह-न च कारणमप्यनेकं-रूपादि एकस्वभावस्य कार्यस्य जनकं-ज्ञानादेः । यदि स्यादनेकमेकस्वभावस्य सत् नेदानीं भिन्न-खभावेभ्यः सहकारिभ्यः-रूपादिभ्यः कार्योत्पत्तौ-विज्ञानादिभावेऽपि । २५ किमिलाह-कारणभेदो भेदकः स्यात्, अनेकेम्य एकोलित्तिरिति भावः । ततश्च-एवं च सित अभेदोऽपि कारणगतों नाभेदको भवेत् कार्ये । कथिन-्र साह**–कारणभेदेऽपि** उक्तवदभेदात् कार्यस्य। एतदेव भावयति–यदि भेदात्– कारणगतात् भेद एव स्यात् कार्यस, एवमभेदात्-कारणगतात् अभेदो युक्तः कार्ये । कुत इत्याह-अव्यभिचारनियमाद्धेतोः । इह तु-प्रक्रमे नैव-३० मनेकसादेकभावाङ्गीकरणेन इत्यहेतुकौ विश्वस्य-जगतः भेदाभेदौ स्यातां

१ 'नेकखभावस्य' इति ग-पाठः । २ 'ततश्च भेदोऽपि' इति क-पाठः । ३ 'न भेदको' इति ग्-पाठः । ४ 'भावतस्य तनेदानीं' इति कु-पाठः ।

व्यतिरिक्तश्च न कश्चिद् भावः । इति सर्वे भावा अपरतस्रोत्पत्तयः स्युरिति ॥

स्थान्मतम्-भिन्नस्वभावभ्यो भिन्नस्वभावमेव सञ्जायते, कारण-५ व्यापारिवरिचतानामसङ्कीर्णत्वात् कार्यस्वभावविशेषाणाम्, यथा विषयेन्द्रियमनस्कारबर्णभाविनो ज्ञानस्य विषयात् तदाभता नेन्द्रि-यान्न मनस्कारात्, इन्द्रियाद् विषयग्रहणप्रतिनियमो नान्यतस्तस्यैव मैनस्काराद् बोधरूपता, न परतः। न च कारणव्यापार्रेविषये नाना-त्वेऽपि कार्ये स्वभावभेदः, निर्विभक्तरूपस्यैवोपर्लम्भात्। एतद्प्य-१० युक्तम्, सन्यायविरोधात्। कथं हि नामैकस्वभावं कार्यं विशेषाश्च तदव्यतिरिक्ता एव चित्रा इति चिन्त्यम्। नानात्वैकत्वयोः परस्पर-

(स्वो० व्या०)

उक्तवदुभयत्र नियमाभावात् । तद्व्यतिरिक्तश्च-भेदाभेदव्यतिरिक्तश्च न कश्चिद् भावो नाम । इति-एवं सर्वे भावा अपरतन्त्रोत्पत्तयः-कारणनिरपेक्षजन्मानः १५ स्युरित्यनिष्टं चैतत् ॥

स्यान्मतम्-भिन्नस्वभावेभ्यो भिन्नस्वभावमेव जायते, कारणेभ्यः कार्यमिति प्रक्रमः । कुत इलाह—कारणव्यापारविरचितानामसङ्कीर्णत्वात् हेतोः। केषामिलाह—कार्यस्वभावविद्रोषाणामिति। एतदेव भावयति त(१य)थे-लादिना । यथा विषयेन्द्रियमनस्कारवल्णभाविनो ज्ञानस्य बलं-सामर्थ्यं २० विषयात् तदाभता—तदाकारता, नेन्द्रियान्न मनस्कारात् तदाभता, इन्द्रि-याद् विषयग्रहणप्रतिनियमो रूपाद्यपेक्षया, नान्यतः—विषयादेः तस्यैव—विज्ञानस्य मनस्कारात् समनन्तराद् बोधरूपता, न परतः—इन्द्रियादेः । न च कारणव्यापारविषये नानात्वेऽपि सित कार्ये स्वभावभेदः । कुत इलाह—निर्विभक्तरूपस्यैवोपलम्भात् कार्यस्थिति । एतदाशङ्काह—एतदप्य-२५ युक्तम् । कुत इलाह—सक्यायविरोधात् । एनमेवाह कथं हीलादिना । कथं हि नामकस्वभावं कार्यं विद्रोषाश्च तदव्यतिरिक्ता एव—एकस्वभाव-कार्याव्यतिरिक्ता एव चिन्ना इति चिन्त्यम् । कथमिलाह—नैनानत्वैकत्वयोः

१ 'भावेभ्योऽभिन्न॰' इति ग्न-पाठः । २ 'भाविनो विज्ञानस्य' इति क-पाठः । ३ 'मनस्का-रोद्धोध॰' इति ग्न-पाठः । ४ 'विषयनानात्वे' इति ग्न-पाठः । ५ 'कार्यस्थभाव॰' इति ग-पाठः । ६ 'लम्भात्, तद॰' इति ग्न-पाठः । ७ 'चित्रा इव इति' इति ग-पाठः । ८ 'भाविज्ञानस्य' इति स्व-पाठः । ९ 'नेन्द्रियामने॰' इति स्व-पाठः । १० 'नानात्वैकयोः' इति स्व-पाठः ।

90

## (मूलम् -)

व्याहतेः विषयनिभीसिताद्यश्च विज्ञानाव्यतिरेकिणो यथा विषया-दिभिः क्रियन्ते, तद्वत् तद्वयंतिरिक्तवोधरूपकारिभिमेनस्कारादि-५ भिरिष। इति सर्वसर्वजन्यत्वे तद्व्यवस्थाऽनुपपत्तिः। तदनुपपत्तिश्च न विषयात् तदाकारत्वसम्भवो बोधरूपाभेदात्। न चासम्भवः, तदाकारत्वात्। तथा न मनस्कारो बोधरूपजनकः, विषयाकारा-व्यतिरेकात्। न चाजनकः, बोधरूपानन्यत्वादिति। इत्थमिन्द्रियादि-ष्विष द्रष्टव्यमिति मिथो विरोधसम्भवेतरापत्तिदोषतस्तदनुपपत्तिः॥

#### (स्वो० व्या०)

कारणात् विषयनिर्भासितादयश्च-धर्मा विज्ञाना-परस्परव्याहतेः व्यतिरेकिणः सन्तस्तदेकतया परमार्थेन यथा विषयादिभिः-कारणभेदैः **क्तियन्ते, तद्वत्–इत्थमेव तदव्यतिरिक्तबोधरूपकारिभिः–**विज्ञानाव्यति-रिक्तबोधरूपकरणशीलैः मनस्कारादिभिरपि । इति-एवं सर्वसर्वजन्यत्वे ४५ सर्वेषां - विषयनिर्भासितादीनां सर्वजन्यत्वे - अशेषमनस्कारादिजन्यत्वे सति निरंशैक-विज्ञानाव्यतिरेकेण तद्व्यवस्थाऽनुपपत्तिः-विषयनिर्भासितादिव्यवस्थाऽनुप-पंतिः। तदनुपपत्तिश्च-विषयनिर्भासिताद्यनुपपत्तिश्च मूलत एव। एनामेवाह-(न) विषयात्-नीलादेः तदाकारत्वसम्भवः-नीलाद्याकारत्वसम्भवः, विज्ञानस्येति प्रक्रमः । कुत इलाह-बोधरूपाभेदा(दा)कारत्वस्य । न चासम्भवः । २० कुत इत्याह-तदाकारत्वात्-नीलादिविषयाकारत्वात्। तथा न मनस्कारो बोधरूपजनकः। कुत इलाह-विषयाकाराव्यतिरेकात् बोधरूपस। न चा-जनकः। कुत इसाह-बोधरूपानन्यत्वाद् विषयाकारस्य इति। इत्थम्-एवमिन्द्रियादिष्वपि-कारणभेदेषु द्रष्टव्यं विषयग्रहणप्रतिनियमाद्यधिकृत्य । इति-एवं मिथः-परस्परं विरोधसम्भवश्चेतरापत्तिश्चात एव दोषः । ततः २५ किमित्याह-तदनुपपत्तिः-विषयानिर्भासिताद्यनुपपत्तिः ॥

### (विवरणम्)

(२४) विरोधसम्भवश्चेतरापत्तिश्चेति । न विषयात् तदाकारत्वसम्भवो बोध-रूपाभेदादिति विरोधः तस्य सम्भवस्तदाकारत्वादिति । चत्वारि(?) बोधत इतरः(?) तस्यापत्तिः ॥

१ 'व्यतिरिक्ताबोध॰' इति क-पाठः । २ 'रूपोपकारि॰' इति ग-पाठः । ३ 'तथा मनस्कारो' इति ग-पाठः । ४ 'कियन्ते तस्दित्व(त्थः)भेव तद्॰' इति ड-पाठः । ५ 'सम्भवाबोध॰' इति ड-पाठः ।

अथ मा भूद्यं दोष इति विशेषाः कार्यतो व्यतिरिक्ता एव इष्यन्ते। एवमपि कारणव्यापारस्य तेष्वेवोपयुक्तत्वात् तत् कार्यम-हेतुकमनुषज्यत इति यत्किश्चिदेतत्॥

एतेनानेकमनेकस्वभावस्ये त्येतदिषि प्रत्युक्तम्, एकस्यानेकस्वभावन्त्वितिरोधात्। नै चैकमेकस्वभावस्य कारणं कार्यस्य जनकम्, विश्व-स्यान्धविधरादिभावप्रसङ्गात्, चक्षुरादीनां सजातीयक्षणोत्पादकत्वे विज्ञानाजननात्, विज्ञानजनकत्वे वा सजातीयक्षणाप्रतिसन्धाना-दिति। न चानेकरूपस्य, तदेकस्वभावतया केषाश्चिदहेतुकत्वापत्तेः, १० तथाविधैकस्वभावताऽभ्युपगमे अतिप्रसङ्गात्, सामग्र्याः क्रमेण

(स्वो० ब्या०)

अथ मा भूदेष दोष:-अनन्तरोदित इति विद्योषा:-विषयनिर्भासितादयः कार्यतः, इह प्रक्रमे विज्ञानात्, व्यतिरिक्ता एवेष्यन्ते । एवमपि इष्यमाणे कारणव्यापारस्य विषयादिसम्बन्धिनः तेष्वेव-विशेषेषूपयुक्तत्वात् कारणात् १५ तत् कार्य-विज्ञानाख्यमहेतुकमनुषज्यत इति कृत्वा यत्किश्चित्-असार-मेतत्-अनन्तरोदितमिति ॥

एतेनेसादि । एतेन-अनन्तरोदितेन अनेकं कारणमनेकस्वभावस्य कार्यस्य जनकिमस्येतदिप प्रत्युक्तम् । कुत इसाह-एकस्य कार्यस्य अनेकस्वभावत्व-विरोधादिति । न चैकं-रूपादि एकस्वभावस्य-रूपादेरेव कारणं कार्यस्य २० जनकम् । कुत इसाह-विश्वस्य-जगतः अन्धवधिरादिभावप्रसङ्गात् । प्रसङ्गः चश्चरादीनां कारणानां सजातीयक्षणोत्पादकत्वे सित एकस्यैक-स्वभावकार्यकारणतया विज्ञानाजननात्, विज्ञानजनकत्वे वा चश्चरादीनां सजातीयक्षणाप्रतिसन्धानात् चश्चराद्यजननात् एकस्येकस्वभावकार्यकारणतया इति अन्धवधिरादिभावप्रसङ्गः । न चानेकरूपस्य, एकं कारणं कार्यस्य जनक-२५ मिति प्रक्रमः, तदेकस्वभावतया तस्य-कारणस्य एकस्वभावतया कारणेन केषा-श्चित्-कार्याणामनेककार्यमध्ये । किमित्याह-अहेतुकत्वापत्तेः, एकस्वभावस्य एकत्रैवोपयोगादिति गर्भः। तथाविधेकस्वभावताऽभ्युपगमे-अनेककार्यजने-कस्वभावताऽभ्युपगमेऽधिकृतकारणस्य किमित्याह-अतिप्रसङ्गात्, कार्यान्तराणा-मिप तत एवोत्पत्तेरित्यर्थः । तथाविधेकस्वभावतया एवमपि प्रवृत्त्यविरोधम् । ३०

१ 'नानेकस्वभाव॰' इति ग-पाठः । २ द्रष्टव्यं १३७तमं पृष्ठम् । ३ 'न वैकमेक॰' इति ग-पाठः । ५ 'कारणिनसाह'•इति ङ-पाठः । अनेकान्त॰ २०

## ( मूलम् )

कार्याणामुदयदर्शनाचेति॥

स्यादेतत्-नामी कारणविकल्पाः सर्व एव नो वाधायै, केषाश्चि-दिनष्टेः, आद्यस्यैवाभ्युपगमात्। यत् पुनरुक्तम्-'अनेकस्यादेककार्यो-त्पत्तौ न कारणभेदो भेदकः स्यात्' इति सोऽप्रसङ्गः, तथेष्टेः। तथा-हि-न भिन्नस्वभावात् कारणाद् भिन्नस्वभावमभिन्नस्वभावाचा-भिन्नस्वभावं कार्यमुत्पद्यते। इति कारणभेदाभेदाभ्यां कार्यस्य भेदा-भेदावुच्येते, किन्तु विलक्षणात् कारणकलापद्याद् 'विलक्षणमेव कार्य

(स्वो० व्या०)

उपचयमाह—सामग्रयाः—रूपादिलक्षणायाः सकाशात् क्रमेण—तथाविधप्रबन्धा-पेक्षया कार्याणां—विज्ञानादीनामुदयद्शेनाच—उत्पत्तिदर्शनाच न चानेकरूपस्य इति अधिकृतविकल्पोपन्यास एव किया ॥

स्यादेतदिलादि । अथैवं मन्यसे-नामी कारणविकल्पाः-अनन्तरोदिताः भ्रम् एव नः-अस्माकं बाधायै-वाधार्थम् । कथिनलाह-केषाश्चिद् विकल्पान्तामिष्ठेः कारणात्, आद्यस्यैव-कारणविकल्पस् अभ्युपगमात् कारणात् । यत् पुनक्कं तत्राद्यविकल्पे-अनेकस्मादेककार्योत्पत्तौ सलां न कारणभेदो भेदकः स्यादिति सोऽप्रसङ्गः । कथिनलाह-तथेष्ठेः कारणात् । एतदेव भावयित तथाहीलादिना । तथाहीति पूर्ववत् । न भिन्नस्वभावात् कारणात् २० त्रलेकरूपाद् भिन्नस्वभावम् , कार्यमिति गम्यते, अभिन्नस्वभावाच कारणादेव अभिन्नस्वभावं कार्यमुत्पद्यते । इति-एवं कारणभेदाभेदाभ्यां कार्यस्य भेदाभेदावुच्येते नेति, किन्तु विलक्षणात्-विसद्यात् कारण-

### (विवरणम्)

(७-९) न भिन्नस्वभावात् कारणाद् भिन्नस्वभावम् , अभिन्नस्वभावाचा२५ भिन्नस्वभावं कार्यमुत्पद्यते इति कारणभेदाभेदाभ्यां कार्यस्य भेदाभेदावुच्येते
इति। अयमस्य सूत्रवाक्यस्याशयः— रूपं चक्षुरालोको मनस्कारश्चेत्यमी प्रत्येकं भिन्नस्वभावाः सन्तोऽभिन्नस्वभावमेव ज्ञानाख्यं कार्यं जनयन्तीत्येवं कारणभेदाद् भेदो
नाभ्युपगम्यते; तथा मृह्ध्रणमभिन्नमेकं कारणमिति तत्कार्यः सवैरेकाकारैः भाव्यम् ,
न तु घटशरावादितया भिन्नेरित्येवं कारणाभेदाद्भेदो नाङ्गीिक्रयते कार्याणामिति ।
३० वृत्त्दक्षराणि तु एतद्व्याख्यानुसारेण सुगमानीति किं व्याख्याप्रयासेन १ ॥

१ 'बिलक्षणं कार्यं' इति ग-पाठः । २ 'भेदभेदाभ्यां कार्यस्य' इति क-पाठः । ३ 'भेदभेदा-बुच्येते इति अथ नाभ्युपर्व' इति क-पाठः ।

जायत इत्येतावतांऽद्योन हेतुभेदाभेदाभ्यां फलस्य ताविति, तद्-व्यतिक्रमे च नियमेन तदहेतुकत्वं प्रसज्जिति। यथोक्तम्-"अग्निस्वभावः ज्ञाकस्य मुद्धी यद्यग्निरेव सः।

"आग्नसभावः राऋस्य मृद्धा यद्याग्नरेव सः। अथानग्निसभावोऽसौ वूमस्तत्र कथं भवेत्?॥"

### (स्वो० व्या०)

कलापद्रयात्—सामग्रीद्रयात् विलक्षणमेव—विसद्यमेव कार्यं जायत इति कृत्वा एतावतां इतेन हेतु भेदा भेदा भ्यां सामग्र्यपेक्षया फलस्य—कार्यस्य ताविति भेदा भेदा वित्यर्थः । तद्व्यतिक्रमे च हेतु भेदा भेदा भ्यां फलस्य ताविति १० न्यायातिक्रमे च किमिलाह्—नियमेन—अवश्यन्तया तदहेतुकत्वं प्रस्तजित—तस्य फलसाहेतुकत्वमापद्यते, "हेतु धर्मान्वयव्यतिरेका नतु विधानादिल्यर्थः । यथोक्तिमिति ज्ञापकमाह । अग्निस्वभावः, धूमजननस्वभाव इल्प्यंः । दाक्रस्य—इन्द्रस्य मूद्या—शिर इल्यादि । 'आदि'शब्दार्थमाह—यद्यात्रिरेव सः—धूमजननस्वभावः, धूमजननस्वभावस्यार्थस्याग्नित्वात् अथानिग्नस्वभावोऽक्षां न धूमजननस्वभावः। १५

#### (विवरणम्)

- (९) एतावतां डोन हेतुभेदाभेदाभ्यां सामग्र्यपेक्षयेति । अयसत्राभिप्रायो बुध्यते—बौद्धमते न किञ्चित् कार्यण सार्छमभिन्नम्, कारणानामसन्तभेदित्वात्, किन्तु यानि कार्याण एका[का]कारसामग्रीतः समुपजायमानानि विलोक्यन्ते लोके न तान्यभिन्नानीति प्रतिपाद्यते व्यवहारार्थम्, यथा घटशँरावोष्ट्रिकोदञ्चनादीनिः; २० यानि तु भिन्नाकारसामग्रीतः समुत्पद्यमानानि लक्ष्यन्ते तानि भिन्नानीति प्रतिपाद्यते, यथा घटपटज्ञानादीनि । एवं च कुतोऽपि सामग्र्याः किञ्चिदेव प्रतिनियतस्वभावं कार्यमुत्पद्यत इति सिद्धं भवति ॥
- (१४) 'आदि'शब्दार्थमाहेति । 'अग्निस्तभावः शकस्य मूर्द्धो' इत्यादीत्यत्र सूत्रे य 'आदि'शब्द्स्तं वृत्तिकारः परिपूर्णऋोककथनेन व्याचष्ट इत्यर्थः । परिपूर्णऋोक-२५ पाठश्चेवम्—

"अग्निस्त्रभावः शकस्य मूर्द्धा यद्यग्निरेव सः। र्अथाननिस्त्रभावोऽसौ धूमस्तत्र कथं भवेत् १॥"

#### इति ॥

१ 'प्रसञ्जयित' इति ग-पाठः । २ अनुष्टुप् । ३ 'व्यक्तिमेन हेतु॰' इति क-पाठः । ४ 'प्रस-ज्यते' इति ङ-पाठः । ५ 'हेतुकर्मान्वय॰' इति क-पाठः । ६ 'सौ धूमजननास्त्रभावः' इति ङ-पाठः । ७ 'शरानोष्ट्रिकांददनादीनि' इति स्त्र-पाठः । ' 'यदनिम्न॰' इति क-पाठः । ९ अनुष्टुप् ।

इत्यादि। यदा तु भिन्नस्वभावेभ्यो निर्भागैकस्वभावकार्यप्रतिनिय-तेभ्यो विजातीयानेकपदार्थव्यावृत्तमविभक्तेकस्वभावमेवैकमावि-५ भेवति कार्यं, तदा न कश्चिद् व्याघातः, तद्रूपकार्योत्पादननियत-स्वभावाचानेकस्मादेककार्योत्पत्तावहेतुकत्वप्रसङ्गोऽप्यनवकादा एव। भैवत्यहेतुकत्वप्रसङ्गो यद्येकनियतात् स्वहेतुप्रकृत्यनुविधायिनोऽने-कस्मादनेकतावदेकमनेकं चोपजायेत हेतुधर्माननुकारादिति। अत्र

### (स्रो० व्या०)

१० तत इदमाह-धूमस्तत्र कथं भवेत्, शक्तम्रईनीति । यदा तु भिन्नस्वभावे-भ्यः—रूपादिभ्यः क्षित्यादिभ्यो वा । किंविशिष्टेभ्य इत्याह—निर्भागेकस्वभाव-कार्यप्रतिनियतेभ्यः—तत्स्वभावकार्यप्रतिनियतेभ्यस्तत्स्वभावतया तज्ञननं प्रति एवम्भृतेभ्यः । किमित्याह—विज्ञातीयानेकपदार्थव्यावृत्तं तत्स्वभावतया अवि-भक्तेकस्वभावमेव हेर्तुभेदानां तत्रेव सामर्थ्यात् एकमाविभवति अभृतभवनेन १५ कार्यः, तदा न कश्चिद् व्याघातः, हेतुफलभावं प्रति इति प्रक्रमः । एतदेव भावयति तद्र्पेत्यादिना । तद्रपं च तत्—विवक्षितरूपं विज्ञानादि कार्यं च तस्य उत्पादने नियतः स्वभावो यस्यानेकस्य तदेकापेक्षया तत् तथा तस्माच अनेकस्मात्—रूपादेः एककार्योत्पत्तौ सत्यां अहेतुकत्वप्रसङ्गोऽप्यनव-काद्रा एव तत्तज्ञननस्वभावतयाऽन्वयाभावेन । भवत्यहेतुकत्वप्रसङ्गो यद्येक-२० नियताद् विवक्षितकार्यापेक्षया। अनेकस्मात् किम्भृतात् ? स्वहेतुप्रकृत्यनुविधा-

### (विवरणम्)

(७-८) भवत्यहेतुकत्वप्रसङ्गो यद्येकैनियतात् स्वहेतुप्रकृत्यनुविधायिनोऽनेकस्मादनेकतावदेकमनेकं चोपजायेतेति । इदं सूत्रं तावद् व्याख्यायते—
भवत्यहेतुकत्वप्रसङ्गः कार्यस्य, यद्येकैनियतादेकत्र—विज्ञानादौ कार्ये कैनियतव्ये प्रति२५ नियतात् अनेकस्मात्—रूपाछोकमनस्कारचक्षुःक्षणछक्षणात् कारणकदम्बकात् । कीदःशादित्याह—स्वहेतुप्रकृत्यनुविधायिनः—आत्मीयहेतुस्वरूपानुकारिणः अन्वयेन जनकादित्यर्थः । अनेकतावत्—अनेककार्यस्वभाववदिति वैधर्म्यदृष्टान्तः । एकं—'विज्ञाना-

१ 'स्मादनेककार्यों ॰ 'इति क-पाठः । २ अतः परं 'इति भवस्रहेतुकत्वप्रसङ्गोऽप्यनवकारा एव इति 'इस्पिको ग-पाठः । ३ 'हेतुकर्माननु ॰ 'इति क-पाठः । ४ 'मेदाभूतानां तत्रैव' इति क-पाठः । ५ 'तया भावेन' इति ङ-पाठः । ६ 'नियतात् तस्य हेतु ॰ 'इति ङ-पाठः । ७ 'नियतरे(१)कत्र' इति ङ-पाठः । ८ 'जनयतेस्वप्रति ॰ 'इति क-पाठः । ९ 'अन्वये जनका॰ 'इति ङ-पाठः । १० 'विज्ञानायन्यतर ॰ 'इति क-पाठः ।

## (स्रो० ब्या०)

यिनः-आत्महेतुस्वभावानुविधायिनः, अन्वयजनकादित्यर्थः। अनेकस्मादनेकता-विदिति निदर्शनं व्यतिरेकि । एकमनेकं 'चोपजायेत, अनेकान्वयतः एकत्वानुपपत्तेः, एकनियतत्वेनानेकानुपपत्तेश्च । अत एवाह-न 'चोपजायेत । ५

#### (विवरणम्)

दन्यतरकार्यापेक्षया प्रतिनियतं किञ्चित् अनेकं वा रूपालोकमनस्कारचक्षुःसमुद्यरूपमुपँजायते—निष्पयते । अयमभिप्रायः—यथाऽस्माभिरन्वयं विनैव अनेकस्मात्—
रूपालोकमनस्कारचक्षुरुक्षणात् कारणादनेकेषां कार्याणां रूपालोकमनस्कारचक्षुरुत्तरक्षणलक्षणानां भावोऽभ्युपगम्यते, एवं यदि जैनैरनेकस्मात् कारणादन्वयेनैव जनका-१०
देकस्यानेकस्य वा कार्यस्थोत्पाद् इत्यभ्युपगम्यते तदा भवति कार्यस्थाहेतुकत्वप्रसङ्गः।
तथाहि—यदि रूपालोकादयः कारणविशेषा ज्ञानलक्षणमेकं कार्यमात्मस्वरूपानुगमेन
जनयन्ति तदा ज्ञानस्थैकता(हानिः) चतुःस्वभावप्रवेशस्तत्र।स्वरूपालोकादिभिः कारणे
रूपालोकादीनि कार्याण्यनेकान्यन्वयेनैव जन्यन्ते तिर्धं ज्ञानादीनि कार्याण प्रत्येकं
चतुर्भिः रूपालोकादिभिरन्वयेन जन्यन्त इत्यायातम्।ततश्च [न] ज्ञानादावेव कर्त्तत्वये १५
तेषां स्वरूपानुगमेन व्यापृतानां कथमालोकादौ कीर्यान्तरे व्यापारः परिकल्प्यमानः
साधीयान् स्वादिति ?।।

अथ वृत्त्यक्षराण्यनुश्रियन्ते-(३-४) अनेकताविति निद्र्शनं व्यतिरेकीति। अन्वयमन्तरेण हि अनेकस्माद्नेककार्यप्रसवपक्षोऽन्वयपक्षापेक्षया व्यतिरेकीति॥

(४-५) अनेकान्वयत एकत्वानुपपत्तेरिति । यदि हि रूपाछोकमनस्कार-२० चक्षुषामैनेकेषां कार्ये ज्ञानछक्षणेऽनुगमः स्थात् तदा कथं तस्यैकत्वं स्थात् १ । अनेकेषां तत्र प्रवेशादिति अनेकस्मादेकोत्पादे दूषणम् ॥

अथानेकसाद्नेकोत्पादे प्राह-(५) एकनियतत्वेनानेकानुपपत्तेश्चेति । एकन्न-ज्ञानाचन्यतरकार्ये नियतत्वं-जनकतया प्रतिनियतत्वमने (१मे)कनियतत्वं तेनाने (१नै)-कनियतत्वेन कारणानामनेकस्य कार्यस्यानुपपत्तेश्च-अघटनात् । यदि हि समग्राण्यपि २५

१ 'बोपजायते' इति ङ-पाठः । २ 'अनेक(का)न्वय एक॰' इति ङ-पाठः । ३ 'बोपजायते' इति ङ-पाठः । ४ 'जायेत-निष्पद्यते' इति क-पाठः । ५ 'हपालोकादीनि कार्याण्यनेकान्यन्वयेनैवं जन्यन्ते तिर्हे ज्ञानादीनि खह्मपानुगमेन जनयन्ति' इति ख-पाठः । ६ 'प्रदेशात् तत्राखड़' इति ख-पाठः । ७ 'कार्याणं(१) प्रत्येकं' इति ख-पाठः । ८ 'कार्यान्तरव्यापारः' इति ङ-पाठः । ६ 'मनेकेषां तत्र प्रवेशादिति अनुगमः स्यात्' इति ख-पाठः ।

उच्यते-यितकिश्चिदेतत्, न्यायानुपपत्तेः । तत्र यत् तावदुक्तम्ं'विलक्षणात् कारणकलापद्वयाद् विलक्षणमेव कार्य जायते'
'इत्यादि, अत्र न कारणकलापस्तत्कारणातिरिक्तस्तानि च भिन्नखभावानि कथं निर्भागैककार्यं प्रति नियतानि तद्भावे च (१ वा)
कथं न व्याघातः, सर्वेषां तज्जननखभावत्वे नैकोऽपि न तज्जनकः
तमन्तरेण तत्सर्वत्वायोगात्, निर्भागं च तदित्थं कथमनेकेभ्यो

### (स्रो० व्या०)

३० कुत इत्याह-हेतुधर्माननुकारात् । अननुकारश्चानेकान्वयेनैकस्मिन्, एकनियत्वेन चानेकस्मिन्निति भावनीयमिति । एवं पूर्वपक्षमाशक्क्याह-अत्रोच्यते ।
किमित्याह-यित्विश्चिदेतत्-असारमनन्तरोदितम् । कुत इत्याह-न्यायानुपपत्तः । एनामेव दर्शयित तत्रेत्यादिना । तत्र यत् तावदुक्तं परेणादावेव ।
किं तिदत्याह-'विलक्षणात् कारणकलापद्वयाद् विलक्षणमेव कार्य
अत्रायते' इत्यादि । अत्र-उक्ते न कारणकलापः सामग्र्याख्यः तत्कारणातिरिक्तः-वैद्योषिकाणामिवावयवी तानि च-कारणानि भिन्नस्वभावानि-स्पिक्षित्यादीनि कथं निर्भागेककार्य प्रति नियतानि, स्वभावमेदादेवेत्यर्थः । तद्भावे वा-निर्भागेककार्यभावे वा कथं न व्याघातः ? व्याघात
एव । कथमित्याह-सर्वेषां-कारणानां तज्जननस्वभावत्वे-निर्भागेककार्यजनन२० स्वभावत्वे नैकोऽपि-कारणमेदो न तज्जनकः-न विविधितकार्याजनकः, किन्तु
जनक एव । कृत इत्याह-तमन्तरेण एकं कारणभेदं तत्सर्वत्वायोगात् तेषांकारणभेदानां सर्वत्वायोगात् निर्भागं च तत्-कार्यमेकान्तैकस्वभावं इत्थं कथ-

### (विवरणम्)

तानि ज्ञानस्थिणे कार्ये जनकतयाऽन्वयेन व्याष्ट्रतानि तदा कथं तेभ्यो र्रूपाद्यन्य-२५ तरकार्योत्पत्तिः स्यादिति ? ॥

(१०) अनेकान्वयेनैकस्मिन्निति । एकस्मिन्-ज्ञानलक्षणे कार्येऽनेकेषां-कार-णानामन्वयेन अनेकस्मादेकोत्पत्तावननुकारो वर्तते । एकनियतत्वे चानेकस्मिन् कार्येऽन्वये नानुकारः अनेकस्मादनेकोत्पत्तिपृक्षे ॥

१-२ १५४तमे पृष्ठे १५५तमे च । । ३ 'व्यावृत्तानि' इति क-पाठः । ४ 'रूपादन्य०' इति ख-पाठः । ५ 'अनेकसादिकोत्पत्तिपक्षे एकनियतत्वेनानेकस्मिन्विति एकनियतत्वे च ज्ञानक्षणैक कार्यनियतत्वे च कारणानां अनेकस्मिन् कार्येऽन्ययेनातुकारः' इति ख-पाठः ।

जन्मासादयेत्, एकतोऽपि तस्य सर्वात्मंनोत्पत्तेस्तदपरैस्तद-करणात् । सर्वभृतिस्वभावत्वात् तस्यायमदोष इति चेत् किमिदं तत्प्रत्येकतातोऽन्यत् तत्सर्वत्वं नाम ? ते च सर्वे जनका भ नैकोऽप्यजनक इत्युक्तदोषानतिवृत्तिः । यत एव सर्वे जनका अत एव नानतिवृत्तिरिति चेत्, यस्तर्द्धेकेन कार्यस्य स्वभावो जन्यते, स एवापरेणापीत्येतत् प्राप्तम् । अस्त्येतत् सिद्धसाध्यतेति चेत्, माहेश्वरजायाजारकारणिकनिवेदितपृष्टभौतसिद्धसाध्यताकल्पेयम्

### ( खो० ब्या० )

90

मनेकेभ्यः-कारणभेदेभ्यो जन्मासादयेत् ? नैवेस्यर्थः । एतदेव भावयति एकतोऽपीसादिना । एकतोऽपि-एकसादि कारणभेदात् तस्य-अधिकृतकार्यस्य
सर्वात्मनोत्पत्तेर्निर्भागैकरूपतया तद्परैः-कारणभेदैः तदकरणात्, अधिकृतकार्याकरणादिस्यर्थः । सर्वेस्यादि । सर्वभूतिस्वभावत्वात् सर्वेभ्यः-कारणभेदेभ्यः उत्पत्तिस्वभावत्वात् कारणात् तस्य-अधिकृतकार्यस्य अयमदोष इति १५
चेत्-अनन्तरोदितः । एतदाशक्ष्याह-किमिदमिसादि । किमिदं तत्प्रत्येकतातः-कारणभेदप्रसेकतातोऽन्यत्—अर्थान्तरं तत्सर्वत्वं नाम-अधिकृतकारण्भेदसर्वत्वं नामेति ?। ते च सर्वे जनकाः-कारणभेदा नैकोऽप्यजनकः। इतिएवं उक्तदोषानतिवृत्तिः, 'निर्भागं कथमनेकेभ्यो जन्मासादयेत्' इसादि ।
यत एवेसादि । यत एव सर्वे जनकाः-कारणभेदा अत एव हेतोः न अनति-२०
वृत्तिः किन्त्वतिवृत्तिरेव, उक्तदोषस्येति प्रक्रमः। इति चेत्, एतदाशक्ष्याह-यस्तर्हि
एकेन-कारणभेदेन कार्यस्य स्वभावो जन्यते स एवापरेणापि इस्येतत्
प्राप्तम् । अस्त्येतत्—इत्यमेवेदं सिद्धसाध्यता । इति चेत्, एतदाशक्ष्याहमाहेश्वरेसादि । माहेश्वरजायायाः-पत्याः जारः कारणिकनिवेदितपृष्ठश्रासौ भौतश्र तस्य सिद्धसाध्यता तत्करूपेयं परोपन्यस्ता सिद्धसाध्यता २५

#### (विवरणम्)

(९) माहेश्वरजायाजारकारणिकनिवेदितपृष्टभौतसिद्धसाध्यताकल्पेयमि-ति । अत्र वाक्ये एवं समासः कार्यः—माहेश्वरजायायां जारो माहेश्वरजायाजारः कारणिकैर्निवेदितः कारणिकनिवेदितः, पृष्टश्चासौ तैरेव कारणिकैर्मीतश्च पृष्ट्भौतः,

१ 'त्मनोपपत्ते॰' इति क-पाठः । २ 'खभतिख॰' इति क-पाठः । ३ 'साध्येती(१)ित चेत्' इति क-पाठः ।

उपहासस्थानमार्याणामित्यनुद्धोष्येव तैः। तथाहि-य एकेन जन्यते स एवापरेणापि, न खळु स तस्य स्वभावस्तदपरत्वानापत्तेः, ५ स्वभावान्तरस्य च तदपरस्वभावजन्यजनकत्वविरोधः, उभयतस्व-हानेः, तद्वैलक्षण्याद्धि तस्य स्वभावान्तरत्वं तज्जन्यजनकत्वे च

(स्रो० व्या०)

उपहासस्थानमार्थाणामिति कृत्वा अनुद्धोष्यैव तैः-आर्थैः। एवं वक्रोक्ति-मात्रमभिधायैतद्भावार्थमाह तथाहीलादिना। तथाहीत्युपप्रदर्शने। यः-कार्यस्वभाव १० एकेन जन्यते, कारणभेदेनेति प्रक्रमः, स एवापरेणापि इति परमतम्। एतचा-सदिलाह-न खलु-नैव सः-आद्यकारणभेदस्वभावः तस्य-अपरस्य कारणभेदस्य स्वभावः। कथं नेलाह-तदपरत्वानापत्तेः, आद्यकारणभेदात् अन्यत्वानापत्तेः स्वभावाभेदेन। स्वभावान्तरस्य च-कारणभेदान्तरगतस्य तदपरस्वभावजन्य-जनकत्वविरोधः-आद्यकारणभेदस्वभावजन्यजनकत्वविरोधः, कारणभेदान्तरस्व-१५ भावस्थेलर्थः। कथमिलाह-उभयतत्त्वहानेः-कार्यकारणभेदान्तरगतस्वभावहानेः। एतदेवाह तद्वेलक्षण्याद्धीलादिना । तद्वेलक्षण्यात्-आद्यकारणभेदस्वभाववै-लक्षण्याद् यसात् तस्य-कारणभेदान्तरगतस्य स्वभावान्तरत्वं भिन्नत्वं तज्जन्य-

(विवरणस्)

ततो माहेश्वरजायाजारश्चासौ कार्णिकनिवेदितश्चासौ पृष्टभौतश्च तस्य सिद्धसाध्यता २० स्वयं विहिता कार्यभ्युपगमरूपा तत्कल्पेयं-प्रस्तुता सिद्धसाध्यता ॥

- (१३) स्वभावाभेदेनेति। यदि हि य एव कार्यस्वभाव आद्येन कारणेन जन्यते स एवापरेणापीत्यभ्युपगम्यते तदा कारणयोः स्वभावस्याभेदादैक्यमेव भवेदिति॥
- (१४) आद्यकारणभेदस्वभावजन्यजनकत्विदोध इति। आद्यश्रासौ कारण-भेदस्तस्य सम्बन्धी स्वभावस्तेन जन्यो यः कार्यस्वभावः तज्जनकत्विदिधः कारण-२५ भेदान्तरगतस्वभावान्तरस्य। कार्यकारणभेदान्तरगतस्वभावान्तरस्य॥
- (१५) कार्यकारणभेदान्तरगतस्वभावहानेरिति । प्रथमकारणभेदस्वभाव-हानेरिति । प्रथमकारणभेदस्वभावमपहाय अन्यकारणभेदान्तरस्वभावः कोऽपि नास्ति यः प्रथमकारणभेदस्वभावजनिते कार्ये व्यापिप्रयातः; तथा प्रथमकारणभेदस्व-भावजनितं कार्यं स्वभावमपहाय अन्यः कश्चित् तस्य स्वभावविशेषो नास्ति योऽन्येन ३० कारणस्वभावभेदेन जन्यते, तस्य परिपूर्णप्रथमकारणस्वभावतयोत्पत्तेरिति ॥

१ 'उभयत्वहानेः' इति ग-पाठः । २ 'तस्य भावान्तरत्वं' इति ग-पाठः । ३ 'अन्यत्वापत्तेः' इति ङ-पाठः । ४ 'कारणान्तरभेदा०' इति ङ-पाठः । ५ 'खभाव(म)पहायान्यः कश्चिस्ते(त् ते)न जन्यो' इति ख-पाठः ।

तद्वेत्र पुष्कलं वैलक्षण्यमन्यजन्यविविक्ततया वेतरस्य तज्जन्यता अन्यजन्यत्वे अपि तु तद्दसिद्धरतिप्रसङ्गादिति नोभयो रूप-नियमः। एकाजनकत्वे च सर्वाजनकत्वमित्यहेतुकतद्भावापत्त्या न ५ न्यायानुसारि विकल्पितमिति भावनीयम्॥

एतेन "न बूमोऽन्यस्य तज्जनकं रूपं नास्तीति, किन्तु यत् तदेकस्य जनकं तदन्यस्य नेति; अन्योऽपि खरूपेणैव जनको न पररूपेणेति, अतद्रूपत्वात्; तद्यथास्त्रं भिन्नाश्च जनकाश्च स्वभावेन,

(स्रो० व्या०)

जनकत्वे च-आद्यकारणभेदस्वभावजन्यजनकत्वे च तस्य स्वभावान्तरस्य तद्वत्-आद्यकारणभेदस्वभाववत् न पुष्कलं वैलक्षण्यं कारणभेदान्तरस्वभावस्य तथा अन्यजन्यविविक्तत्वा वेतरस्य-कार्यस्वभावस्य तज्जन्यता-आद्यकारणभेद-स्वभावजन्यता अन्यजन्यत्वे अपि तु-कारणभेदान्तरस्वभावजन्यत्वेऽपि तु तद्मिद्धेः-इतरस्य तज्जन्यताऽसिद्धेः । असिद्धिश्च अतिप्रसङ्गात्-अनिष्टसापि १५ तज्जन्यतापत्तेः । इति-एवं नोभयोरपि-इष्टजन्यजनकयोः रूपनियमः, स्वभाव-नियम इत्यर्थः । एकाजनकत्वे च उक्तदोषभयादिष्यमाणे सर्वाजनकत्वं तद्द-न्येषामप्यजनकत्वात् तत्स्वभावत्वाभ्युपगमात् । इति-एवमहेतुकतद्भावापत्त्या-विविक्षितकार्यभावापत्त्या न न्यायानुसारि विकल्पितमिति भावनीयमेतत्।।

एतेनेसादि। एतेन-अनन्तरोदितेन न त्रूम इसादि यावत् कोऽत्र न्याय इसादि रु सर्वं प्रतिक्षिप्तमिति सम्बन्धः। न त्रूमोऽन्यस्य-कारणभेदस्य तज्जनकं-विविक्षित-निर्भागैककार्यजनकं रूपं नास्तीति, किन्तु यत् तदेकस्य जनकं कारणभेदस्य तदन्यस्य-कारणभेदस्यैव नेति। किमुक्तं भवति?। अन्योऽपि स्वरूपेणैव जनकः, न पररूपेण, कारणभेदान्तररूपेणेति। कुत इसाह-अतद्रूपत्वात्-

(विवरणम्)

રૃષ

<sup>(</sup>१३) अन्यजन्यविविक्ततया 'वेति । अन्येषां-प्रथमकारणव्यतिरिक्तानां कारणविशेषाणां यानि जन्यानि—कार्यान्तराणि तान्यन्यजन्यानि तेभ्यो विविक्तता— भेदस्तया वा ॥

<sup>(</sup>२२) **यत् तदेकस्य जनकं कारणभेदस्ये**ति । यत् तदेकस्य-कारणभेदस्य सम्बन्धि जनकं रूपम् ॥

१ 'तन्न पुष्कलं' इति ग-पाठः । २ 'चेतरस्य' इति ग-पाठः । ३ 'वेलक्षणं' इति ङ-पाठः । ४ 'चेति' इति ङ-पाठः । अनेन्त्रन्त० २१

34

(मूलम्)

एकसाद्धि जनकाद् व्यावर्त्तमानस्तद्वृपो न स्यान्नातत्कार्यः, तेनैव तत् कार्यं कर्त्तव्यमिति कोऽत्र न्यायः" इत्यादि सर्वं प्रतिक्षिप्तम्, ५उक्तवदतद्वृपस्य तत्कार्यत्वविरोधात्। तेनैव तत् कार्यं कर्त्तव्यमिति निरंश्वत्वे सति ततो भावस्यैव न्याय्यत्वात् कृतकरणेऽतिप्रसङ्गात्। तथाहि-तद्भिन्नः स एव करोति, नान्ये। को ह्यत्र भेदाविशेषे विशेष

(स्रो० ब्या०)

विविक्षितकारणभेदस्य तदन्यारूपत्वादिति । तद्यथास्वं—यथाऽऽत्मीयं भिन्नाश्च ते कारणभेदाः—रूप-बीजादयः जनकाश्च स्वभावेन—स्वसत्तया । इत्यं चैतदङ्गी-कर्त्तव्यमिलाह—एकस्माद्धीत्यादि । एकस्माद् यस्मात् जनकाद् व्यावत्तमानः कारणभेदः विविक्षितसामम्यन्तर्गतः । किमिलाह—तद्रृपो न स्यात्—आद्यकारणभेदरूपो न स्यात्—भवेत् नातत्कार्यः, किन्तु तत्कार्य एव, तत्—विविक्षितं निर्भागैकरूपमनेकोद्भवं कार्यमस्येति तत्कार्यस्तस्य प्रतिषेधो न तत्कार्यः अतत्कार्यस्तद्यं भिन्नात्कार्यो भवेत् । एतदेव द्रं व्यन्नाह—तेनैव—चाद्येन कारणभेदेन तत् कार्यं कर्त्तव्यमिति कोऽत्र नियमः १ । अनेकोद्भवस्यमावं न तत एवं (१व) भवतीत्यमिन प्रायः । इत्यादि सर्वं—वार्त्तिकोक्तम् । किमिलाह—प्रतिक्षिप्तम् । कृत इत्याह—उक्तवत्—यथोक्तम् । तथाहि—'य् एकेन जन्यते स एवापरेणापि' इत्यादि तथा अतद्भूपस्य—कारणभेदस्य तत्कार्यत्वितरोधात्—आद्यकारणभेदस्य त्वत्कार्यत्वितरोधात्—आद्यकारणभेदस्य त्वत्कार्यत्वितरोधात्—अद्यक्तार्यत्वितरोधात् कर्त्तव्यमिति नियम एव परनीत्या । कथिमलाह—निरंदात्वे सति कार्यस्य निर्भागैकरूपतया ततः—आद्यात् कारणभेदाद् भावस्यव—कार्यभावस्य न्याय्यत्वात् कारणात्र आद्यकारणभेदेनैवासौ कृत इति कृतकरणेऽतिप्रसङ्गात् कार्यभावस्य । एतदेव भावयित तथाहीत्यादिना । तथाहीति पूर्ववत् । (तद्भिन्नः)

(विवरणम्)

(९) तदन्यारूपत्वादिति । न विद्यते रूपं—स्वभावो यस्यासावरूपस्तद्नयेन— डक्तव्यतिरिक्तेन कारणभेदान्तरेणेद्यर्थः, अरूपः—अस्वभावस्तस्य भावः—तत्त्वं तस्मात् । अनेकोद्भवनस्वभावं न तत एव भवतीद्यभिप्रायः । अनेकेभ्यः कारणेभ्य डत्पत्तिस्वभावं कार्यं एकस्मादेव कारणान्न भवतीद्यर्थः ॥

३० (१९) अतद्रुपस्य कारणभेदस्येति । आद्यकारणाभावस्य ॥

<sup>ी</sup> वार्तिके। २ 'दृढ्यन्' इति क-पाठः । ३ दृष्ट्वयं १६०तमं पृष्ठम् । ४ 'तेनैव वोद्येत(१) कारण॰' इति ख-पाठः ।

इति वाच्यम् । स्यादेतत्-भेदाविद्योषेऽपि कुतश्चिदात्मातिद्यायात् कश्चिजनकः, नान्ये। स हि तस्यैव स्वभावः, नान्येषाम्, तथाविधहेत्व-भावादिति । एतद्प्यसत्, तदन्वयोपलिध्मन्तरेण तावतां तत्- ५ स्वभावत्वनियमे तसमाषकव्यतिरेकेण प्रतिपादनोपायाभावात्॥

किश्चैवंमप्यनेकैककारणे न कारणभेदो भेदकः स्यादित्यनिवृत्तः प्रसङ्गः। स्यादेतत्-कः पुनरत्र प्रसङ्गार्थः?। यदि न विशेषकः स्यादित्ययमर्थः, तदप्ययुक्तम्, विजातीयानेकव्यावृत्तिमतः कार्य-स्वभावस्योत्पादनात्। अथ न खण्डशो जनकः स्यादित्ययमर्थः, १०

#### (स्रो० व्या०)

तस्मात्-आद्यकारणभेदाद् भिन्नः सन् स एव करोति तदपरः कारणभेदः तत्-सामप्र्यन्तर्गतः, नान्ये-परसामप्र्यन्तर्भूताः। को ह्यन्न भेदाविद्रोषे सित विद्रोष इति वाच्यमेतिद्यतिप्रसङ्गः। स्यादेतिद्यादि। स्यादेतत्-अथैवं मन्यसे-भेदाविद्रोषेऽपि सित कुतिश्चिदात्मातिद्यायात्-आत्मधर्मात् कश्चित्-कारण- १५ भेदो जनकः तत्सामप्र्यन्तर्गत एव, नान्ये—तदपरसामप्र्यन्तःपातिनः। किमिस्रेत-देविमिस्राह—स हि तस्यैव स्वभावो विविश्वतकारणभेदस्य, नान्येषां—तदपर्-सामप्र्यन्तःपातिनाम्। कुत इत्याह—तथाविधहेत्वभावात्, हेत्वायत्त्रश्च कारण-भेदस्य तत्स्वभाव इति। एतदप्यसत् परोदितम्। कथिमस्राह—तदन्वयोपस्रिध-मन्तरेण तेषां—कारणभेदानां विशिष्टसामप्र्यन्तोऽन्वयोपस्रिधमन्तरेण निरन्वय-२० नश्चरतया तावतां तत्स्वभावत्वित्यमे सित। किमिस्राह—तसमाषकव्यति-रेकेण तसमाषकः—शपथिवशेषः तमन्तरेण प्रतिपादनोपायाभावात्, निरन्वया-नन्तरभावित्वमात्रस्य तदन्याविशेषादिस्रर्थः॥

अभ्युचयमाह किश्वेलादिना। किश्व एवमपि-उक्तनीला अनेकेषामेककारणे सित । किमिलाह-न कारणभेदो भेदकः स्यात्। इति-एवमनिष्टृत्तः २५ प्रसङ्ग उक्तदोषलक्षणः। स्यादेतदिलादि। अथैवं मन्यसे-कः पुनरन्न-न कारणभेदो भेदकः स्यादित्युक्तौ प्रसङ्गार्थः?। यदि न विद्रोषकः स्यात् कारणभेद इत्ययमर्थः। एतदिषकृलाह-तद(प्य)युक्तम्। कथिमलाह-विजातीयानेक-व्यावृत्तिमतः कार्यस्वभावस्य अधिकृतस्य-उत्पादनात् कारणभेदानाम्।

<sup>9 &#</sup>x27;वमप्य तर्हि तक्किनः स एव करोति नैकैककरणेन न कारणभेदो' इति क-पाठः प्रक्षेपिमश्रो भाति । २ 'मप्यनेकैः करणे न कारणभेदो' इति ग-पाठः ।

तथापि निरंशात्वाद् वस्तुरूपस्य भागश उत्पादनं नेष्ठमेवेत्यप्रसङ्ग एव । एतदप्ययुक्तम्, उक्तदोषानितृष्ट्रतः, अनेकसादेकोत्पादा- प्रयोगाच । तथाहि—भिन्नभ्यस्तुल्यसामध्यभ्योऽतुल्याभिन्नभावे कथ- मिवरोध इति चिन्त्यम् । स्यादेतत्—किमन्न चिन्त्यते ? एकसिन्नधि- करणे भेदाभेदयोविरोधात्। इह तु कारणं भिन्नं कार्यं चाभिन्नमिति को विरोधः ? । अपि च हेतोः फलात्मापत्त्या कार्यकारणभावव्यवस्थायां स्यादनेकसादेकोत्पत्त्ययोगो यथा परमते । तत्र ह्येको हेतुः १० फलात्मतां प्रतिपन्न इत्यपरस्य कार्योत्मन्यवकाशासम्भवादानथ-

(स्वो० ब्या०)

अथ न खण्डशो जनकः—खण्डं खण्डं प्रति जनकः कारणभेदः स्यादित्ययमर्थः, तथापि—अत्राप्यथें निरंशत्वाद् वस्तुरूपस्य भागश उत्पादनं नेष्टमेव, निर्भागैककार्यकारणस्वभावेभ्योऽनेकेभ्यस्तथाविधैकोत्यतः। इति—एवमप्र- असङ्ग एव उक्तदोषठक्षणः। एतदाशङ्गाह—एतदण्ययुक्तम्—अनन्तरोदितम्। कुत इत्याह—उक्तदोषानितृष्ट्यः कारणात्। अभ्युचयमाह—अनेकस्मादित्यादि। अनेकस्मात् कारणात् स्वमतभेदापेक्षया एकोत्पादायोगाच। एतदेव भावयित तथाहीत्यादिना। तथाहीति पूर्ववत्। भिन्नभ्यस्तुत्यसामर्थ्यभ्यः,कारणभेदेभ्य इति प्रक्रमः, अतुत्याभिन्नभावें सितं कार्यस्य कथमविरोध इति चिन्त्यम्। श्र्यादेतत्—िकमत्र चिन्त्यते ? एकस्मिन्नधिकरणे—आधारे भेदाभेदयो-विरोधात्। इह तु कारणं भिन्नमनेकसमग्रभेदं कार्यं चाभिन्नं—निर्भागैक-रूपमिति को विरोधः?। अपि च हेतोः फलात्मापत्त्या तत्तथामावेन कार्यकारणभावव्यवस्थायां सत्यां स्यादनेकस्मात् कारणात् एकोत्पत्त्य-योगो यथा परमते—त्वाममधिकृत्य। एतदेव भावयित तत्र हीत्यादिना। श्र्वत्र यसात् एको हेतुः फलात्मनां प्रतिपन्न इति कृत्वा अपरस्य—हेतोः कार्यात्मनि अवकाशासम्भवात् कारणात् आनर्थक्यम्। यदा पुनः

#### (विवरणम्)

<sup>(</sup>२०-२१) एकस्मिन्नधिकरणे आधारे भेदाभेदयोर्विरोधादिति । एकमेव कार्यं कथं भिन्नमभिन्नं च भवतीत्यर्थः ॥

३० (२१) **अनेकसमग्रभेदमिति । रू**पाछोकाद्यनेकसमग्रभेद्खभावं कारण-मित्रर्थः ॥

१ 'फलात्मनां' इति क-पाठः।

क्यम्। यदा पुनः कारणानि खिस्मिन्नेव खभावे व्यवस्थितानि कार्यमुत्पादयन्ति तदा कोऽयोगः?। न च हेतोः फलात्मापत्तिः प्रतीतिसिद्धाऽपि, बीजादेविसहशाङ्करादिवेदनादिति । अत्रोच्यते— ५ सोऽयमषण्डत्वलक्षणोऽपत्यजन्मविरोधी दोषः। तथाहि—हेतोः फलात्मापत्त्या तत्खभावत्वपुंस्त्वे सित तत्त्तथाभवनेनाभवत् कार्या-पत्यं खखभावानवस्थित्यपुंस्त्वयुक्ताच्छुक्राद्यभावे असत् सद् भवतीत्यपि सुभाषितमेतत् । न च सर्वेषां तदेकजननस्वभावत्वे तदपरोदयो न्याय्यः, तत्रैव सामध्यनिरोधात्। अस्ति चार्य १०

### (स्रो० व्या०)

कारणानि खिस्मन्नेव खभावे व्यवस्थितानि तत्खभावतया कार्यमुत्पाद-यन्ति तदा कोऽयोगः?। न किश्चत्। न च हेतोः फलात्मापितः प्रतीतिसिद्धाऽपि लोके। कथमिलाह-वीजादेविंसदृशाङ्करादिवेदनादि-ति।अन्न-परोपन्यसे उच्यते-सोऽयमषण्डत्वलक्षणोऽपत्यजन्मविरोधी १५ दोषः। अदोष एव दोष इल्पर्थः। एतदेव भावयित तथाहीलादिना। तथाहीति पूर्ववत्। हेतोः फलात्मापत्या हेतुभूत्या तत्स्वभावत्वपुंस्त्वे सित अन्वय- "सिद्धे हेतोस्तत्तथाभवनेन-हेतोः फलभवनेन अभवत् कार्यापत्यं दैवयोगतः स्वस्वभावानवस्थितिरेव तुच्छा अपुंस्त्वं तद्यक्ता निरन्वयनारोन हेतोरिति वर्तते शुक्राद्यभावे-तत्स्वभावत्वक्षयेण असत् सद् भवति-अभाव एव भावतां प्रतिपद्यत २० इत्यपि सुभाषितमेतत्, सबीजं न भवत्यवीजं तु भवतीति योऽर्थः। न चेत्यादि। न च सर्वेषां-हेतुभेदानां तदेकजननस्वभावत्वे, विविक्षितिर्मागैककार्यजननस्वभावत्व इति भावः, तद्परोद्यः-कार्यान्तरोत्पादो न्याय्यः। कथिमत्याह-तन्नैव-विविक्षितकार्ये सामर्थ्यनरोधात्, अन्ययोगव्यवच्छेदिनरोधादित्यर्थः।

### (विवरणम्)

२५

(२४) अन्ययोगव्यवच्छेदिनरोधादित्यर्थं इति । अन्ययोगस्य-कार्यान्तर-जननसम्बन्धस्थणस्य व्यवच्छेदः-अभावोऽन्ययोगव्यवच्छेदेन वि(शनि)रोधात् कार्यान्तरजननसामर्थ्यस्य ॥

१ 'सामर्थ्यविरोधात्' इति क-पाठः । २ 'पन्यास्त' इति ङ-पाठः । ३ 'त्मापत्यां हेतुभूतया॰' इति क-पाठः । ४ 'सिङ्कः हेतो॰' इति ङ-पाठः । ५ 'तद्युक्तवित्ररू' इति क-पाठः ।

तदैव(क?) ख्रमन्ततावंपि चक्षुराग्रुत्पत्तेः। न च रूपं येन ख्रभावेन सभागक्षणं जनयति तेनैव विसभागक्षणमालोकादि, एकस्या-भनेकजनकत्वायोगात्, योगेऽपि तत्तुल्यतापत्तेः, अतुल्याश्च रूपा-लोकादयः, न च कारणाभेदे कार्यस्य भेद इति युक्तम्, अभ्युप-गमप्रकोपात्, इष्टश्चायम्, तत एव सर्वतत्प्रस्तेः। न चोपादान-निमित्तभेदतस्तत्र सामग्रीभेदः, तेषामेकस्वभावत्वात् तत्कल्पना-वीजाभावात्; अन्यथा तद्भिन्नस्वभावतापत्तिः। इति तद्भेदादपि १० फलभेदो दुःस्थित एव। सर्वेषां सर्वजननस्वभावत्वाददुःस्थित इति

#### (स्रो० व्या०)

अस्ति चायं-तदपरोदयः । कुत इत्याह-तदैकस्वसन्ततावपि हेतुभेदेभ्यः चक्षराद्युतपत्तेः। न चेलादि। न च रूपं येन स्वभावेन सभागक्षणं-रूपक्षणमेव जनयति तेनैव विसभागक्षणमालोकादि । 'आदि'शब्दात् १५ चक्षुरादिग्रहः । कुतो नेत्याह-एकस्य-कारणभेदस्य अनेकजनकत्वविरोधात् एकस्वभावतया । योगेऽपीत्यादि । योगेऽप्यनेकजनकत्वस्य किमित्याह-तत्तुरुयता-पत्तेः-अनेकतुल्यतापत्तेर्हेत्वभेदादित्यर्थः । अतुल्याश्च रूपालोकादयोऽनेके । न चेलादि। न च कारणाभेदे सित तत्त्वतः कार्यस्य भेद इति युक्तम्। कुत इलाह-अभ्युपगमप्रकोपात् । इष्टश्चायं-कारणाभेदे कार्यभेदः । कथ-२० मिलाह-तत एव-तेभ्य एव रूपालोकादिभ्यो विवक्षितनिर्भागैककार्यजननस्वभावेभ्यः सर्वतत्प्रसृतेः सर्वेषां तेषां - रूपालोकादीनां खसन्ततावुत्पत्तेः । न चेत्यादि । न च उपादाननिमित्तभेदतो रूपे रूपमुपादानमालोकादयो निमित्तं आलोकादिष्व-प्यालोकादयः उपादानं रूपादयो निमित्तमित्येवं तन्न-समग्रेषु सामग्रीभेदः। कुतो नेसाह-तेषां-हेतुभेदानां रूपादीनामेकस्व भावत्वात् अत एव तत्करूप-२५ नाबीजा भावात् - उपादाननिमित्तकल्पनाबीजाभावात् । इत्थं चैतदङ्गीकर्त्तव्य-मिलाह-अन्यथा-एवमनभ्युपगमे तद्भिन्नस्वभावतापत्तिः तेषां-हेतुभेदानां रूपादीनां भिन्नस्वभावतापत्तिः, न येनैव स्वभावेनोपादानं तेषां तेनैव निमित्ततेति अभिधानमात्रभेदापत्तेः । इति-एवं तद्भेदादिष-सामग्रीभेदादिष फलभेदः-रूपा-लोकादिर्दुःस्थित एव। सर्वेषामित्यादि। सर्वेषां हेतुभेदानां रूपादीनां सर्वजनन-

१ 'तिप च चक्क॰' इति ग-पाठः । २ 'राद्युपपत्तेः' इति ग-पाठः । ३ 'विभागक्षण॰' इति ग-पाठः । ४ 'त्वामोगात्' इति ग-पाठः । ५ 'मेदात् तत्र' इति ग-पाठः । ६ 'चार्च' इति क-पाठः ।

### ( मूलम् )

चेत्, न, तावद्भयस्तावदुत्पादे सर्वेषामेकस्वभावता। तथैकोपयोगि-त्वं कार्याणां निरंशता प्रकटो जातिभेदस्तदेकैकापेक्षया सामग्री-भेदश्चेति शोभनमदुःस्थितत्वम्। अभिन्नतावत्स्वभावजत्वे ह्य- ५ मीषां तदन्यत्रवत् सर्वेषां तत्तुल्यतापत्तिः तत्स्वभाववैचित्र्यं वेस्यलङ्कानीया न्यायमुद्रा॥

स्यादेतद्वेतुस्वभावसङ्कान्तिपैक्षेऽयं दोषः। तत्र हि तस्यैव तथा-भवनमिति कार्यतुल्यता, अत एव च तत्स्वभाववैचित्र्यं वेत्यनि-वारितमेतत्। यदा तु तत्प्रतीत्योत्पादतस्तद्भावस्तदा हेतृनां निमित्त- १०

#### (स्रो० व्या०)

स्वभावत्वात् अखिलह्मपालोकादिजननस्वभावत्वात् अदुःस्थित इति चेत् फलभेदः। एतदाशक्काह नेत्यादि। न तावद्भ्यः न्हेतुभेदेभ्यो ह्मपादिभ्यः तावदु-त्पादे अनेकह्मपादिफलोत्पादे। किमित्याह सर्वेषां ह्मपालोकादीनां एकस्व-भावता विविक्षितिनभागेककार्यापेक्षयाऽङ्गीकृता। तथिकोपयोगित्वं विविक्षतः भावता विविक्षितिनभागेककार्यापेक्षयाऽङ्गीकृता। तथिकोपयोगित्वं विविक्षतः भावता विविक्षतः विविक्षया कार्याण्यिषकृत्य सामग्रीभेदश्चेति देशोभनमदुःस्थितत्वम्, उक्त-दोषेभ्यो नादुःस्थितत्वमित्यर्थः। सकलिण्डार्थमाह अभिन्नतावत्स्वभावजत्वे एकस्वभावानेकह्मपादिस्वभावजत्वे यस्मात् अमीषां कार्याणां तदन्यत्वत् २० ह्मपाद्याच्यापत्वतः सर्वेषाम् आलोकादीनां तुल्यतापत्तिः अभिन्नतावत्स्वभावजत्वे विवय्य एव स्वभावभ्यो ह्मपुत्यन्नं तेभ्य एवालोकादय इत्यपि कृत्वा तत्स्व-भाववेचित्रयं वा तेषामेव हितुभेदानां ह्मपादीनां स्वभाववेचित्रयं वा। एतेन त्याविध्यवंजननस्वभावाः इत्यपि व्युदस्तम्, वलात् तद्वेचित्रयापतेः। इति एवमलक्ष्मिया न्यायमुद्रा। एत्लङ्कने न्यायभेद इति भावनीयम्।।

स्यादेतत्—अथैवं मन्यसे हेतुस्वभावसङ्कान्तिपक्ष एव कार्ये अयं दोषः— अनन्तरोदितः। तन्त्र यस्मात् हेतुसङ्कान्तिपक्षे तस्यैव—हेतोः तथाभवनं कार्यरूप-तया इति—एवं कार्यतुल्यता, अत एव—तत्त्रथाभवनात् तत्स्वभाववैचित्र्यं 'वेति—सर्वेषां सर्वजननस्वभाववैचित्र्यं 'वेति अनिवारितमेतद् भवस्येवेसर्थः।

१ 'पक्षे ह्ययं' इति क-पाठः । २ 'एतेन न तथा॰' इति क-पाठः । ३ 'भावनीयः' इति জ-पाठः । ४ 'चेति' इति জ-पाठः । ५ 'चेत्सनि॰' इति জ-पाठः ।

## ( मूलम् ·)

मात्रत्वान्न कश्चिद् दोष इति । एतेन 'कारणानां भिन्नेभ्यः खभावेभ्यः कार्यस्य भिन्ना एव विशेषाः' इस्तेतदि पत्युक्तमिति । अत्रो५ च्यते—तिद्दं पिशाचभयात् पितृवनसमाश्रयणम् । निह कथित्रित्त् हेतुस्वभावसङ्क्रान्तिमन्तरेणासत्सद्भवनापत्त्याः कार्यभाव एव युज्यत इत्युक्तप्रायम् । स उपलभ्यत इति चेत्, को वा किमाह ? कथं न युज्यत इति? भवन्नीत्या वेदितम् । कश्चायं तत्प्रतीत्योत्पादः ? तदनन्तरभावित्वम् । नेदं क्षणिकैकान्तवादिनोऽशेषतत्कालभावि-१० भावसाधारणत्वेन तद्भावसिद्धये, नियमहेत्वभावात् । तथाहि— विविक्षितहेतुक्षणानन्तरं तत्कालभावि सर्वमेव भुवनोदरगतं क्षण-जातमुत्पचते, ततस्तत्वरूपाचननुवेधतुल्यतायामयमेवास्य हेतु-

#### (स्रो० व्या०)

यदा तु-यदा पुनः तत्प्रतीत्योतपादतः-तेभ्यः प्रतीत्योत्पादनेन तद्भावः तावत् ९५ कार्यभावस्तदा─तस्मिन् काले **हेतृनां निमित्तमात्रत्वात्** कारणात् न कश्चिद् दोष इति। एतेनेत्यादि। एतेन-अनन्तरोदितेन कारणानां रूपादीनां भिन्नेभ्यः स्त्रभावेभ्यः कार्यस्य-विज्ञानादेः भिन्ना एव विद्रोषाः-रूपा तदाभासतेत्ये-वमादय इत्येतदिप प्रत्युक्तं-परिहृतमिति । अत्रोच्यते-तिद्दिमित्यादि । तदिदं-लोकप्रैवादनिबन्धनं पिद्याचभयात् पितृवनसमाश्रयणम् । अत्राधि-२० कृतदोषसम्भवः । एतदेवाह न हीत्यादिना । न यस्मात् कथित्रत्-केनचित् प्रकारेण हेतुस्वभावसङ्कान्तिमन्तरेण असत्सद्भवनापत्त्या प्रमाणविरुद्धकार्य-भाव एव युज्यत इत्युक्तप्रायं-प्रायेणोक्तम् । स उपलभ्यत इति चेत् कार्यभावः। एतदाशङ्गाह-को वा किमाह?। उपलभ्यत एव। कथं न युज्यत इति परः। भवन्नीत्या वेदितमिति ग्रन्थकारः। कश्चायं तत्प्रतीत्योत्पाद २५ इति प्रश्नः । तदनन्तर भावित्वमिति परवचनम् । नेदं-तदनन्तरभावित्वं क्षणिकैकान्तवादिनोऽद्योषतत्कालभाविभावसाधारणत्वेन तद्भावसिद्धये, प्रक्रमात् हेतुफलभावसिद्धये। कुत इस्राह-नियमहेत्व-भावात्। एनमेव स्पष्टयन्नाह तथाहीत्यादिना। तथाहीत्युपप्रदर्शने। विवक्षित-हेतुक्षणानन्तरं तत्कालभावि सर्वमेव सुवनोदरगतं क्षणजात-

१ 'तत्त्रीखोत्पादः' इति ग-पाठः। २ 'प्रवाहनिबन्धनं' इति ङ-पाठः। ३ 'परवश्चनम्' इति ङ-पाठः।

## (भूलम्)

रिदमेव चास्य फलमिति कुतोऽयं नियमः?। विध्य मोहतिमिरमालो-च्यतामेतदिति । किमन्नालोच्यम्? तत्स्वभावत एव तिन्नयमसिद्धेः सर्वस्य सुस्थितत्वात् । तथाहि-तयोरेव हेतु-फलयोः स स्वभावोः येन स एव तस्यैव हेतुस्तदेव च तस्यैव फलमिति । अतोऽद्रोषतत्-कालभाविभावसाधारणत्वेऽपि तदनन्तरभावित्वस्य, अपरत्र तत्-स्वभावत्वाभावात् अस्यैव च नियमहेतुत्वात् तद्भावसिद्धिरिति । तथाहि-तस्यैवासौ स्वभावो येन तदनन्तरं भवत् तदेव तत् कार्यमितरदेव च तत्कारणं नान्यदिति ॥ अन्नोच्यते-एतदिप यत्-१० किश्चित्, अन्वयापत्तेः, अन्यथा द्याब्दार्थायोगात् । तथाहि-स्वो भावः

### (खो० व्या०)

मुत्पचते, अन्यथा सर्वं क्षणिकमिति प्रतिज्ञाच्याघातः। ततः-एवं व्यवस्थिते सति तत्खरूपायननुवेधतुल्यतायां सलामयमेवास्य हेतुः तथा इदमेव चास्य फलमिति कुतोऽयं नियमः ? । न कुतिश्रिदिलर्थः । विध्य मोहितिमिर-१५ मालोच्यतामेतिद्ति । आह-किमञालोच्यम् ?। तत्स्वभावत एव-हेतुफल्रसभावत एव **तन्नियमसिद्धेः–**हेतुफलभावनियमसिद्धेः **सर्वस्य सुस्थित**-त्वात् किमत्राठोच्यमिति ?। एतदेव भावयति तथाही सादिना। तथाहीति पूर्ववत्। तयोरेव हेतु-फलयो:-विवक्षितयोः स स्वभावो येन-स्वभावेन स एव-विविश्वतः तस्यैव-विविश्वतस्य हेतुः, तदेव च-विविश्वतं तस्यैव-विविश्वतस्य २० हेतोः फलमिति । अतः-अस्मात् स्वभावात् अद्रोषतत्कालभाविभाव-साधारणत्वेऽपि कसेलाह-तदनन्तरभावित्वस्य । अपरत्र-अविवक्षित-हेलादौ **तत्स्वभावत्वाभावात्** कारणात् अस्यैव−तत्स्वभावत्वस्य **नियम**-हेतुत्वात् कारणात् तद्भावसिद्धिः –हेतुफलभावसिद्धिरिति । एतदेव भावयति तथाहीत्यादिना । तथाहीति पूर्ववत् । तस्यैवासी स्वभावः कारणस्य येन-२५ खभावेन तदनन्तरं भवत्-कारणानन्तरं भवत् तदेव-विशिष्टं तत् कार्य-मितरदेव च विवक्षितं तत्कारणं-विवक्षितकार्यकारणं नान्यतः तद्यन्तरभावित्वे ससपि इति । एतदाशक्क्याह-अत्रोच्यते-एतदपि यत्किश्चित्-असारम् । कुत इत्याह-अन्वयापत्तेः, अन्यथा-अन्वयापत्तिमन्तरेण शब्दार्थायोगात्।

९ 'तदभाविषद्धेरिति' इर्ति ग-पाठः । अनेकान्त० २२

स्वभाव इत्यातमीया सत्ता, तस्यैव हेतोरियमातमीया सत्ता यत् तदनन्तरं भवत् तदेव तत् कार्यमिति तस्यैव तथाभवनेऽन्वय-'सिद्धिः, अतत्स्वभावत्वे च तदनन्तरं न तद्भावः, भावे वाऽतिप्रसङ्ग इति कुतो हेतुफलभावनियमः?। नन्वलमनेन वाक्छलेन। तस्यायं स्वभावः स्वधमीं यदपगच्छति तस्मिन् तदनन्तरं तदेव भवति। स्यादेतत्–एवं यदि तदाऽन्यन्न भवेत्, भवति च। किं तेन भवता?। न तत् तत इति चेत्, इतरस्य ततो भावे को हेतुः?। तत्स्वभाव १० एवेति चेत्, न असो तत्स्वरूपाचनुवेधवैकल्ये तदनन्तरभावि-

(स्रो० व्या०)

एतदेवाह तथाहीत्यादिना। तथाहीति पूर्ववत्। स्वो भावः स्वभाव इति। किमुक्तं भवति ? आत्मीया सत्ता । अयं भावार्थः-तस्यैव हेतोरियमा-त्मीया सत्ता यत् तदनन्तरं भवत्-विविधतहेत्वनन्तरं तदेव-विविधतमेव १५तत् कार्यम्। इति-एवं तस्यैव-हेतोस्तथा-कार्यभावेन भवनेऽन्वयसिद्धिः। विपक्षे वाधामाह अततस्वभावत्वे चेत्यादिना । अतत्स्वभावत्वे च हेतोः तदनन्तरं-विवक्षितहेत्वनन्तरं न तद्भावः-न विवक्षितकार्यभावः, भावे वा तस अतिप्रसङ्गः अतत्स्वभावत्वाविशेषे तदपरभावापत्त्या । इति-एवं कुतो हेतुफलभावनियमः?। नैवेर्द्यर्थः। नन्वलमनेन वाक्छलेन । तस्यायं २० खभाव इति कोऽर्थः ?। स्वधर्मः । किम्मूत इलाह-यदपगच्छति तस्मिन् तदनन्तरं तदेव भवति-विविक्षितं कार्यमिति । एतदाशङ्क्याह-स्यादेतत् -एवं परोदितं यदि तदा-तदनन्तरकाले अन्यन्न भवेद् भवति च। तत-श्रावधारणार्थायोगः । किं तेन-अन्येन भवता? । न तत्-अन्यत् तत इति चेत्-विवक्षितात् कारणात् । एतदाशङ्ग्याह-इतरस्य-तत्फलाभिमतस्य ततः-विव-रू क्षिता देतो भीवे को हेतुः ?। तत्स्वभाव एवेति चेत्-विवक्षितस्वभाव एवेति चेत् हेतुः। एतदाशक्ष्याह-न असौ-तत्स्वभावः तत्स्वरूपाद्यनुवेधवैकल्ये-हेतुस्वरूपाद्यनुवेधविकलभावे, 'आदि'शब्दाद् गुणपरिग्रहः, तदनन्तरभावित्व-

<sup>(</sup>विवरणम्)

<sup>(</sup>२७) हेतुस्वरूपाद्यनुवेधविकलभाव इति । हेतोः-मृदादेः खरूपं-मृत्वादि । तस्यानुवेधः-घटादौ कार्येऽनुष्कृतिसास्य विकलभावे, विकलत्व इसर्थः ॥

<sup>(</sup>२७) 'आदि'शब्दाद् गुणपरिग्रह इति । अत्र सौरभादिगुणो गृह्यते तत्त्-

१ 'सिद्धेः' इति क-पाठः। २ 'यदापि गच्छति' इति क-पाठः। ३ 'कार्याभावेन' इति छ-पाठः। ४ 'धारणावर्थायोगः' इति क-पाठः। ५ 'कार्यानुवृत्ति०' इति क-पाठः।

त्वमन्तरेण गम्यते, तचारोषतत्कालंभाविभावसाधारणमेवेति परि-खज्यतामसद्भिनिवेशः । तेऽन्यदाऽन्यतोऽपि भवन्ति तत् तु तत एवेति विशिष्टतत्स्वभावत्वावगतेरदोष इति चेत्, न, विविक्ष- ५ तानामन्यदाऽभावेन अन्यतो भावासिद्धेः, सामान्येन तु तस्यापि 'सिद्धेः । एवमपि तदेव तज्जननस्वभावमितरदेव च तज्जन्यस्वभाव-मित्यभ्युपगमे न्यायबाधा, एवमभूतस्य वाङ्मात्रेण स्वभावान्तर-स्याप्यभिधातुं शक्यत्वात् । तथाहि-एवमपि वेक्तं पार्यत एव मृत्-पिण्ड एव पटजननस्वभावः, पट एव च तज्जन्यस्वभावः, इस्रेवं तन्तव १०

#### (स्वो० व्या०)

मन्तरेण गम्यते एतावन्मात्रनिबन्धन एवेत्यभित्रायः। तच्च-तदनन्तरभावित्वम् । अद्रोषतत्कालभाविभावसाधारणमेवेति कृत्वा परित्यज्यतामसदिभ-निवेदाः। ते-अशेषतत्कालभाविनो भावा अन्यदा-अन्यस्मिन् कालेऽन्यतोऽपि भविन्त प्रवन्धापेक्षया तत् पुनः-विवक्षितं कार्यं तत एव-विवक्षितात् १५ कारणात्। इति-एवं विद्याष्ट्रतत्स्वभावत्वावगतेः कारणाददोष इति चेदन-न्तरोदितः। एतदेवाशङ्काह-नेत्यादि। न-नैतदेवं विवक्षितानाम्-अशेषतत्काल-भाविनां भावानामन्यदाऽभावेन हेतुना अन्यतः-हेत्वन्तराद् भावासिद्धेः। विशिष्टा हि ते तदैव भवन्ति, नान्यदेति भावनीयम् । सामान्येन तु तस्यापि-विवक्षितस्य कार्यस्य सिद्धेः अन्यदेति । एवमपि-तत्त्वनीतौ तदेव-विवक्षितं २० कारणं तज्जननस्यभावं-विविष्टिकारणजन्यस्वभावमित्यभ्युपगमे । किमित्याह-न्यायवाधा। कथमित्याह-एवमभूतस्य परमार्थतो निवन्धनस्य वाङ्मात्रेण हेतुना स्वभावान्तरस्याप्यभिधातुं दाक्यत्वात्। एतदेवाह तथाहीत्या-दिना। तथाहीति पूर्ववत्। एवमपि-वक्ष्यमाणनीत्या वक्तुं पार्यत एव, न जिह्वान्तरे २५ 'डोङ्गरो भवति यदुत मृत्पिण्ड एव पटजननस्यभावः, पट एव च तज्जन्य-

### (विवरणम्)

पिण्डादिभावमात्रापत्त्येति । यदि हि तद्देशँभिन्ने घटे मृदोऽनुगमः स्थात्, तदा असावपि मृत्पिण्डादिपाच्यस्वरूपमात्र एव स्थादिसर्थः ॥

<sup>9 &#</sup>x27;सिद्धः' इति ग्-पाठः । २ 'वक्तुं शक्यत एव अमृत्पिण्ड ॰' इति क-पाठः । ३ 'करणात्' इति क-पाठः । ४ 'सिद्धिः' इति ख-पाठः । ५ 'पर्यायत एव' इति क-पाठः । ६ 'डोन्तरो' इति ख-पाठः । ७ 'भिज्ञष्ठे' इति च-पाठः ।

एव घरजननस्रभावाः, घर एव च तज्जन्यस्रभावः, इति हेतु-फलभावापत्त्या न्यायवाधेति । तहेशभेदेनेत्थं तत्तत्स्वभावत्व-५ कल्पना विरुद्ध्यत इति चेत्, न, तथातत्तत्स्वभाववैचित्र्यतस्तत्-कार्लभेदेन च वो विरोधासिद्धेः, तत्र तत्सत्ताऽननुगमात् तदनुगमे तदुपादानत्वापत्तेः । कथं विरोधासिद्धिरिति चेत्, तत्स्वभावस्या-चिन्स्यशक्तित्वात् पर्यनुयोगायोगात्, अतिप्रसङ्गात् । इति तस्यैव तथाभावमन्तरेण देशाभेदेऽपि समानत्वाच । तत्रैव तद्रूपानुकारो

(स्वो० व्या०)

स्वभावः - मृतिण्डजन्यस्वभावः, इत्येवं तन्तव एव घटजननस्वभावाः, घट एव च तज्जन्यस्वभावः-तन्तुजन्यस्वभावः । इति-एवं हेतुफलभावापत्त्या न्यायवाधेति भावितम् । तद्देशेत्यादि । तयोः-मृत्पिण्डादि-पटाद्योः देशभेदेन हेतुना इत्थम्-एवमुक्तनीला तत्तत्त्वभावत्वकल्पना 'विरुध्यते । इति चेत् , su एतदाशङ्गाह-नेत्यादि । न-नैतदेवं तथा-तेन प्रकारेण देशभेदलक्षणेन तत्तत्-स्वभाववैचित्र्यतः - मृत्पिण्डादिपटादिस्वभाववैचित्र्येण तत्कालः भेदेन च तयोः -मृतिगण्ड-घटाद्योः कालभेदेन च वः-युष्माकं विरोधासिद्धेः मृतिगण्डो युष्माकं भिन्नक्षणघटजननस्वभाव एव । एवं घटमधिकृत्य भिन्नदेशपटजननस्वभावत्वेऽप्यस्या-विरोध एवेति भावनीयम्। तन्नेत्यादि। तत्र-तदेशभिन्ने पटादौ तत्सत्ताऽननु-२० गमात्-मृत्पिण्डादिसत्ताऽननुगमात् अनुगमे तदनुपादानत्वापत्तेः मृत्पिण्डा-दिभावमात्रापत्त्या। कथं विरोधासिद्धिरिति चेत्, विरोधसिद्धिरेवेत्यर्थः। एतदा-शक्र्याह-तत्स्व भावस्य-मृत्पिण्डादिस्तभावस्य अचिन्त्यशक्तित्वात् कारणात् विरोधासिद्धिः। तथा पर्यनुयोगायोगात् खभावस्य तथा अतिप्रसङ्गात् मृत्पिण्डादपि घटे तत्सत्तानुगम एवेति भावनीयम् । इति-एवं तस्यैच-हेतोः २५ तथा भावमन्तरेण-कार्यभावं विना देशा भेदेऽपि सति समानत्वाचेति भावनीयम् । तन्नैव-मृत्पिण्डाद् घटादौ तद्रूपानुकारो हर्यते-मृद्रूपानुकारः,

(विवरणम्)

(२५) समानत्वाचेति। हेत्वन्वयाभावे सति मृत्पिण्डघटयोर्मृत्पिण्डयोवी समान एव कार्यकारणभाव इत्यर्थः ॥

१ 'तदेशे भेदेनेत्थं' इति ग-पाठः । २ 'भेदेनैव वा विरोधा॰' इति ग-पाठोऽग्रुदः । ३ 'विरोधादिसिदि॰' इति ग-पाठः । ४ 'इति' इति पाठो नास्ति ग-प्रतौ । ५ 'इत्येवमुक्त॰' इति ङ-पाठः । ६ 'निरुध्यते' इति ङ-पाठः । ७ 'तत्स्व॰' इति ङ-पाठः । ८ 'तत् तथा' इति क-पाठः । ९ 'मृत्पिडते(१) श्रदादौ' इति ङ-पाठः ।

दृश्यते नेतरत्रेति चेत्, अस्त्येतत्; किन्त्वसौ न तत्त्वरूपाचनु-वैधमन्तरेण। ततः किमिति चेत्, अनिवारितोऽन्वयः॥

एतेन बीजादेविंसदृशाङ्करादिवेदनं प्रत्युक्तम्, तस्यैव तथाभव- ५ नात्, अन्यथा तदनुपपत्तेः तथाभाविहेत्वभावात्, तुच्छप्रागभावे तदभवनमात्रतया प्रध्वंसाभाववत् तदनुपपत्तेरिति भेदकहेतु-भावतः कथित्रत्त तदूपानुकारसिद्धेरिति॥

(स्रो० व्या०)

नेतरत्रेति चेत्-पटादौ । एतदाशक्काह-अस्त्येतिद्सादि । अस्त्येतद् यदुक्तं १० परेण, किन्त्वसौ-तद्र्पानुकारो न तत्स्वरूपाचनुवेधमन्तरेण-न मृत्स्वरूप-गुणानुवेधं विना । ततः किम् ?। इति चेत्, एतदाशक्क्याह-अनिवारितः अन्वयः, तत्स्वरूपादनुवेधस्यैवान्वयत्वात् ॥

एतेने सादि । एतेन—अनन्तरोदितेन वीजादेः सकाशाद् विसदृशाङ्करादि-वेदनं प्रत्युक्तम् । कथिमसाह—तस्यैव—बीजादेस्तथा भवनात्—अङ्करादिरूपेण १५ भवनात् , सन्तसा प्रभावगुणफलान्वयोपलम्भादिति भावः । इत्थं चैतदङ्गीकर्त्तव्य-मिसाह—अन्यथा—तस्यैव तथाभवनमन्तरेण तदनुपपत्तेः—अङ्कराद्यनुपपत्तेः । अनुपपत्तिश्च तथाभाविहेत्वभावात् तथा—अङ्करादिप्रकारेण भवितुं शीलमस्येति तथाभावी, तथाभावी चासौ हेतुश्च तस्याभावात् , तुच्छप्रागभावे सित विविध्यत-कार्यस्य तदभवनमात्रतया—विविध्यतकार्याभवनमात्रतया तत्त्वतः प्रागभावस्य २० प्रध्वंसाभाववदिति निदर्शनम्। सोऽपि तदभवनमात्रमेवेस्यर्थः। तदनुपपत्तेः— कार्यानुपपत्तेः । न हि प्रध्वंसाभावः कार्यं भवतीति भावनीयम् । नैव प्रागभावोऽपि भवति च कार्यमिति—अतो भेदकहेतुभावतः कारणाचित्रक्षित्युदकादेः कथ-श्चित्—केनचित् प्रकारेण प्रभावगुणफलान्वयलक्षणेन तद्रपानुकारसिद्धेः—बीजा-दिक्रपानुकारसिद्धेः अङ्करादौ बीजादेविंसदशाङ्करादिवेदनं प्रत्युक्तमिति ॥

(विवरणम्)

<sup>(</sup>१६) सन्तत्या प्रभावगुणफेलान्वयोपलम्भादिति । सन्तत्या-प्रवाहेण प्रभावगुणयोः कारणसत्कयोः फले-कार्येऽन्वयस्योपलम्भादिति भाव इति परमार्थः।।

<sup>(</sup>२१) सोऽपि तदभवनमात्रमेवेति । सोऽपि—प्रागभावः, न केवलं प्रध्वंसा-भाव इत्यर्थः, तदभवनमात्रमेव—कार्यस्याभवनमात्रमेव तुच्छम् । ततो यथा प्रध्वंसा-३० भावस्तुच्छत्वात्र कार्यीभवत्येवं प्रागभावोऽपि मा भवतु, तुच्छत्वस्याविशिष्टत्वात् ।।

१ 'अस्त्वेतत्' इति क-पाठः । २ 'बन्धमन्तरेण' इति क-पाठः । ३ 'हेतुभावात्' इति ग-पाठः । ४ 'कारिसिद्धे०' इति ग-पाठः । ५ 'कार्शीभवति' इति इ-पाठः । ६ 'प्रवाहेण रूपयोः फळे' इति क-पाठः ।

यचोक्तम्ं-'एतेन कारणानां भिन्नेभ्यः खभावेभ्यः कार्यस्य भिन्ना एव विशेषा इत्येतदि प्रत्युक्तमिति' एतदप्ययुक्तम्, कार- भणानां भिन्नेभ्यः खभावेभ्यः कार्यस्य तदिवरोधात्, तदेकानेकख्यावत्वात्, तथोपल्रच्धेः, धर्मकीर्तिनाऽप्यभ्युपगतत्वात्, हेतुविन्दौ "भिन्नस्वभावेभ्यश्रक्षुरादिभ्यः सहकारिभ्य एककार्योत्पत्तौ न कारण- भेदात् कार्यभेदः स्यादित्याशङ्क्य न यथास्तं खभावभेदेन तद्- विशेषोपयोगतस्तदुपयोगकार्यस्वभावविशेषासङ्करात्" इत्यादेः स्वय- १० मेवाभिधानात ॥

स्यादेतत्-अभिहितमिदम्, अन्यार्थं त्वभिहितम्। कस्तर्द्धस्यार्थः? सहि 'न कारणभेदो भेदकः स्यादिति' चोचं 'तत्रैव सामर्थ्यान्नापरा-

(स्बो० व्या०)

यचोक्तमिलादि। यचोक्तं पूर्वपक्षे - 'एतेन कारणानां भिन्नेभ्यः सन्धः भावेभ्यः कार्यस्य भिन्ना एव विद्योषा इत्येतदिप प्रत्युक्तमिति' एतदिप अयुक्तं प्रत्युक्तम्। कथिमलाह-कारणानां भिन्नेभ्यः सभावेभ्यः कार्यस्य तद्वरोधात्-भिन्नविशेषार(?) विरोधात्। अविरोधश्च तदेकानेकस्वभावत्वात् तस्य-कार्यस्थेकानेकस्वभावत्वात् , एकानेकस्वभावत्वं च तस्य तथोपल्ठच्धेः-एकानेकस्वभावतयोपल्ठच्धेविज्ञानं नीलं कुर्शलिमलादिसंवेदनात् तदुपलिच्धभावनीया। इहैव क्वांतरमाह-धर्मकीर्त्तिनाऽप्यभ्युपगतत्वात् कारणानां तेभ्यः कार्ये तदिरोध्य । एतदेवाह हेतुबिन्दौ प्रन्थ-भिन्नस्वभावेभ्यश्चसुरादिभ्यः सहकारिभ्य एककार्योत्पत्तौ सलां, विज्ञानोत्पत्ताविल्पधः, न कारणभेदात् कार्यभेदः स्यात् अनेकेभ्य एकस्वभावेन इत्यादाङ्क्य न यथास्यं स्वभावभेदेन-न चैतदेवं यथास्वं-यथाऽऽत्भीयं स्वभावभेदेन तद्विद्योषोपयोगतः-कारणविशेषोपन्योगात् कार्ये स्वभावविशेषासङ्करात् इत्यादेर्प्रन्थात् स्वयमेवाभिधानात् धर्मकीर्त्तिनिति ॥ स्यादेतत्-अभिहितसिदम्, अन्यार्थं त्वभिहितमिति। एतदाशङ्क्षाह-कस्तद्यस्यार्थोऽभिहितस्य?। स हि-धर्मकीर्त्तः 'न कारणभेदो भेदकः

(विवरणम्)
३० (२०-२१) तेभ्यः कार्ये तद्विरोधस्येति । तेभ्यः-भिन्नेभ्यः कारणस्वभावेभ्यः कार्ये-आधारभूते तद्विरोधस्य-विशेषाविरोधस्य ॥

१-२ १६८तमे पृष्ठे । ३ 'तस्य' इत्यधिको ग-पाठः । ४ 'अस्य' इति इ-पाठः । ५ 'करण-विशेषोपयोगेन तदुप॰' इति इ-पाठः ।

परजननम्' इत्यनेनैवानवकाशं मन्यते, एवं स्पष्टीकृतमप्यर्थतत्त्वं यो नाम खदर्शनानुरक्तमित्तत्र विश्वशक्तिवैकल्यं न प्रतिपद्यते धावति च चोद्यं कर्तुं स मुग्धवुद्धिरित्थमिप शक्यः तृष्णीमित्युपहासपरं ध कारणोपयोगकृतं कार्यस्यभावंविशेषासङ्करमुक्तवान् । परमार्थतस्तु न भवन्त्येव कारणानां भिन्नेभ्यः स्वभावेभ्यः कार्यस्य भिन्ना एव विशेषा इत्ययमर्थ इति । अत्रोच्यते—उपहासपरमित्येतत् सत्यम्, स मुग्धबुद्धिरित्थमिप शक्यः तृष्णीमित्येतद्प्येवम्, तस्य विशिष्ट-बोधाभावात् । यस्तु सन्यायकुशलः कुशाग्रीयबुद्धिः स कथमिष- १० कृतचोद्यं तन्नैव सामर्थ्योद्त्याद्निऽनवकाशं मन्येत ? तन्नैव सामर्थ्यं तत्समानजातीयापरापराजननवन्न तदन्यपरापरजननमिष । इति किं न पश्यत्यसौ येन तथा मन्यत इत्युक्तप्रायं चात्र । तस्मान्न श्रोत-

(स्रो० ब्या०)

स्यादिति' एतत् चोद्यं तत्रैव-विविक्षिते कार्ये सामध्यात् नापरापरजनन-१५
मित्यनेनैव ग्रन्थेन अनवकाद्यं मन्यते । एवं स्पष्टीकृतमप्यर्थं यो नाम
कश्चित् स्वदर्शनानुरक्तमितः तत्र-कार्ये विश्वद्यक्तिवेकस्यं तत्कारणापेक्षया
न प्रतिपद्यते साङ्क्ष्यादिः धावति च चोद्यं कर्तुं 'न कारणमेदो भेदकः स्यात्' इत्येवं
स मुग्धवुद्धिः—चोद्यच्रुः इत्थमिष द्यावस्तृष्णीमिति—म् इति उपहासपरं कारणोपयोगकृतं कार्यस्त्रभावविद्योषासङ्करमुक्तवान् हेतुविन्दौः २०
परमार्थतस्तु न भवन्त्येव कारणानां—चश्चुरादीनां भिन्नेभ्यः स्वभावेभ्यः
कार्यस्य-विज्ञानादेः भिन्ना एव विद्योषा इत्ययमर्थस्तस्येति । एतदाशङ्गाह—
अत्रोच्यते । उपहासपरिमत्येतत् सत्यम्, अप्रमाणोपपन्नतयेत्यभिप्रायः । स
मुग्धवुद्धिरित्थमिष द्याव्यस्तृष्णीमित्येतदिष एवमविप्रतिपत्तिरावयोः ।
कृत इत्याह—तस्य—मुग्धवुद्धेविद्याष्ट्योधाभावात्, यस्तु सन्यायकुद्यातः २५
कश्चित् कुद्याग्रीयवुद्धिः—तीक्ष्णबुद्धिभवानिव स कथमधिकृतचोद्यं—न
कारणभेदात् कार्यभेदः स्यादिति तत्रैव—सामध्योदित्यादिना अनवकाद्यां
मन्येत १।कथं च न स्यादित्याह—तत्रैव सामध्यो विविक्षितकार्ये तत्समानजातीयापरापराजननवदिति निदर्शनं न तदन्यपरापराजननमिष विज्ञानान्तरा-

१ 'विशेषात् सङ्कर॰' इति क-पाठः । २ 'स न्याय॰' इति क-पाठः । ३ 'सामध्यदिना' इति क-पाठः । ४ 'तस्समानजातीयापरापरजननमपीति' इति ग-पाठः । ५ 'परापरजनन॰' इति ख-पाठः ।

द्याब्दार्थातिरेकेण तन्मतात्याग इति तदत्यागिनो न युक्तमेवमादि-प्रलपनम् । श्रोतदाब्दार्थाङ्गीकरणे चोक्तवन्मदीयाभ्युपगमाश्रय इति ५यथा यथा विचार्यते तथा तथा न परमते कार्यकारणभावो युज्यते, योगेऽपि न तन्निश्चये कश्चिदुपायः ॥

स्यादेतत्-प्रत्यक्षानुपलम्भसाधनः कार्यकारणभाव इत्युपायः। इह च प्रत्यक्षमेव प्रमाणं प्रत्यक्षानुपलम्भशब्दाभ्यामुच्यते। तथा-हि-कार्यकारणाभिमतपदार्थाकारं प्रत्यक्षं तद्विविक्तवस्त्वाकारमनु-१९ पलम्भ इति। एतौ च प्रत्यक्षानुपलम्भौ परस्परसहायौ साधनम्। कदाचिदनुपलम्भपुरस्सरं प्रत्यक्षम्, यथाऽऽह न्यायवादी-"येषा-

(स्रो० च्या०)

जननवन्न चक्षुरादिजननमपीलर्थः। इति—एवं किं न पर्यत्यसौ—कुशाग्रीयबुद्धिः येन तथा मन्यत इति उक्तप्रायं चात्र व्यतिकर इति नाधिकः प्रयासः। अपसादेवं तस्मान्न श्रोतदाब्दार्थातिरेकेण तन्मताल्यागः—धर्मकीर्त्ति-मताल्यागः, किन्तु लाग एव। इति—एवं तद्यागिनः, प्रक्रमाद्धमकीर्त्तिमता-त्यागिनः किमिलाह—न युक्तमेवादिप्रलपनं यथोक्तमसैम्बद्धमिति। श्रोत-राब्दार्थाङ्गीकरणे च सति किमिलाह—उक्तवत—यथोक्तं प्राक् तथा मदीया-भ्युपगमाश्रयः तदेकानेकस्वभावापत्त्या। इति—एवं यथा यथा विचार्यते स्क्ष्मेक्षिकया तथा तथा न परमते—क्षणिकैकान्तवादिमते कार्यकारणभावस्य युज्यते। निद्शितमेतक्र्यक्षेण। योगेऽपीलादि। योगेऽपि कार्यकारणभावस्य न तिक्रश्चये—न कार्यकारणभावनिश्चये कश्चिद्धपायः परस्य।।

स्यादेतदिलादि। सादेतत्-अथैवं मन्यसे-प्रत्यक्षानुपलम्भसाधनः कार्य-कारणभाव इति अस्ति उपायः। अस्वैव भावार्थमाह इह चेलादिना। इह च-२५ प्रस्तुतोपाये प्रत्यक्षमेव प्रमाणं प्रत्यक्षानुपलम्भद्याञ्चाम्यां द्वाभ्यामुच्यते। एतद्भावनायाह-तथाहीलादि। तथाहीति पूर्ववत्। कार्यकारणाभिमतपदार्था-कारं प्रत्यक्षं प्रत्यक्षमुच्यते, तद्भिविक्तवस्त्वाकारं-कार्यकारणाभिमतपदार्थिव-विक्तवस्त्वाकारं प्रत्यक्षमेव अनुपलम्भ इति। एतौ च प्रत्यक्षानुपलम्भौ परस्परसहायौ सन्तौ साधनम्, कार्यकारणभावस्रोति प्रक्रमः। कथिमलाह-३० कदाचिदनुपलम्भपुरस्सरं प्रत्यक्षम्, यथाऽऽह न्यायवादी-धर्मकीर्त्तिः

९ 'सहायं कदा॰' इति ग-पाठश्चिन्छः। २ 'सम्बन्धमिति' इति क-पाठः। ३ 'तस्यैव' इति ङ-पाठः।

मुपलम्भे तल्लक्षणमनुपलन्धमुपलभ्यते" इत्यादि॥

एतेन चोपलिधलक्षणप्राप्तानुपलम्भेन तत्र तस्य खहेतोः सन्नि-धानात् प्रागपि सत्त्वमन्यतो देशादागमनं प्रागवस्थितकटक्कव्यादि-प्र हेतुत्वं चापाकृतमिति। तथा कदाचित् प्रत्यक्षपुरस्सरोऽनुपलम्भः, यथोक्तम्—"तत्रैकाभावेऽपि नोपलभ्यते तत् तस्य कार्यम्" इति। एतदुक्तं भवति—येषां सन्निधानेन प्रवर्तमानं यद् दृष्टं तेषु मध्ये यदैकस्याप्यभावो भवति तदा नोपलभ्यते तत् तस्य कार्यम्, यथा धूमो हुतभुजः, घटादि मृदादीनाम्। इत्युपायभावान्नास्ति दोष इति। १०

#### (स्रो० व्या०)

येषामुपलम्भे मृत्पिण्डादिकारणानां तल्लक्षणम्-उपलन्धिलक्षणमेव घटादिकार्यं अनुपलन्धं सत् पूर्वमुपलभ्यत ईत्यादि तत् तस्य कार्यमित्यनुपलम्भपुरस्सरं प्रत्यक्षम् ॥

एतेन चोपलिब्धलक्षणप्राप्तानुपलम्भेनानन्तरोक्तेन तन्न-देशे तस्य-१५ कार्यस्य स्वहेतुसिन्नधानात् प्रागिष, हेत्वभावेऽपीलर्थः, सन्वमपाकृतिमिति सम्बन्धः। तथा अन्यतो देशादागमनं कार्यस्य संत एव। तथा प्रागवस्थितः कटकुट्यादिहेतुत्वं चापाकृतिमिति। यदि तेऽपि हेतवः स्युः स्वहेतुसिन्नधानात् प्रागिष तम्य एवोत्पद्येत कार्यम्, न चोत्पद्यते, तस्मान्न हेतवस्ते इति। एवं कदाचिदनुपलम्भपुरस्सरं प्रत्यक्षं साधनम्। तथा कदाचित् प्रत्यक्षपुरस्सरोऽ-२० नुपलम्भः साधनम्, यथोक्तं न्यायवादिनैव-"तन्नैकाभावेऽपि नोपलभ्यते तत् तस्य कार्यम्" इति परग्रन्थः। एवं व्याचिख्यासुराह-एतदुक्तं भवति। येषां सिन्नधानेनाध्यादीनां प्रवर्त्तमानं यद् दृष्टं-धूमादि तेषु मध्ये यदैक-स्याप्यभावो भवति अध्यादेरेव तदा नोपलभ्यते तत् तस्य-अनुपलभ्य-मानस्य कार्यम्। निदर्शनमाह-यथा धूमो हुतभुजः-अग्नेस्तथा घटादि सृदादी-२५ नाम्। इति-एवसुपायभावात् कारणात्, तिन्नश्चय इति वर्तते, नास्ति दोष

#### (विवरणम्)

<sup>(</sup>१२) उपलब्धिलक्षणमेवेति । लक्ष्यतेऽनेनेति लक्षणम्, उपलब्धिरेव लक्षणं— गमकं यस्य तत् तथा ॥

१ 'इत्यादिना तत्' इति क-पाठः । २ 'खत एव' इति ङ-पाठः । ३ 'तत्रास्य कार्यमेति पर॰' इति क-पाठः ।

अनेकान्त० २३

अत्र उच्यत यात्किश्चिदेतत्, उपलम्भस्य दर्शनत्वात्, अनुप-लम्भस्य चादर्शनत्वात्, दर्शनादर्शनयोश्च व्यभिचारतः परेण ध्यतिक्षेपात्, तदितिरिक्तस्य चेहाप्यभावादिति ॥

स्यादेतत्-नाभावः, उपलिधलक्षणप्राप्तानुपलन्धस्य दर्शनाद् दृष्टस्य चादर्शनात् । नं, उपलिधलक्षणप्राप्तस्य अनुपलम्भासिद्धेः । उपलिधलक्षणप्राप्तिश्चिपलम्भप्रत्ययान्तरसाकल्यम् । तेषामुपलम्भ-

#### (स्रो० व्या०)

५० इति । एतदाशङ्गाह-अत्र उच्यते-यत्किश्चिदेतत्, असारमित्यर्थः । कुत इत्याह-उपलम्भस्य दर्शनत्वात् तथाऽनुपलम्भस्य चादर्शनत्वात्, दर्शनादर्शनयोश्च व्यभिचारतः कारणात्, परेण-धर्मकीर्त्तिना प्रति-क्षेपात्, तदतिरिक्तस्य च-दर्शनादर्शनातिरिक्तस्य च इहापि-प्रत्यक्षानुप-लम्भोपाये अभावात्, प्रत्यक्षानुपलम्भाविष दर्शनादर्शने एव इति अर्थः ॥

भ्य स्यादेतिद्सादि। स्यादेतत्-अथैवं मन्यसे-नाभावः, प्रक्रमात् तदितिरिक्तस्य। कथिमिसाह-उपलिब्धलक्षणप्राप्तानुपलब्धस्य दर्शनाद् दृष्टस्य च- इपलिब्धलक्षणप्राप्तस्येव अदर्शनात् । एतदाशङ्ग्राह-न-नैतदेवम्, उपलिब्धलक्षणप्राप्तस्य सतः अनुपलम्भासिद्धः। एनामेवाह-उपलिब्धलक्षण-प्राप्तिर्यसात् उपलम्भप्रस्ययान्तरसाकल्यम्-उपलम्भप्तराणां सकल- २० भावः। यदि नामैवं ततः किमिसाह-तेषाम्-उपलम्भप्रस्यान्तराणां सकलाना-

#### (विवरणम्)

(१२) दर्शनादरीनयोश्च व्यभिचारत इति । न ह्येकदा धूमोऽग्निसद्भावे दष्टः, अन्यदा चै न दष्टः इसेतावतैव गम्यगमकभावो 'दासीगर्दभ'न्यायेन दर्शनादर्शनयो-व्यभिचारात्, किन्तु कार्यकारणभावेन नियतस्वभावेन वा गम्यगमकभावः । यदुक्तम्

"कार्यकारणभावाद् वा नियमाद् वा "नियामकात्। अविनाभावनियमो दर्शनात्र न दर्शनाद् ॥"

इति । मध्यवर्त्तिनो 'न'शब्दस्थोभयत्र सम्बन्धाद् दर्शना(द्)दर्शनना(?)दिति दर्शनान्न दर्शनादिति मध्यवर्त्तिनो 'न'शब्दस्य उभयत्र सम्बन्धात् दर्शनादर्शनभावेन नाविना-भावनियमस्तथा न दर्शनादर्शनमात्रेण नाविनाभावनियम इति ॥

<sup>9 &#</sup>x27;नोऽपलन्धिन' इति ग-पाठोऽनादरणीयः । २' दर्शना एवेन' इति क-पाठः । ३ 'न च दष्टः' इति च-पाठः । ४ 'नियसकात्' इति ख-पाठः । ५ अनुष्टुप् । ६ 'मात्रेणाविनान' इति च-पाठः ।

जननस्त्रभावत्वे कथं तदनुपलम्भः?। अतत्स्त्रभावत्वे वा तत्प्रस्यया-न्तरत्वं कथम्?॥

स्यादेतत्-सहार्थेन तज्जननस्वभावानि, यथाऽऽह-"स्वभाविद्रो-षश्च यः स्वभावः सत्स्वन्येषूपलम्भप्रत्ययेषु सन् प्रत्यक्ष एव भवति"। एतद्प्यसारम्, इत्थमप्युभयस्य उपलब्धिलक्षणप्राप्तिदाब्देनाभि-धानात् तद्भावे चानुपलम्भायोगात्। न तदा तद्भाव एव, अपि तु विद्यमानः प्रत्यक्षो भवतीति चेत्, कथं तानि तदुपलम्भप्रत्ययान्त-राणि?। सह तेन तज्जननस्वभावत्वात् तथोच्यन्त इति चेत्, कथं न १० तदा तद्भावः, अभावे वा सह तेन तज्जननस्वभावानि?। तद्दद्यत्वेन

#### (स्वो० व्या०)

मुपलम्भजननस्वभावत्वे सित उपलम्भभावापत्त्या कथं तदनुपलम्भः ?। नैवेलर्थः । अतत्स्वभावत्वे वा—उपलम्भाजननस्वभावत्वे वा तेषां तत्प्रत्य-यान्तरत्वम्—उपलम्भप्रत्ययान्तरत्वं कथम् ?। नैवेलर्थः ॥

स्यादेतदिखादि । स्यादेतत्-अथैवं मन्यसे-सहार्थेन अवलम्बनाख्येन तज्जननस्वभावानि-उपलम्भजननस्वभावानि, यथाऽऽह न्यायवादी-स्वभावं-विद्योषश्च-पदार्थविशेषश्च। किमुक्तं भवती त्याह-यः स्वभावः-पदार्थः सत्स्वन्येषु उपलम्भपत्ययेषु-चक्षुरादिषु सन्-विद्यमानः प्रत्यक्ष एव भवति । एतदा-शङ्गाह-एतदप्यसारम् । कुत इत्याह-इत्थमपि-एवमपि उभयस्य-उपलम्भ-२० प्रत्यान्तरस्वभावविशेषोभयस्य उपलिचिल्रक्षणप्राप्तिशाव्देन अभिधानात् । तद्भावे च-अधिकृतोभयभावे च किमित्याह-अनुपलम्भायोगात् । नेत्यादि । न तदा-तस्मिन् काले तद्भाव एव-स्वभावविशेषभाव एव, अपि तु-किन्तु विद्यमानः प्रत्यक्षो भवति । इति चेत्, एतदाशङ्गाह-कथं तानि-अधिकृतप्रत्यान्तराणि तदुपलम्भप्रत्ययान्तराणि ? तद्भावेऽपि तज्जननविकलान्यपीति २५ भावः । सहेत्यादि । सह तेन-स्वभावविशेषण तज्जननस्वभावत्वात् निविश्वितो-पलम्भजननस्वभावत्वात् तथोच्यन्ते—उपलम्भप्रत्ययान्तरत्वेनोच्यन्ते । इति चेत्, एतदाशङ्गाह-कथं न तदा-तिसँस्तत्साकल्यकाले तद्भावः-स्वभावविशेषभावः अभावे वा स्वभावविशेषस्य सह तेन-स्वभावविशेषेण तज्जननस्वभावाविशेषभावः

भ 'भवति, तद्प्यसारम्' इति ग-पाठः। २ 'एतद्भावे' इति ङ-पाठः। ३ 'जनने ख॰' इति ङ-पाठः।

योग्यताऽपेक्षयेति चेत्, कथमुपलम्भाभावे नं त्वेतद्धिगतिः?।
प्रमन्धमाश्रित्य तथोपलब्ध्येति चेत्, किं सा न गोसन्निधानासन्निः
धानोपलब्धानुपलब्धाश्वादिदर्शने इति सम्भवत्येव क्वचिदिति। एवं
च यदि तत्राप्यश्वस्य प्रागसत्त्वमन्यतो देशादनागमनमन्याकारणत्वं च सन्तानस्य शक्यते निश्चेतुम्, भवतु तत्रापि हेतुफलभाव
इति।एतदसमीक्ष्यैवोक्तम्, तदोपलब्धस्य प्रागसत्त्वात्, अन्यदेशादनागतेः, अन्याकारणत्वस्याप्यत एव निश्चयात् उपायाविशेषात्
अन्यत्राप्येवमेवावगतेः। अन्यदाऽन्यतोऽपि भावादनिश्चय इति

(स्वो० व्या०)

विवक्षितोपलम्भजननस्वभावानि, उपलम्भप्रत्ययान्तराणीति प्रक्रमः कथम् ? नैवेत्यर्थः । तदिलादि । तस्य-स्वभावविशेषस्य दृश्यत्वेन हेतुना योग्यताऽपेक्षया । इति चेत्, एतदाशङ्गाह-कथमुपलम्भाभावे सति न त्वेतदधिगतिः-तदृश्य-१५ त्वाधिगतिः ? । प्रबन्धेत्यादि । प्रवन्धमाश्रित्य-क्षणप्रवाहं तथोपछब्ध्या-सामा-न्येनापरोपलब्ध्या । इति चेत्, एतदाशङ्क्याह-किं सा-तथोपलब्धः प्रबन्धापेक्षया सामान्येनेत्यर्थः, न गोः सन्निधानासन्निधानाभ्यां उपलब्धानुपलब्धश्रासौ अश्वादिश्चेति विग्रहः, तस्य दर्शने किं सा न इति सम्भवस्येव कचिदिति। एतदुक्तं भवति-गोसन्निधाने उपलब्धेऽश्वस्तदसन्निधानेनोपलभ्यते, न चासौ गोः कार्यं २० प्राप्तोति च भवन्नीत्येति । एवं च कृत्वा एतदप्यसमीक्ष्यैवोक्तमिति सम्बन्धः । किं तदिसाह-यदीसादि । यदि तत्रापि-देशे अश्वस्य गोः कार्यतया परिकल्पितस्य प्राग्-उपलम्भसमयात् पूर्वमसत्त्वं शक्यते, निश्चेतुमिति सम्बन्धः, तथाऽन्यतो दैशादनागमनं शक्यते निश्चेतुम् । एवमन्याकारणत्वं च सन्तानस्य अश्व-सम्बन्धिनः शक्यते निश्चेतुं यदि, भवतु तत्रापि हेतुफलभाव इति। एतद-२५ प्यसमीक्ष्यैव-अनालोच्यैव उक्तं न्यायविदा वार्त्तिके । कथमिलाह-तदोप-लब्धस्य, प्रक्रमादश्वस्य, प्रागसत्त्वात् निरन्वयासदुत्यादेन अन्यदेशादनागतेः, अत एव हेतोः अन्याकारणत्वस्यापि, अत एव द्रयात् निश्चयात्, निश्चयश्च उपायाविद्रोषात् प्रत्यक्षानुपलम्भसाधनः कार्यकारणभाव इत्युपायस्तदविशेषात् । एतदेवाह-अन्यत्रापि-धूमानलादौ एवमेवावगतेः अन्याकारणत्वस्य । अन्यदे-३० लादि । अन्यदा-अन्यस्मिन् कालेऽन्यतोऽपि भावादश्यस्य अनिश्चयः। इति

१ 'नन्वेतद्धि॰' इति क-पाठः । २ 'भवतु न तत्रापि' इति ग्-पाठः ।

( मूलम् )

चेत्, न, तस्यान्यदा भावासिद्धेः। सन्तानापेक्षया सिद्धिरिति चेत्, क एतद् वेद इति निभाल्यतां खतस्रम्। विशिष्टवोधसन्तानजो विकल्प इति चेत्, कुतस्तस्यान्यंतरैकवोधजन्वे तथावैशिष्ट्यम् १। तथाविध- ५ हेतुभ्यस्तद्वेतुभावादिति चेत्, एतदपि प्रतिनियतार्थतया भवद्विज्ञान-गोचरातीतमेव। किं तेन १। प्रतीतिरियमीह्यीति चेत्, अंस्त्येषा तस्त्रत्यागिनी तु न युक्तोपन्यसितुम्। न ह्येषा तथाऽनुभवप्रतीयमाना-न्वया सर्वथा तद्ग्राहिबोधविकलाद् बोधमात्राद् भवितुमईति॥

न चैकजातीया अपि न भिन्नहेतुजाः, वह्नघरणिसूर्योपलादिभ्यः १० अनलाद्यदयदर्शनात्। न चैतेषां जातिभेदोऽपि, तुल्यतया प्रतीतेः। (स्रो० व्या०)

चेत्, एतदाशक्क्याह-न, तस्य-अश्वविशेषस्य अन्यदा भावासिद्धेः। सन्ताने-त्यादिं। सन्तानापेक्षयां सिद्धिरिति चेत्, अन्यदा अश्वविशेषस्य। एतदाशङ्गाह-क एतद् वेद-जानाति इति निभाल्यतां स्वतन्त्रम् । क्षणनिरन्वयनश्वरैकवस्त्वा- १५ लम्बनानि विज्ञानानीति भवतः खतन्त्रम् । अस्मिन्नेवं व्यवस्थिते क एतद् वेद इति ?। विशिष्टेलादि । विशिष्टशासौ बोधसन्तानश्च तज्जो विकल्पः । इति चेत् , एतदाशङ्गाह-कुतस्तस्य-अधिकृतविकल्पस्य अन्यतरैकवोधजत्वे सति तथा-वैशिष्ट्यं येनैतद् वेद ?। तथाविधेत्यादि । तथाविधहेतुभ्यः परम्परया तद्धेतु-भावात् तस्य-विकल्पस्य हेतुभावात्-तथाविधान्यत्रवोधमावात् । इति चेत्, २० एतदाशङ्गाह-एतदपि-अनन्तरोदितं प्रतिनियतार्थतया कारणेन भवद्विज्ञान-गोचरातीतमेव । किं तेने लादि । किं तेन-मैदीयविज्ञानागोचरेण ? । प्रतीति-रियं-प्रस्तुताश्वादिगोचरा ईट्टा। इति चेत्, एतदाशङ्गाह-अस्त्येषा-प्रतीतिः तम्रत्यागिनी तु लन्नीत्या, अतो न युक्तोपन्यसितुम्। न ह्येषेतादि। न यसादेषा तथा-तेन प्रकारेण पूर्वापरीभूतवोधलक्षणेन अनुभवेन प्रतीयमानः रुद अन्वयो यसाः सा तथाविधा सर्वथा-एकान्तेन तद्वाहिबोधविकलात्-प्रस्तुताश्वादिप्राहिबोधविकठात् । कुत इत्याह-बोधमात्रात्-तथाविधान्यतरबोध-भावलक्षणात् भवितुमहिति इति भावनीयमेतत् ॥

अभ्युचयमाह न चैकेत्यादिना । न चैकजातीया अपि पदार्था न भिन्न-हेतुजाः, किन्तु भिन्नहेतुजा अपि । कुत इत्याह—वह्नयरणिसूर्योपलादिभ्यो ३०

९ 'न्यतरैके बोध॰' इति क-पाठः । २ 'असत्येषां तन्त्र॰' इति ग-पाठः । ३ 'विज्ञानादीनि भवतः' इति क-पाठः । ९४ 'मदीयज्ञानगोचरेण' इति ङ-पाठः ।

( मूलम् )

न चैवं तत्रापि तथाभावे कश्चिद् विरोधः, भैवश्यायाविशेषात्। न चात्र लोकानुसारो विशेषक इति, अभ्युपगमविचारादिति॥

किश्च ज्ञानार्थयोः क्षणिकत्वादेकैकेनैकैकग्रहणे सैत्यपि एतत् कारणिमदं कार्यमिति कुतोऽवसायः ? । स्यादेतत्-तयोरेव तथाग्रहणात् । तथाहि-कारणज्ञानं कारणं गृह्णात्येव । तच विदिष्टिककार्य-

(स्वो० व्या०)

हेतुभ्यः अनलाद्यदयदर्शनात् । 'आदि'शब्दाद् 'गोमयशाल्कशाल्कोदयग्रहः । १० न चैतेषां – वह्वचादिजन्यानामनलादीनां जातिभेदोऽपि । कृत इत्याह – तुल्य-तया प्रतीतेः एतेषामनलादीनाम् । न चैवं तन्नापि – गवाश्वादौ तथा भावे कस्य-चिद्धसाश्वादुत्पत्तिः कस्यचिद् गोरित्येवंभावे कश्चिद् विरोधः । कथिमत्याह – भवत्रयायाविद्योषात् अन्वयग्रन्यस्य तत्तत्स्वभावतामात्रस्य सर्वत्र वक्तुं शक्यत्वात् । ततश्च गोरप्यश्वजननस्वभावादश्वाविरोध इति परिचिन्तनीयमेतत् । इतराश्वस्य तु तत्र १५ कटकुट्यसमानता गोर्जनकत्वं चेत्यलं प्रसङ्गेनेति भवत्र्यायाविशेषः । न चान्न – विचारे लोकानुसारो विद्योषक इति । कृत इत्याह – अभ्युपगमविचारादिति ॥

किश्रेलादि । अभ्युचयप्रनथ एव ज्ञानार्थयोः क्षणिकत्वात् कारणात् एकैकेन-ज्ञानेन एकैकग्रहणे सत्यपि कारणकार्यापेक्षया एतत् कारण-मिदं कार्यमिति-एवं कुतोऽवसायः?। न कुतश्चिदपीत्यर्थः, विविक्तद्वय-२० ग्रहणेन सम्बन्धाग्रहणादिति गर्भः। स्यादेतदिलादि । अथैवं मन्यसे-तयोरेव-कारण-कार्ययोः तथाग्रहणात्-कारणकार्यतया ग्रहणात्, अवसाय इति प्रक्रमः।

(विवरणम्)

यदि हि गोक्षणात् सकाशाद्श्वक्षणः समजनि तदा प्राच्याश्वक्षणेन किं कृतिमसाह—(१४-१५) इतराश्वस्य तु तत्र कटकुट्यसमानता गोर्जनकत्वं चेति ।
इतराश्वस्य तु—पाश्चासक्षणस्य पुनस्तत्राप्रेतनेऽश्वक्षणे कटकुट्यसमानता, अकिञ्चित्करत्विमित्यर्थः । गोर्जनकत्वं च—अप्रेतनगोक्षणोत्पाद(क)त्वं च गोक्षणोऽश्वे व्यावृत्ते
३० अश्वक्षणश्च गवीत्यर्थः ।।

<sup>(</sup>९) गोमयशालूकशालूकोद्यग्रह इति । गोमय-शाल्काभ्यां सकाशात् यः शाल्कस्य-वृश्चिकस्योदयः—उत्पत्तिस्तस्य ग्रहः—स्वीकारः । तत्र कोऽपि गोमयात् २५ केश्चिच वृश्चिकाद् वृश्चिक उत्पचत इत्यर्थः ॥

१ 'सवेन्याया॰' इति ग-पाठः । २ 'सखिप तत्' इति ग-पाठः । ३ 'तथाप्रहणेन' इति ग-पाठः । ४ 'गोमयादिशालुक॰' इति ङ-पाठः । ५ 'कश्चित्वश्चिकात्' इति ख-पाठः; च- पाठस्तु 'कश्चित्ववृश्चिकात्' । ६ 'पुनस्तत्राप्रतनाश्च॰' इति क-पार्ठः ।

जननस्त्रभावमिति तथैव गृह्णाति, अन्यथा तदग्रहणप्रसङ्गात्। एवं कार्यमपि विशिष्टकारणजन्यस्त्रभावमिति तथैव गृह्यते, तत्सामध्ये-प्रभवश्च विकल्पस्तथैव प्रवर्त्तत इति न्याय्यस्तदवसाय इति। अत्र ५ उच्यते-विशिष्टकार्यजननस्त्रभावग्रहणं विशिष्टकारणजन्यस्त्रभाव-ग्रहणं चेतरेतरग्रहणात्मकं न वः स्तराद्धान्तनीत्योपपद्यत इत्युक्त-प्रायम्। उपपत्तावपि सर्वत्र तथाग्रहणात् अविनाभावग्रहणमन्तरे-णापि धूमादिग्रहणादेवानलादिगतिरनिवारणीया। समनन्तरवैक-ल्यात् नेति चेत्, न, कंचित् तत्तुल्यतायामप्यभावात्, समुद्र-१०

## (खो० ब्या०)

एतदेव भावयति तथाही सादिना । तथाहीति पूर्ववत् । कारणज्ञानं कारणं गृह्णात्येव । तच-कारणं विशिष्टेककार्यजननस्वभावमिति कृत्वा तथैव गृह्णाति यथा तद् व्यवस्थितम्, अन्यथा ग्रहणे तदग्रहणप्रसङ्गात् कारणात्। एवं कार्यमपि विशिष्टकारणजन्यस्वभावमिति कृत्वा तथैव गृह्यते यथा १५ तद् व्यवस्थितं तत्सामध्येप्रभवश्च-कारणादिज्ञानसामध्येप्रभवश्च विकल्प-स्तथैव प्रवत्तते । इति-एवं न्याय्यस्तदवसायः-कार्यकारणावसायः । इति चेत्, एतदाराङ्गाह-अत्रोच्यते समाधिः । विशिष्टकार्यजननस्य भावग्रहणं कारणगतं तथा विशिष्टकारणजन्यस्वभावग्रहणं च कार्यगतम् । किमिलाह-इतरेतरग्रहणात्मकं वर्तते, इतरेतरोपाधित्वादितरेतरविशिष्टत्वैस्य । किमित्याह-न २० बो-न युष्माकं खराद्धान्तनीत्या-खसिद्धान्तन्यायेन उपपद्यते इत्युक्तप्रायं-प्रायेणोक्तम् । उपपत्तावपि अस्य तत्तत्स्वभावतया इतरेतरविशिष्टग्रहणस्य । किमि-लाइ-सर्वेत्र तथाग्रहणात् कारणात् अविनाभावग्रहणमन्तरेणापि । किमिलाह-धूमादिग्रहणादेव, 'आदि'शब्दाद् वालकादिग्रहः, अनलादि-गतिरनिवारणीया । इहापि 'आदि'शब्दात् जलादिग्रहः । समनन्तरेलादि । २५ समनन्तरवैकल्यात् कारणाञ्चेति चेत् अविनाभावग्रहणमन्तरेणापि धूमादिग्रहणादेवा-नलादिगतिरिति । एतदाशङ्क्याह-नेत्यादि । नैतदेवम्, कचित्-न सर्वत्र तत्तुल्य-तायामपि-समनन्तरतुल्यतायामपि अभावात् अविनाभावग्रहणमन्तरेणापि धूमादिग्रहणादेवानलादिगतिरिति । एतद्भावनायैवाह-समुद्रेत्यादि । समुद्रदर्शना-

९ 'क्रचित् तुल्य॰' इति ग-पाठः । २ 'कारणं गृह्णात्येव तच कारणं विशिष्ट॰' इति ङा-पाठः । ३ 'त्वस्य एतत् किसि॰' इति ङ-पाठः ।

दर्शनानन्तरं धूमग्राहिषु तत्तुल्यतोपपत्तेः, तत्राप्यगृहीताविना-भावस्यासम्भवादिति । तत्रापि तत्तुल्यतायास्तत्त्वतोऽसिद्धिरिति चेत्, किमत्र श्लुण्णमित्यालोच्य वाच्यम् । नैकस्य कारणकारणं तद्वेतु-हेतुविषयमिति चेत् सम्भवत्यपि केवलानलग्राहिणः । तदपि न तथा-धूमज्ञानसमनन्तर इति चेत्, नैनु तथेति कोऽर्थः ?। तदनन्तरं तद्भावेनेति चेत्, किमिदं तदानन्तर्यम् ?। तदनन्तरसमये तद्भावः

(स्रो० ब्या०)

१० नन्तरं यानपात्राद्याह्रद्धानां धूमादिग्राहिषु प्रमातृषु तत्तुल्यतोपपत्तः-समन्तरतुल्योपपत्तः। ततः किमित्याह—तत्रापीत्यादि। तत्रापि—यथोदितधूमग्राहिषु अगृहीताविनाभावस्य—'नािठकेर'द्धीपवासिनः प्रमातुः असम्भवाद् धूमादि-ग्रहणादेवानठादिगतेरिति। तत्रापीत्यादि। तत्रापि—यथोदितधूमग्राहिषु तत्तुल्य-नायाः—समनन्तरतुल्यतायास्तत्त्वतः—परमार्थेन असिद्धिः। इति चेत्, एतदा-१५ शङ्काह—किमत्र क्षुण्णं येन तत्तुल्यताया असिद्धिः इत्यान्नोच्य वक्तव्यं खदर्शन-स्थितिमित्यभित्रायः। नैकस्यत्यादि। नैकस्य—समनन्तरस्य 'नािठकेर'द्वीपवासिप्रमातृ-सम्बन्धिनः कारणकारणं प्रदीर्घहेतुपरम्पराभावि तद्धेतुहेतुविषयं तस्य—सामान्येन धूमग्राहिसमनन्तरस्य हेतः—धूमस्तस्यापि हेतुः—अग्निस्तद्विषयमग्निविषयम्। इति चेत्, एतदाशङ्काह—सम्भवतीत्यादि। सम्भवत्यपि कारणकारणं तद्धेतुहेतुविषयः केव-२० लानलग्नाहिणः—'नािठकेर'द्वीपवासिनोऽपि। तद्पीत्यादि। तदिपि केवलानल-ग्राहिणः न तथा—तेन प्रकारेण धूमज्ञानसमनन्तरः। इति चेत्, एतदा-शङ्काह—ननु तथेति कोऽथः प्रवन्धापेक्षया भवतीत्यभिप्रायः?। तदननतरिन-त्यादि। तदनन्तरं—केवलानलग्रहणानन्तरं तद्भावेन—धूमग्रहणमावेन। इति चेत्,

#### (विवरणम्)

१५ (१८) धूमग्राहिसमनन्तरस्येति । धूमग्राही चासौ समनन्तरश्च धूमग्राहि-समनन्तरस्तस्य । अयमभिप्रायः—योऽयं 'नालिकेर'द्वीपवासी प्रमाता तस्य न कदा-चिद्ग्निगोचरं ज्ञानं पूर्वमजनि, इतरस्य तु प्रमातुः प्रदीर्घज्ञानक्षणपरम्परायां पावक-प्रस्टोकनः क्षणोऽजनीससौ धूमदर्शनात् तं प्रतिपद्यत इति ।।

<sup>(</sup>२१) न तथा-तेन प्रकारेणेति । यथैतदेशवासिनः प्रमातुः प्रदीर्घपरम्परायां ३० अग्निज्ञानमजनि न तथा 'नालिकेर'द्वीपवासिन इति ॥

१ 'तथाविधधूम॰' इति ग-पाठः। २ 'न तु तथेति' इति ग-पाठः। ३ 'विषयं केवला॰' इति इ-पाठः। ४ 'प्रलोकानः क्षणो' इति च-पाठः। ५ 'परम्परायां पावकप्रलोकनः क्षणोऽजनि इससी धूमदर्शनात् तं प्रतिपय' इति च-पाठः। तदनन्तरं तत्र विवरणान्तरस्य पाठस्यांशः।

इति चेत्, तदभावे तद्भावः। इष्यत एवैतदिति चेत्, स इतर-स्यापि तुल्यः। तदनन्तरं तद्भावेनातुल्य इति चेत्, तदभाव-भाविनः किमनेन?। सोऽनन्तरभावी तद्वेतुभवतीति चेत्, नासत् ५ सद्भाविन इत्युक्तम्। स तस्य जनक इति चेत्, न किञ्चित् तछ-क्षणमस्य। ततस्तद्भाव एवेति चेत्, भूतेनापि किं तेन तदितर-

#### (स्रो० व्या०)

एतदाशङ्ग्याह-किमिदं तदानन्तर्यं तदुत्तरकालभावितयाऽस्त्येवैतदित्यभिप्रायः। तदनन्तरेत्यादि । तदनन्तरसमये-केवठानठग्रहणानन्तरसमये तद्भावः-धूम- १० प्रहणभावः । इति चेत्, एतदाशङ्गाह-तदभावे तद्भावः, केवलानलप्रहणाभावे धूमग्रहणभाव इत्यर्थः । इष्यत इत्यादि । इष्यत एवैतद् यदुत तदभावे तद्भावः । इति चेत्, एतदाशक्काह-स इलादि। स इतरस्यापि तुल्यः सः-तदभावे तद्भावः इतरस्यापि—केवलानलमाहिधूममाहिणस्तुल्यस्तत्रापि केवलानलमहणाभाव एव तद्भग्रहणमिति कृत्वा। तदनन्तरेत्यादि। तदनन्तरं तद्भावेन-केवलानलग्रहणा- १५ नन्तरं धूमग्रहणभावेन अविनाभावग्रहणेऽतुरुयः स इतरस्यापि तद्भावे तद्भावः। इति चेत्, एतदाराङ्क्याह**-तदभावभाविनः किमनेन-**केवलानलग्रहणाभावभाविनः धूमग्रहणस्य किमनेन ? । तदनन्तरं तद्भावेनाभावाचिशेषादित्यभिप्रायः । सोऽनन्तर-भावीत्यादि । सोऽनन्तरभावी केवलानलग्रहः तद्धेतु भेवति–धूमग्रहणहेतुर्भवति । इति चेत्, एतदाशङ्गाह-नासत् सङ्गाविन इत्युक्तम्, असत् सद् भवति तच्छीलं २० <sup>र</sup>वेत्यसत्। सद्भावि कार्यं तस्य न हेतुः कश्चित् तत् तथा भावनेत्युक्तं प्राक्। स तस्ये-त्यादि । सः-हेतुस्तस्य-कार्यस्य जनकः । इति चेत्, एतदाशङ्गाह-न किश्चित् तस्रक्षणमस्य-न किञ्चिजनकलक्षणमस्य-हेतोः।ततः इत्यादि।ततः-हेतोस्तद्भाव एव-कार्यभाव एव । इति चेत्, एतदाशङ्गाह-भूतेनापीत्यादि । भूतेनापि किं तेन ?-तत इह प्रक्रमे धूमग्रहणेन केवठानठग्रहणात् किम् ? न किञ्चिदित्याह*-तादि-२*५

### (विवरणम्)

(९) तदुत्तरकालाभावितया अस्त्येवैतदित्यभिप्राय इति । 'नालिकेर'-द्वीपवासिनो हि प्रमातुः प्रदीर्घं पूर्वं मुर्मुराद्यवस्यपावकदर्शनमभूत्, समुद्रोत्तरणा-नन्तरं च धूमज्ञानमुपादि इसस्यैवानन्तर्थ्यनिरन्वयनश्चरवस्तुवादिमतेऽनन्तरिवरा-तीतत्वस्य विशेषाभावात् ॥

९ 'चेलसत्' इति **ड-**पाँठः । अनेकान्त० २४

बोधवैकल्यात् धूममात्रग्रहणरूपत्वात् तदितरत्रापि तदुपपत्तेः। न चैवमपि तत्तत्स्वभावताऽवगमः, तथाऽप्रतीतेः, तदितरावगमा-भगवादिति तस्यैव तद्भावादावन्वयादिसिद्धिः। आह्-अन्वयपक्षेऽपि केवलधूमादिग्रहणेऽनलादिगतिरिनवारणीया, पारम्पर्येण तत्राप्यन्व-योपपत्तेरिति। नानिवारणीया। न ह्यसावन्वयमात्रनिबन्धनैव, अपि तु आगमादिजविशिष्टक्षयोपशमनिबन्धनाऽपि, तमन्तरेणानन्त-यत उभयदर्शिनोऽपि तदनुपपत्तेः, क्रचित् तथाऽदर्शनात्। न १० खलु समयादिनाऽनभिव्यक्तक्षयोपशमः पश्यन्नप्युत्तराधरभावेन

## (स्रो० ब्या०)

तरबोधवैकल्यात्-केवलानलग्रहणबोधवैकल्यात्, वैकल्यं च धूममात्रग्रहण-रूपत्वात् अधिकृतबोधस्य तदितरत्रापि-यथोदितसमनन्तरजबोधमात्रेऽपि तदुपपत्ते:-धूममात्रग्रहणरूपत्वोपपत्तेः । न चैवमपीत्यादि । न चैवमपि न्याय-१५ तुल्यतायां तस्य -धूममात्रस्य 'नालिकेर'द्वीपवासिसम्बन्धिनः तत्स्वभावतावगमः-अग्निजन्यसभावतावगमः । कुत इत्याह-तथाऽप्रतीतेः-अग्निजन्यस्वभावत्वेना-प्रतीतेः । अप्रतीतिश्च तद्तरावगमाभावात्—अस्यवगमाभावात् 'नालिकेर'द्वीप-क्तिसनः । इति-एवं तस्यैव तद्भावादौ-केवलानलग्रहणस्यैव धूमग्रहणभावादौ । 'आदि'शब्दात् कथत्र्रित् पर्यायर्व्यावृत्तिपरिग्रहः । किमित्याह-अन्वयादिसिद्धिः, २० अन्वयन्यतिरेकसिद्धिरित्यर्थः, सुवर्णद्रन्यवत् कटकस्यैव कुण्डलादित्वेन भवनात्। आहेलादि । आह परः-अन्वयपक्षेऽपि सति केवलधूमादिग्रहणे । किमि-साह-अनलादिगतिरनिवारणीया । कुत इसाह-पारम्पर्येण तत्रापि-केवलानलग्राहि 'नालिकेर'द्वीपवासिनि अन्वयोपपत्तेरिति । एतदाशङ्गाह-न अनिवारणीया न, न ह्यसौ-न यसात् असौ अनल्दिगतिः अन्वयमात्र-२५ निबन्धनैव; अपि तु-िकं तिईं आगमादिजश्रासी, 'आदिशब्दात् तपी-विनयादिग्रहः, विशिष्टक्षयोपश्चमश्च तन्निबन्धनाऽपि अनलादिगतिः । कुत इत्याह—तमन्तरेण—विशिष्टक्षयोपश्चम (मन्तरेण) आन्नत्येतः—आनन्तर्येण उभयदर्शिनोऽपि, प्रक्रमाद् धूमानलदर्शिनोऽपि तदनुपपत्तेः-अनलादिगत्यनुप-पत्तेः । अनुपपत्तिश्च कचित्-प्रमातरि तथाऽदर्शनात्-उभयदेशिनोऽप्यनलादि-२० गत्यदर्शनात् । एतदेवाह न खल्वित्यादिना । म खलु-नैव समयादिना-सङ्केत-तैपो-विनयादिना अनिभव्यक्तक्षयोपदामः-प्रमाता पद्यन्नप्युत्तरा-

१ 'तथाप्रतीतेः' इति स्-पाठः । २ 'दर्शनेऽप्यनला०' इति द्ध-पाठः ।

### (भूलम्)

धूमानलो तदन्यभावाविव कश्चित् तयोहेंतुहेतुमद्भावं प्रतिपचते, भूयो धूमदर्शनात् तदनवगतेरिति । क्षयोपश्चमसामध्यादेव तथा-ऽन्यतरग्रहणतोऽपि तद्भावावगमे को दोषः ? न कश्चिदन्यः, अपि तु ५ नांदलात् तदुत्पत्तिरित्यसकृन्निद्धित एव । यदा हेतु-फलयोरणी-यसाऽपि कालेन न व्यवधानं न च ध्वंसनान्नो विनाशस्य हेतुत्वस्, तदानीं कथमदलात् तदुत्पतिः ?। तस्यैव तथाभावाभावतोऽसत् सद्भवनेनेत्यलमनेन पुनः पुनरभिहितेन । आलोच्यतां वस्तु-तत्त्वमिति, अतः 'प्रत्यक्षानुपलम्भसाधनः कार्यकारणभावः' इति १० वचनमात्रमेव ॥

इतश्चेतदेवम्, तयोर्निराकार-साकारयोः तद्ग्राहकत्वायोगात्।

#### (स्रो० व्या०)

धरभावेन धूमानलौ लोकनीत्या तदन्यभावाविद-अप्रतिवद्धापरपदार्था-विव कश्चित्-प्रमाता तयोः-धूमानलयोः हेतुहेतुमृद्भावं-कार्यकारणभावं १५ प्रतिपद्यते । कथं न प्रतिपद्यत इत्याह-भूयः-पुनर्धू मदर्शनात् सकाशात् तदनवगते:-अनलाद्यनवगतेः इति । आह-क्षयोपदामसामध्यीदेव सकाशात् तथा-निरन्वयनाशभावेन अन्यतरग्रहणतोऽपि धूमादिग्रहणमधिकृत्य तद्भावावगमे, प्रक्रमाजन्यजनकभावावगमे सति, को दोषः ?। एतदाशङ्गाह-न कश्चिदन्यः-दोषः, अपि तु नादलात्-नाकारणात् तदुत्पत्तिः-धूमाद्यस्तिः २० इस्रसकृत्रिदर्शित एव दोषः । आह-यदा हेतु-फलयोः-कार्य-कारणयोः अणीयसाऽपि कालेन, अत्यन्तलघुनाऽपीत्यर्थः, न व्यवधानम्, किं तर्हि ? हेतुसमनन्तरमेव फठम् । न च ध्वंसनाझो विनादास्य प्रसज्यात्मकस्य हेतुत्वं फलं प्रति । तदानीं कथमदलात् तदुत्पत्तिरिति ? । एतदाशङ्गाह-तस्यैवेलादि । तस्यैव-हेतोः तथाभावाभावतः-फठरूपेण भावाभावात् कार- २५ णात् असत् सद्भवनेन हेतुना अदलेति । तथाहि-यदैव हेतुरेव न फलीभवति तदैवासत् सद् भवतीति श्थितमदललिमत्यलमनेन पुनः पुनरिमहितेन। आलोच्यतां वस्तुतत्त्वमिति । अतः 'प्रत्यक्षानुपलम्भसाधनः कार्य-कारणभावः' इति वचनमात्रमेव परदर्शने, निरर्थकमित्यर्थः ॥

इत्रश्चेतद्वम् धिकृतवचनं वचनमात्रमेव, तयोः - प्रत्यक्षानुपरुम्भयोः निरा-३०

१ 'नादला तदु॰' इति कं-पाठः। २ प्रेक्ष्यतां १७६तमं पृष्ठम् । ३ 'नाकारणातदु॰' इति क-पाठः।

## ( मूलम् )

अयोगश्च विषयकृतिनभीसविरहे अर्थप्रत्यासितिवन्धनाभावेनेद-मस्य संवेदनमिति व्यवस्थाऽनुपपत्तेः, आकारस्य चानर्थकेष्विप स्वप्नाद्पित्ययेषु भाविनो वस्तुव्यास्यभावात्, स्थूलचित्राकाराणां चैकत्र विज्ञाने भावतः सम्भवायुक्तेरिति ॥

स्यादेतत्-नेदमद्वयज्ञानवादिनः कथित्रद् बाधकम् । तस्य हि सर्व एव भावाश्चित्तमात्रसारशरीरा हेतुफलतां विभ्रतीति मतम् । बुद्ध-यश्च स्वसंवित्प्रत्यक्षप्रमाणसिद्धसद्भावाः स्वरूपप्रतिपत्तये नापरं १९ प्रकाशकं प्रतीक्षन्त इति या यथा सा तथैव संवेद्यते, कारणबुद्धिः

#### (स्रो० ब्या०)

कार-साकारयोस्तद्वाहकत्वायोगात्—कार्यकारणग्राहकत्वायोगात् । अयोगः च विषयकृतिन भासविरहे, विषयाकारिवरहे इसर्थः । अर्थप्रत्यासत्तिनिब-न्धनाभावेन हेतुना इदमस्य संवेदनिमिति—एवं व्यवस्थाऽनुपपत्तेः । १५ अर्थाकारता ह्येवं व्यवस्थानिबन्धनिमिति द्वितीयं विकल्पमधिकृत्याह—आकारस्य च ज्ञाने विषयरूपस्य अनर्थकेष्विप स्वप्नादिप्रत्ययेषु भाविनः—सतः । किमिन्द्याह—वस्तुव्याप्त्यभावात्—वस्तुना सह व्याप्त्यभावात् । उपचयमाह—स्थूल्ल-चित्राकाराणां च एकत्र विज्ञाने स्क्ष्मैकस्वभावे भावतः—परमार्थन सम्भवायुक्तेरिति इतश्चैतदेवम् ॥

रणदेतदिसादि । अथैवं मन्यसे-नेदम्-अनन्तरोदितमद्भयज्ञानवादिनःप्राह्मप्राह्मकाकाररहितज्ञानवादिनः कथिश्वद् बाधकम् इसाह-तस्येसादि । तस्य
यसात्-अद्भयज्ञानवादिनः सर्व एव भावाः-धूम-धूमध्वजादयः चित्तमात्रसारदारीराः, अद्भयबोधरूपा एवेसर्थः । किमिसाह-हेतुफलतां विभ्रतीतिएवं मतम् । बुद्धयश्च किंविशिष्टा वर्तन्ते ? स्वसंवित्प्रसक्षप्रमाणसिद्ध१५ सद्भावाः स्वसंविदेव प्रसक्षप्रमाणं तेन सिद्धसद्भावाः सस्यः स्वरूपप्रतिपत्तयेसक्रपप्रतिपत्त्यर्थं नापरं प्रकादाकं-स्वव्यितिरिक्तं प्रतीक्षन्त इति कृत्वा या
यथा-वस्तुश्चिसा बुद्धः सा तथैव संवेद्यते, तद् यथा-कारणबुद्धिः

### (विवरणम्)

(१७-१८) स्थूलचित्राकाराणां चेति । घटाद्याकारा हि स्थूलास्तथैव प्रतीयमान-३० त्वात् चित्राश्च-नानाप्रकारा अतः कथमेकस्मिन् ज्ञाने सृक्ष्मस्वभावे ते भवेयुरिति ? ॥

<sup>्</sup> १ 'स्थूलविचित्रा॰' इति ग्-पाठः । २ 'सात्रस्य हेतु॰' इति क-पाँठः ।

(भूलम्)

कारणात्मना कार्यबुद्धिश्च कार्यात्मनेति प्रत्यक्षानुपलम्भसाधनः
तद्भाव इति गीयते। कोऽन्योऽद्भयज्ञानवादिन एवं ब्र्यात् १। अद्भया
कारणाद्यात्मना च वेद्यत इति सुभाषितमेतत्। कीद्यक् खल्बद्भयाया ५
वेदनम् १। यदिष गगनतल्लबन्यालोकवत् प्रकाश्यप्रकाशकान्तरविरहेणाजडरूपतया जन्मैव तथोच्यते, तदिष तन्त्वतः कर्मकर्तृभावे
वेदनायोगेन खत एव दुःस्थितमिति नार्थान्तरग्रहणसाध्यं हेतुफलव्यवहारोपकारं कर्तुमलमित्यनुपन्यसनीयमेव विद्रज्ञनसमाजे ।
न च अद्भयमात्रतन्त्वाया भेदकमन्तरेण तथाविधविकल्पोदयो १०
न्याय्यः । न च सति भेदके भाषाद्रव्यादौ तन्मात्रतन्त्ववादः। न
च सत्यिप विकल्पोदये क्षणभेदेन पूर्वापरालोचनम्। न चासत्येवा-

( स्वो० व्या० )

कारणात्मना संवेद्यते सा तथैवेति कृत्वा कार्यवृद्धिश्च कार्योत्मना इति-एवं प्रत्यक्षानुपलम्भसाधनः तङ्कावः-कार्यकारणभाव इति गीयते । एतदा- १५ शङ्गाह-कोऽन्योऽद्वयज्ञानवादिनः एवं ब्र्यात् ?। कथमिदमयुक्तमिलाह-अद्भया-प्राह्मप्राहकविकला बुद्धिः कारणाँचात्मना च संवेचते इति सुभाषितमेतत्।भावार्थमाह-कीदक् खल्वद्वयायाः-बुद्धेर्वेदनम्?। यदैव वेद्यते तदैव प्राह्मग्राहकभावोपपत्तेः, नाद्वयेत्यभिप्रायः । यदपीत्यादि । यदपि गगनतलवत्त्योलोकवदिति निदर्शनं प्रकाइयप्रकादाकान्तरविरहेण, उभ-२० यान्तरिवरहेणेखर्थः, अजडरूपतया-बोधरूपतया जनमैच-उत्पाद एव तथो-च्यते-अद्वयद्भपतयोच्यते परैः, तदपि तत्त्वतः-परमार्थेन कर्मकर्तृभावे सति तात्विके वेदनायोगेन हेतुना स्वत एव दुःस्थितमिति कृत्वा नार्थान्तर-ग्रहणसाध्यं तत्सापेक्षत्वेन हेतुफलव्यवहारे उपकारं कर्तुमलमिति कृत्वा अनुपन्यसनीयमेव । के(१के) त्याह-विद्वज्ञनसमाजे-पण्डितजनसम्- २५ दाये । उपचयमाह-न चेलादि । न च अद्वयमात्रतत्त्वायाः-बुद्धेः सकाशात् भेदकमन्तरेण भाषाद्रव्यादिकं तथाविधविकल्पोदयः हेतुफलभावव्यवस्था-कारी विकल्पोत्पादो न्याय्यः, अद्ययोधमात्रात्-अद्ययोधमात्रोत्पत्तेः। न चेलादि । न च सति भेदके भाषाद्रव्यादौ च, 'आदि'शब्दात् मनोद्रव्यसंग्रहः तन्मात्रतत्त्ववादः-अद्भयबोधमात्रतत्त्ववादः तथाधिकयोपपत्तेः । न चेत्यादि । ३० न च सत्यपि विकल्पोदयेऽनन्तरोदिते क्षणभेदेन हेतुना । किमित्याह-

<sup>े</sup> १ अत्र पाठांशो छप्त इति भाति। २ भावापत्तेः' इति ङ-पाठः। ३ तदाधिक्योप॰' इति ङ्ग-पाठः।

30

( मूलम् ्)

स्मिस्तथातत्त्ववयवस्थोपपत्तिः। न चेदं तथाऽनुभ्यमानबोधान्वयातिरेकेण। न चायमभ्युपगमप्रक्रमागत एव भवतामिति दुःस्थिते
५ खतन्त्रभेदव्यवहारे कथं (न) प्रत्यक्षानुपलम्भसाधनः कार्यकारणभाव
इत्युच्यमानं कथं न ज्ञानमानिनो वीडाकरमिति परिचिन्त्यतामेतत्। अतस्तथाऽनुभूयमानतयाऽपास्तभ्रान्ततापराधः परोक्त इति
विहाय मत्सरं सौविहित्यकारीति निवेदय मानसं बोधान्वयोऽभ्युपगन्तव्यस्तत्त्वालोचनमागों वा परित्याज्य इत्यलं प्रसङ्गेन॥

 अङ्गीकृतश्चायं परेणापि परमार्थतः 'क्षणभेदेऽप्युपादानोपादेय-भावेन' इत्याद्यभिद्यतौ । तथाहि-'य एव सन्तानः कत्ती स एवोप-

पूर्वापरालोचनमनुसन्धानात्मकत्वादस्य । न चेत्यादि । न चासस्येवास्मिन्पूर्वापरालोचनमनुसन्धानात्मकत्वादस्य । न चेत्यादि । न चासस्येवास्मिन्पूर्वापरालोचने तथातत्त्वव्यवस्थोपपत्तिः-पूर्वापरालोचनात्मिका । न चेदपूर्वापरालोचने तथातत्त्वव्यवस्थोपपत्तिः-पूर्वापरालोचनात्मिका । न चेदप्रिमित्यादि । न चेदं-पूर्वापरालोचनं तथाऽनुभूयमानवोधान्वयातिरेकेण
तथाऽनुभूतेः । न चेत्यादि । न च अयं-तथाऽनुभूयमानवेधान्वयः अभ्युपगमप्रक्रमागत एव भवतां-परेषाम् । इति-एवं दुःस्थिते स्वतन्त्रभेदव्यवहारे
भेदकामावेन न कथं प्रत्यक्षानुपलम्भसाधनः कार्यकारणभावः ?। इतिएवमुच्यमानं कथं न ज्ञानमानिनः-पुंसो बीडाकरं-लजाकरम् ?। लजार करमेवेत्यर्थः । इति-एवं परिचिन्त्यतामेतत् भावनासारमिति । उपसंहारसारां
स्थितिमभिधातुमाह-अत इत्यादि । अतः तथाऽनुभूयमानतया कारणेन
अपास्तभ्रान्ततापराधः, विक्षिप्तभ्रान्ततापराध इत्यर्थः, परोक्तः । इति-एवं
विहाय मत्सरं- चेतोदोषं सौविहित्यकारी-सुविहितभावकारी इति-एवं
निवेद्य मानसम् । किमिलाह-बोधान्वयो यथोक्तोऽभ्युपगन्तव्यः ।

२५ तत्त्वालोचनमार्गो वा परिलाज्यः, उपायाभावादिललं प्रसङ्गेन ॥
इहैवोपचयमाह—अङ्गीकृत इलादि । अङ्गीकृतश्चायम्—अन्वयः परेणापि—
बौद्धेनापि परमार्थतः । कथमिलाह—क्षणभेदेऽपि उपादानोपादेयभावेन
इलाचभिद्धता पूर्वपक्षग्रन्थे । तथाहीलादि । तथाहीति पूर्ववत् । य एव
सन्तानः कत्तां स एवोपभोक्ता इत्युक्तं प्राक्ष् अन्येश्र—

''यस्मिन्नेव तु सन्ताने आहिता कर्मवासना । फलं तत्रेव संघत्ते कर्पासे रक्तता यथा ॥'''

१ 'ईतस्तथा' इति क-पाठः । २ 'मार्गोऽपरित्याज्य' इति ग-पाठः । ३ १३३तमे पृष्ठे । ४ 'भावने कथं' इति ड-पाठः । ५ 'विविक्षतभ्रान्त०' इति क-पाठः । ६ 'चेतो द्वेषं' इति क-पाठः । ७ १३३तमे पृष्ठे । ८ १३३तमे पृष्ठे । ९ पाठान्तरार्थं द्रष्टव्यं १३४तमं पृष्ठम् । १० अनुष्ठुप् ।

भोक्ता' इत्युक्तम् । न च हेतुफलभावतोऽन्यः सन्तानः। न च हेतु-फलपोरेव कर्तृत्व-भोकृत्वे, प्रत्येकमुभयाभावात् अन्यकालेऽन्यान-भ्युपगमात्, य एव स एवेति वाग्वैयध्येप्रसङ्गात्, अतस्तस्यैव तथा- ५ भवनेन हेतोरेव कार्यभावे य एव स एवेत्युपपचते, नान्यथा सन्तत्य-न्तरवत् नानात्वावाधनादिति। तथेदं चोक्तम्-'यः कुशले प्रवर्तते स यचपि तदैव सर्वथा विनश्यति तथापि निरुध्यमानः खानुरूपकार्यो-त्पादन समर्थं सामध्यं विज्ञानसन्ततावाधाय निरुध्यते' इत्यादि। अत्रापि न हि तत् सामध्यं कुशलादन्यदेव, खानुरूपकार्योत्पादन-१०

## (स्वो० ब्या०)

इसिभिधानात् । न चेतादि । न च हेतुफलभावतोऽन्यः—अर्थान्तरभूतः सन्तानः, किन्तु हेतुफलभाव एव।न चेतादि।नच हेतु-फलयोरेव कर्तृत्व-भोकृत्वे भवतः । कथिमिलाह—प्रत्येकसुभयाभावात्, न हेत्वादावेकसिन्नेव कर्तृत्व-भोकृत्वे । कथिमलाह—अन्यकाल्ठे-हेत्वादिकाले अन्यानभ्युपगमात्— १५ फलाद्या(१६)नभ्युपगमात्।य एव स एवेति एकाधिकरणाभावेन वाग्वैयथ्यप्रस-ङ्कात्, अतस्तस्यैव—हेतोः तथाभवनेन—फलतया भवनेन हेतोरेव कार्यभावे सित य एव स एवेत्युपपद्यते एकाधिकरणभावेन, नान्यथा सन्तत्यन्तरवत् इति निदर्शनम् । नानात्वावाधनादिति । नानात्वं च वैयधिकरण्यहेतुरिति भावनीयम् । तथेदं चोक्तं पूर्वपक्षे एव—यः कुराले प्रवक्तते दानादौ स यद्यपि २० तदैव सर्वथा विनञ्यति तथापि निरुध्यमानः सन् खानुरूपकार्योन्तपादनसमर्थम् । किं तदिलाह—सामध्यं विज्ञानसन्ततावाधाय निरुध्यत इत्यादि । अत्रापि—उक्ते न हि तत् सामध्यं कुरालादन्यदेव, किन्तु कुशलमेव तत् । खानुरूपकार्योत्पादनसमर्थता वा ततः—कुशलान

#### (विवरणम्)

१५

(१९) नानात्वावाधनादिति। नानात्वस्य — भेदस्यावाधनं नानत्वावाधनं तस्मात्। यदि हि निरन्वयनश्वरत्वमभ्युपगम्यते सन्तानानां तथा यथा एकपुरुषापेक्षया पुरुषान्तरसन्तानस्य नानात्वम्, एवं स्वसन्तताविप नानात्वमवाधितमेवेति पूर्वकृतानुष्ठानस्य फलाभावः प्राप्नोतीति।।

१ १३३तमे पृष्ठे । २ १३४तमे पृष्ठे । ३ 'तत्रापि' इति क-पाठः । ४ 'न चाहेतु । इति क-पाठः । ७ 'प्राप्तोति' इति ख-पाठः ।

समर्थता वा ततः। विज्ञानसन्तित्रिप तदुत्तरं ज्ञानमेव, भूयसां तदानीम भावात्। ततश्च तत् कुशलमेवोत्तरविज्ञानमाधत्त इति तद्व तद्५ युक्तं तथा भवतीति। एवमुत्तरोत्तरभावेन युक्तमिष्टानिष्टफलजन्म,
अन्यथोक्तवत् तदयोगादिति। एवं समुपरोधहेतुभ्यः पीडा प्रतिकलमवदायमानता चान्वयानुसारिण्येव, अन्यथा पीडाद्युत्कपासिद्धिः।
न ह्येकगुणतीव्रताभावे तद्विगुणादितीव्रता भवति। अनुभवसिद्धाः
चेयं सह तारतम्येन एकगुणशुद्धिगुक्ताद् द्विगुणशुद्धियुक्तजन्मा
१० इत्यपि व्यवस्थापनमेकगुणाक्षेपोभयविषयसंवेदननान्तरीयकमेव
इति अन्वयसाधनमेव। अपि च किं बहुना जल्पितेन १। न विहाय

### (स्वो० व्या०)

ह्यन्यैव। तथा विज्ञानसन्ततिरपि तदुत्तरम्-अधिकृतकुशलादुत्तरं ज्ञानमेव। कथमेतदेवमित्याह-भूयसां-विज्ञानानां तदानीमभावात्, नैकोदकबिन्दु-१५ प्रभवं स्रोत इति भावनीयम् । तत्रश्चेत्यादि । ततश्च-एवं व्यवस्थिते तत् कुदाल-मेव-अधिकृतं उत्तरविज्ञानं आधत्त इति । किमुक्तं भवति ? तदेव-विज्ञानं तद्यक्तं-कुशलयुक्तं तथा भवति-उत्तरविज्ञानरूपतया भवति इति । एवम्-र्जक्तनीत्या उत्तरोत्तरभावेन हेतुना । किमित्याह-युक्तमिष्टानिष्टफलजन्म-घटमानक इष्टानिष्टफलोत्पादः, अन्यथा-एवमनभ्युपगमे उक्तवत् तदयोगात् २ निरन्वयनश्वरतया फलायोगादिति । एवमित्यादि । एवं समुपरोधहेतुभ्यो दण्डादिभ्यः पीडा प्रतिकलं-कलां कलां प्रति तथा अवदायमानता च प्रतिकलमेव । किमिलाह-अन्वयानुसारिण्येव उक्तनीला, अन्यथा-एव-मनभ्युपगमे पीडाद्युत्कर्षासिद्धिः-पीडाया अवदायमानतायाश्चोत्कर्षासिद्धिः। एनामेव भावयति न ह्येकगुणेत्यादिना । न यस्मोदेकगुणतीव्रताभावे सति २५ पीडादेः तद्द्रिगुणादितीव्रता भवति-पीडादेद्विंगुणादितीव्रता भवति । अनु-भवसिद्धा चेयं-तीव्रता सह तारतम्येन तथा एकगुणशुद्धियुक्तात्, क्षणादिति प्रक्रमः, द्विगुणद्युद्धियुक्तजन्मा इत्यपि-एवम्भूतमपि व्यवस्थापनं अन्वयसाधनमेवेति योगः। कथमिलाह-एकगुणक्षेपेण-न तलरित्यागेन उभयविषयं शुद्धिगुणापेक्षया यत् संवेदनं तत् नान्तरीयकमेवेति कृत्वा 1 ६० अपि चेत्यादि । अपि च किं बहुना जिल्पतेन ? न विहाय-परित्यज्य

१ 'सिद्धेः' इति ग-पाठः । २ 'भावेन द्विगुणा०' इति ग-पाठः । ३ 'युक्ताच द्विगुण०' इति ग-पाठः ।

अन्वयमेकाधिकरणौ बन्ध-मोक्षाविप युज्येते । यदा च बद्ध एव न मुच्यते तदा व्यथैंव बन्धमोक्षचिन्तेति । एतेन नाशहेत्वयोगार्थ-क्रियासामध्येपरिणामान्तक्षयेक्षणादि क्षणभङ्गसाधनं निराकृतमेव, ५ तथापि छेशतो निराकरणमार्गः प्रदक्षते ॥

तत्र यदुच्यते नाशहेतवो हि नश्वरेतरनाश्यापेक्षया तद्व्यति-रिक्तादिनाशापेक्षया च न युज्यन्त इत्येतज्ञातिमात्रम्, तदुत्पाद-

(खो० व्या०)

अन्वयमेकाधिकरणौ-एकाधारे बन्ध-मोक्षाविष युज्येते । यदि नामैवं १० ततः किमित्याह—यदा च बद्ध एव न मुच्यते । तदा किमित्याह—व्यथेंव— निरिशंकैव बन्धमोक्षेचिन्तेति । न बद्धस्य मुक्तौ तत्त्वतो मुक्तिरिति परिभाव-नीयम् । एतेन—अनन्तरोदितेन कार्यकारणभावदूषणेन नाद्याहेत्वयोगश्चार्थ-कियासामर्थ्यं च परिणामश्चान्तक्षयेक्षणादि चेति द्वन्द्वः । एतत् किमित्याह—क्षणभङ्गसाधनं निराकृतमेव तत्त्वतः, तथापि छेदातः—सङ्को- १५ पेण निराकरणमार्गः प्रदर्शते ॥

तत्र यदुच्यते क्षणभङ्गवादिभिः—नादाहेनवो हि घटादेर्मुद्धरादयः नश्वरेनर-नाद्यापेक्षया नशनशीला-ऽनशनशीलनास्यापेक्षया तद्व्यतिरिक्तादिनाद्या-पेक्षया च नाश्यव्यतिरिक्ताव्यतिरिक्तनाशापेक्षया च न युज्यन्ते—न घटन्ते। तथाहि—नाशहेतवः किं नशनशीलसैव नाशं कुर्वन्ति किं वाऽनशनशीलस्य १। यदि २० नशनशीलस्य कथं कुर्वन्ति तस्य तच्छीलतया तद्व्यतिरिक्तत्वात् तस्य च स्वहेतोरेवो-त्यत्तेः १। न हि पृथिव्यादिकिततादयः तद्व्यतिरिक्तास्तद्व्यहेतुभिः क्रियन्ते। अथा-नशनशीलस्य व्याहतमेतत्, अतत्स्वभावस्य तत्कारणत्विवरोधात्। आकाशादेरि तदु-त्यत्तेः तथा चाम्युपगमप्रकोपः। तथा किं सैन्नाशं नाश्याद् व्यतिरिक्तं कुर्वन्ति, किं

(विवरणस्)

ર્ષ

<sup>(</sup>२१) तस्य तच्छीलतया तद्व्यतिरिक्तत्वादिति । तस्य-नशनशीलपदार्थस्य तच्छीलतया-नशनशीलतया तद्व्यतिरिक्तत्वात्-नशनाव्यतिरिक्तत्वात् ॥

<sup>(</sup>२३) अतत्स्वभावस्य तत्क(?का)रणत्वविरोधादिति । अतत्स्वभावस्य [भावस्य]—अनशनस्वभावस्य [भावस्य] तत्करणत्वविरोधात्—नशनस्वभावकरणत्ववि-रोधात् । न द्यप्रिभीस्वरस्वभावः सन्नभास्वरस्वभावः केनचित् क्रियते ॥

९ 'णामा(न्त)न्त्यक्षये॰' इति ग-पाठः । २ 'चिन्तेलबद्धस्य' इति জ-पाठः । ३ 'तन्नाशं नाज्ञाद् व्यति॰' इति জ-पाँठः ।

# ( मूलम् -)

हेतुष्वपि समानत्वात्, तेषामपि सत्खभावेतरजन्यापेक्षया तद्-व्यतिरिक्ताद्यतपादापेक्षया चायुज्यमानत्वात्। तथाहि-न सत्खभाव-५स्योत्पादकाः, तेद्वैफल्यप्रसङ्गात् अनवस्थापत्तेश्च, नासत्स्वभावस्य, तत्प्रकृत्यन्यथाकरणात् अभ्युपगमविरोधाच । अनुत्पन्नस्यासन्वात् उत्पन्नस्य च सत्स्वभावत्वाद् व्यर्थो विकल्पयुगलकोपन्यासपरिश्रम इति चेत्, न, नष्टेतरविकल्पापेक्षयाऽस्य नादोऽपि तुल्यत्वात् । एव-

(स्वो० व्या०)

१० वाऽव्यतिरिक्तम् ?। यदि व्यतिरिक्तं तद्भावेऽपि नाश्यस्य न किञ्चिदिति किं तेन ?। अथाव्यतिरिक्तं स तत्स्वरूपवत् तद्धेतुभ्य एव जातः कथमन्ये कुर्वन्ति इति ?। एव-मादि एतजातिमार्ज-साध्यधर्मसमां जातिमधिकृत्य कुत इत्याह-उत्पादहेतु-ष्विप भवदभ्युपगतेषु समानत्वात् अधिकृतविकल्पानामिति । एतदेवाह तेषा-मपीत्यादिना । तेषामपि-उत्पादहेतूनां सत्स्वभावेतरजन्यापेक्षया सत्स्व-14 भावात् स्वभावजन्यापेक्षया तद्व्यतिरिक्ताद्यत्पादापेक्षया च-जन्यव्यति-रिक्ताव्यतिरिक्तोत्पादापेक्षया च । किमित्याह-अयुज्यमानत्वात्-अघटमानत्वात् तेषामपि । एतदेव दर्शयति तथाहीत्यादिना । तथाहीति पूर्ववत् । न सतस्व-भावस्य, जन्यसेति प्रक्रमः, उत्पादकाः-उत्पादहेतवः। कुत इत्याह-तद्-वैफल्यप्रसङ्गात्-हेतुवैफल्यप्रसङ्गात् तत्स्वभावतयेति अनवस्थापत्तेश्च सत्स्व-२० भावतया भूय उँत्पाद्यत्वापत्तेः । तथा नासत्स्वभावस्य-जन्यस्योत्पादकाः । कुत इत्याह-तत्प्रकृत्यन्यथाकरणात्-असत्त्वभावप्रकृत्यन्यथाकरणात् अभ्यूप-गमविरोधाच । न ह्यसत्स्वभावजन्योत्पादकत्वमिष्यते परैः उत्पादहेतूनामिति। अनुत्पन्नस्य उत्पाद्यस् असन्त्वात् उत्पन्नस्य च सत्स्वभावत्वात् कारणात् व्यर्थः-निरर्थको विकल्पयुगलकोपन्यासपरिश्रमः । इति चेत्,

(विवरणम्)

રૂષ્ (१२) साध्यधर्मसमां जातिमधिकृत्येति । साध्यधर्मः समो यस्यां सा तथा तामधिकृत्य-आश्रित्य। साध्यधर्मो छत्र नाशहेत्नामभावः। अयं च बौद्धाभिमते खत्पाद्ेऽपि समानः, उत्पाद्हेतूनामपि विचार्यमाणानामभावात्, उत्पद्यमानाभावापत्ते-रिवेत्यर्थः । यदि द्धारपाद्देतुभिरुत्पद्यमानाद् भावाद्व्यतिरिक्त उत्पादः क्रियते तदा ३० उत्पद्यमान एव भावसौः क्रियत इत्यायातम् । ततः सदैव तस्य भावस्योत्पद्यमानता स्यात्, न तूत्पन्नता ॥

९ 'वा युज्य॰' इति ग-पाठः। २ 'तद्दैकल्यप्रसङ्गात्' इति ग-पाठः। इति क-पाठः । ४ 'सम्प्रनधर्म०' इति च-पाठः । ५ 'मानापत्ते०' इति च-पाठः ।

### (, मूलम्)

मुत्पद्यमानव्यतिरिक्तोत्पादजनकत्वे न तदुत्पादः, तस्येति संयोगा-योगात्, तदव्यतिरिक्तोत्पादजनकत्वे तृत्पद्यमानजनकत्वतस्तदनु-त्पादः, उत्पन्नाव्यतिरिक्तोत्पादायोगात् सत्स्वभावादिजन्योपादान- ५ हेतुग्राहकप्रमाणाभावतस्तद्व्यवहारनिषेधतो नाविषया विकल्पाः, प्रमाणविवेकतः सज्ज्ञानदाव्दव्यवहारनिषेधाविरोधाच ॥

किश्र निहेंतुकविनाशवादिनो हिंसासम्भव इति तद्विरतिदेशना-

(स्वो० व्या०)

एतदाशङ्गाह—न—नैतदेवम्, नष्टेतरिवकल्पापेक्षया अस्य—अनन्तरामिहितस्य १० नादोऽपि तुल्यत्वात् । तुल्यत्वं चानष्टस्य सत्त्वान्नष्टस्य वा सत्त्वेन व्यथीं विकल्पो-पन्यासपरिश्रम इत्यपि वक्तुं शक्यत्वात् । एवमित्यादि । एवमुत्पद्यमानव्यिति-रिक्तोत्पादजनकत्वेऽभ्युपगम्यमाने उत्पादहेत्नां किमित्याह—न तदुत्पादः—न तस्य विवक्षितस्योत्पादः । कुत इत्याह—तस्येति—विवक्षितस्योत्पादस्य सं(यो)गा-योगात्—सम्बन्धामावाद् व्यतिरिक्तोत्पादस्य, तदव्यतिरिक्तोत्पादजनकत्वे १५ तु—विवक्षितकार्याव्यतिरिक्तोत्पादजनकत्वे पुनः उत्पद्यमानजनकत्वतः कार-णात् तदनुत्पादः—उत्पद्यमानानुत्पादः उत्पद्यमानतपित्रेतेत्वत्यर्थः । कुत इत्याह—उत्पन्नाव्यतिरिक्तोत्पादायोगात् । अयोगश्रोत्पद्यमानाव्यतिरेकत इति भावनः । सत्स्यभावादि । सत्स्यभावादि च तज्जन्यं च तस्य उपादानहेतवस्तद् प्राहकप्रमाणार्भावतः कारणात् तद्वयवहारिनवेधतः—सत्स्यभावादि- २० जन्योपादानहेतुव्यवहारिनवेधतः कारणात् न अविषया विकल्पाः अनन्तरो-पन्यसाः, किन्तु सविषया एव । इतश्रेतदेवं प्रमाणविवेकतः—प्रमाणाभावेन संज्ज्ञानद्यवहारिनवेधाविरोधाच नाविकल्पा विषया इति भावनीयम् ॥ अभ्युचयमाह किश्रेत्यादिना । किञ्च निहेतुकिविनादावादिनः—वादिनः

#### (विवरणम्)

न तु सत्स्वभावस्य जन्यस्य जनका उत्पादहेतव इत्यादयो विकल्पा निर्विषया एव भविष्यन्तीत्याह—(१९) सत्स्वभावादि चेत्यादि । बौद्धमते सत्स्वभावादेर्ज-न्यस्य ये उपादानहेतवस्तद्वाहकं नास्त्येवेति नाविषया विकल्पा इत्यर्थः । प्रमाण-विवेकत इत्यादिनाऽयमेवार्थः स्फुटीकृत इति ॥

९ 'विवेकतज्ज्ञान॰' इति ग-पाठः । २ 'उत्पाद्यमाना॰' इति ङ-पाठः । ३ 'अयोग्श्रोत्पाद्य-मानाद् व्यति॰' इति ङ-पाठः । ४ 'भावतः तद्व्यावहार॰' इति ङ-पाठः । ५ 'सज्ञान॰' इति ङ-पाठः । ६ 'भावादि वेखादि' इति च-पाठः ।

वैयर्थमेव । सन्तानान्तरोत्पादंक एव हिंसक इति चेत्, न, सन्तानस्य संवृत्तिसत्त्वेनोत्पादायोगात् । विजातीयक्षणोत्पादक 'एवेति चेत्, न, तस्यापि निराकृतत्वात् । तद्भावेऽप्युपादानजनकयोः हिंसकत्वापितः । न चेयं न्याय्या, महासत्त्वोपादानजनकयोरहिंस-कत्वेन कुदालयुक्तत्वाभ्युपगमात् । न च हन्मीति सङ्क्केद्याद्धिंस-कत्वम्, असङ्क्षिष्टात् सङ्क्षिष्टानुत्पत्तेः, तदुत्पादनिमित्तस्य निरा-कृतत्वादिति । अतः स्वहेतुभ्य एव नादाहेतुमवाप्य तथानादास्वभाव 'उत्पद्यते इति त्वयाऽप्यङ्गीकर्त्तव्यम्, अन्यथोक्तदोषानितवृत्तिः ॥ यस्य तु कार्योत्पाद एव कथित्रत् कारणनिवृत्तिस्वभावो नादाः

(स्वो० व्या०)

हिंसासम्भव इति कृत्वा तद्विरतिदेशनावैयध्येमेव । सन्तानान्तरो-त्पादक एव छुन्धकादिहिंसकः। इति चेत्, एतदाशक्काह-नेत्यादि। न-भ नैतदेवं सन्तानस्य <sup>अ</sup>संवृत्तिसत्त्वेन हेतुना उत्पादायोगात्। न हि 'संवृत्ति सदुल्यत इति विजातीयक्षणोत्पादक एवेति चेत् हिंसक इति । एतदा-शक्काह-नेतादि । न-नेतदेवं तस्यापि-विजातीयक्षणोत्पादकस्य निराकृत-त्यादधः निमित्तोपादानभावनिषेधेन् । अभ्युचयमाह तद्भावेऽपीत्यादिना । तद्भावे अपि-विजातीयक्षणोत्पादकहिंसकभावेऽपि किमिलाह-उपादानजनकयोरविशेषेण २० **हिंसकत्वापत्तिः**,द्वयोरपि विजातीयक्षणोत्पादकत्वाविशेषात् । न चेयम् – उपादान-जनकयोः हिंसकत्वापत्तिः न्याय्या, महासत्त्वोपादानजनकयोः, बोधिसत्त्वा-दिजनकयोरित्यर्थः, अहिंसकत्वेन हेतुना कुदालयुक्तत्वाभ्युपगमात्। न हि बोधिसत्त्व उत्पद्यमान आत्मनो हिंसकः, अपि तु कुशलयुक्तोऽभ्युपगम्यते तत्पिता च। न चेलादि । न च हन्मीति-एवं सङ्क्षेत्रार्द्धिसंकत्वम् । कुत इलाह-असङ्क्रिष्टात् क्षणात् सङ्क्रिष्टानुत्पत्तेः । अनुत्विश्च तदुत्पादनिमि-त्तस्य असङ्क्षिष्टात् सङ्क्षिष्टोत्पादनिमित्तस्य निराकृतत्वादध इति । अतः-अस्मात् कारणात् खहेतुभ्य एव सकाशान्ना शहेतुमवाप्य मुद्ररादिः तथा-विजा-तीयक्षणोदयरूपप्रकारेण नादास्वभाव उत्पद्यते । इति-एवं त्वयाऽप्यङ्गी-कर्त्तव्यम्; अन्यथा-एवमनभ्युपगमे उक्तदोषानतिवृत्तिरिति भावनीयमेतत्॥ खपक्षे दोषाभावमाह यस्य त्वित्यादिना । यस तु-वादिनः कार्योतपाद

१ 'असङ्क्षिष्ठानुत्पत्तेः' इति ग-पाठः । २ 'उत्पाद्यते' इति ग-पाठः । ३ 'संवृतिस॰' इति ङ-पाठः । ४ 'संवृति सदु॰' इति ङ-पाठः । ५ 'अनुपपत्तिश्च' इति ङ-पाठः । ६ 'क्षणोद्भवरूप॰' इति ङ-पाठः ।

तस्योक्तदोषानुपपत्तिरेवेत्युक्तप्रायम् । तथा नित्यानित्यदेहभिन्ना-भिन्नत्वे चास्य पीडाकर्तृत्वादिना तत्कर्मविपाकभावेऽपि तन्निमित्तत्व-नियोगाद् दुष्टानुबन्धतोऽस्यैव हिंसेति सदुपदेशादेः क्लिष्टकर्मवियो-५ गात् शुभभावानुबन्धतोऽस्या विरतिरपीति न कश्चिद् दोष् इति ॥

अर्थित्रियासामध्यमिषि क्षणितस्यानुपपन्नमेव, विकल्पायोगात्। अर्थित्रिया हि स एव भावो भावान्तरं वा। यदि स एव कथमस्या-त्मिन सामध्यम्?। अन्यचेदं तदात्मा स्यात् स्थितिवा। यचात्मा न तत्र सामध्यम्, अन्यतो भावात्; न स्थितौ, अनन्तरमेव नाशात्॥ १० अथ भावान्तरं कथमन्यस्यान्यत्र सामध्यम्?। तथाहि—इदं ततो

(स्रो० व्या०)

एव कथित्रत्नेनित् प्रकारेण कारणिनवृत्तिस्वभावः—कारणिनवृत्तिस्वतत्वो नादाः तस्य—वादिन उक्तदोषानुपपत्तिरेवेत्युक्तप्रायं—प्रायेणोक्तम् । अभ्युचयमाह् तथेत्यादिना । तथा नित्यानित्यदेहभिन्नाभिन्नत्वे चास्य—१५ हिंसकस्य पीडाकर्तृत्वादिनः कारणेन तत्कर्मविपाकभावेऽपि, हिंसकर्म-विपाकभावेऽपीत्यर्थः,तिन्निमित्तत्विनयोगात्—हिंसकस्य निमित्तत्विनयोगात् कार-णाद् दुष्टानुबन्धतो हेतोः जन्मान्तरासेवितात् अस्यैव हिंसेति एवम्भृतस्यास्य सङ्घदेशादेः सकाशात् 'आदि'शब्दात् तथाविधमुनिचर्यादर्शनपरिप्रहः 'क्रिष्ट-कर्मवियोगात् कारणात् तथास्वाभाव्येन तथा शुभभावानुबन्धतः तथा तथा २० भव्यत्वसमाक्षिप्तात् अस्याः—हिंसाया विरतिरिप । इति—एवं न कश्चिद् दोषः अस्मदन्युपगम इति ॥

अर्थिकियेत्यादि। अर्थिकयासामध्यमिप क्षणिकस्य-पदार्थस अनुपपन्न-मेव। कुत इत्याह-विकल्पायोगात्। एनमेवाह अर्थिकिया हीत्यादिना। अर्थिकिया यसात् स एव भावो भावान्तरं वा भवेत्। किञ्चातः? उभयथा- २५ ऽपि दोष इत्याह-यदि स एव भावोऽर्थिकिया, कथमस्य-भावस्य आत्मिनि सामध्यम्?। अन्यचेत्यादि। अन्यच इदं-सामध्य तदात्मा स्याद् भावात्मैव स्थितिवा। यद्यात्मा सामध्यम्, एतदाशङ्क्याह-न तत्र आत्मिनि सामध्यम्, अन्यतः-कारणान्तरात् भावादात्मन इति न स्थितौ सामध्यम्। कृत इत्याह-अनन्तरमेव नाज्ञात् स्थित्यभावेन। एवं यदि स एव भाव इत्येतदिषकृत्योक्तम्॥ ३० अधुना भावान्तरमिषकृत्याह-अथेत्यादि। अथ भावान्तरमर्थिकिया। एतद-

<sup>। &#</sup>x27;ह्रिष्टाक्मं॰' इति জ-पाठः । २ 'समाक्षिप्तान अस्याः' इति জ-पाठः ।

व्यतिरिक्तमव्यतिरिक्तं वा। यदि व्यतिरिक्तं तस्येति सङ्गायोगः, अव्यतिरेके न भावान्तरोपयोगिता। तदुत्तरभूतिरेवेयमिति चेत्, ५न, तस्याः खपुष्पवदसत्त्वेनामुष्य भूतिरिति व्यवस्थाऽनुपपत्तेः, कर्तृभोक्तृद्वारेण चायोगात्। तथाहि-सा कर्तृभूतिः स्याद् भोक्तृ-भूतिवी। कर्तृभूतिरिति चेत्, न तिह भोक्तृभूतिरित्यभ्युपगमहानिः सर्वक्षणानां भोक्तृत्वाभ्युपगमात्। अथ भोक्तृभूतिः, न तिर्हे कर्तृभू-तिरित्यभ्युपगमहानिरेव, संसारिक्षणानां प्रायः कर्तृत्वाभ्युपगमात्॥ ७ उभयस्वभावत्वे तद्व्यतिरिक्तेतरादिदोषः। अनुभयस्वभावत्वे

(स्वो० ब्या०)

षिकृत्याह-क्थमन्यस्य-भावस्य अन्यत्र-भावान्तरे सामर्थ्यम् ? । तथाहि-इदं-सामर्थ्यं ततः-विवक्षितभावाद् व्यतिरिक्तमव्यतिरिक्तं वा भवेत्। उभयथाऽपि दोषमाह-यदि व्यतिरिक्तं विवक्षितभावात् सामर्थ्यम्, अत्र दोष-१५ माह-तस्येति सङ्गायोगः, तदन्वयन्यतिरेकाविशेषात् । अञ्यतिरेके त्वभ्युप-गम्यमाने किमित्याह-न भावान्तरोपयोगिता सामर्थ्यस्य, तद्वत् तन्निवृत्तेरिति भावः । तदुत्तरभूतिरेव-विवक्षितभावोत्तरभवनमेव इयमिति चेत् अर्थिकया । एतदाशक्र्याह-न, तस्याः-तदुत्तरभूतेः खपुष्पवत् निरुपादानतया असत्त्वेन हेतुना । अमुकस्य भूतिरिति-एवं व्यवस्थाऽनुपपत्तेः । तथाहि-अत्रासत् ६० सद् भवतीति व्यवस्था, न चेयं न्याच्या शक्तिप्रतिनियमाभावेनेति व्यवस्थाऽनुपपैत्तिः । उपचयमाह-कर्तृभोक्तृद्वारेण चायोगात्, भृतेरिति प्रक्रमः। तथाहि-सा-भृतिः कर्तृभूतिः स्याद् भोक्तृभूतिवी। कर्तृभूतिरिति चेत्-अधिकृता भूतिरित्येत-दाशक्र्याह-न, तर्हि भोक्तृभ्तिरिति-एवमभ्युपगमहानिरेव। कथमित्याह-सर्वक्षणानां भोक्तृत्वाभ्युपगमात्। अथ भोक्तृभृतिः-अधिकृता भ्तिरिति २५ एतदाशङ्गाह-न तर्हि कर्तृभूतिरिति-एवमभ्युपगमहानिरेव। कथमिलाह-संसारिक्षणानां प्रायः चरमक्षणं मुक्तवा । किमित्याह-कर्तृत्वाभ्युपगमात् ॥ पक्षान्तरनिराचिकीर्षयाऽऽह—उभयस्वभावत्वे-कर्तृभोक्तृस्वभावत्वेऽभ्युपगम्य-

(विवरणम्)

(१५) तदन्वयव्यतिरेकाविशेषादिति । तस्य-विवक्षितस्वभावस्य सम्बन्धिनौ ३० यौ अन्वय-व्यतिरेकौ तयोरविशेषात् सामध्यस्य । यदि हि विवक्षितभावाद् इयति-रिक्तमेद सामध्यं तदा तद्भावे भावस्तदभावे चाभावः तस्य नास्येवेसर्थः ॥

१ 'संयोगायोगः' इति क-पाठः । २ 'अमुष्य' इति स्यात् । ३ ४५त्तेः उप०' इति ख-पाठः ।

(मूलम्) अवस्तुतेत्यन्वयिन्येवार्थिकयासिद्धिः तस्यैव, तथाऽभवनात् । क्रम-यौगपद्यसाध्यानां क्रमयौगपद्याभ्यामेव करणात्, तथास्वभावत्वा-दिति परिणामोऽपि क्षणक्षयिण्यसङ्गत एव, क्षणानामत्यन्तभेदात्, ५ वृद्धानुपपत्तेः सहकारिणोऽयोगात् अणोर्भहद्भावासिद्धेः, अतिप्रस-ङ्गात्, हेतुधर्मान्वयानुपपत्तेः तेषां चोपलम्भात्, तथाप्रतीतेरिति ।

(खो० व्या०) माने अधिकृतभूतेः । किमित्याह-तद्वयतिरिक्तेतराद्दिषः तस्या भूतेस्तत्-स्वभावद्वयं व्यतिरिक्तमव्यतिरिक्तं व्यतिरिक्ताव्यतिरिक्तं वा स्यात् । व्यतिरिक्तत्वे १० तस्येति सङ्गायोगः । अव्यतिरिक्तत्वे तत्स्वभावैकत्वादि, व्यतिरिक्तत्वाव्यतिरिक्तत्वे विरोधः, वस्त्वविरोधेऽप्युपगमविरोध इति दोषः । दोषान्तरमाह-अनुभयस्त-भावत्वे भूतेः । किमित्याह-अवस्तुता, न ह्यानुभयस्वभावं नाम् वस्तु इति-एवमन्वयिन्येव वस्तुनि । किमिलाह-अर्थिकियासिद्धिः तस्यैव-अन्वयिनो वस्तुनः । किमित्याह-तथा-अर्थिकयाँ रूपेण अभवनात् परिणाम-निमित्ताभ्यामिति । १५ ऋमेलादि । क्रमयौगपयसाध्यानामर्थिकयाणां क्रम-यौगपयाभ्यामेव करणात्। करणं च तथास्व भावत्वादि ति-क्रम-यौगपद्याभेवार्थिकियाकरण-स्वभावत्वादिति क्रमेण पारमितापूरणाद् बुद्धत्वं यौगपद्येन प्रदानकुरालचित्तप्रणि-धानादिविकल्पान्तरमधिकृत्याह-परिणामोऽपि क्षणक्षयिणि भावे। किमित्याह-असङ्गत एव । कुत इत्याह-क्षणानामत्यन्तभेदात् कारणात् । किमित्याह-२० वृद्धंनुपपत्तेः तथाविधात् तथाविधमावेन तथा सहकारिणोऽयोगात् उक्तनीत्यैव अणोः सकाशात् महद्भावासिद्धः, महतो भावो महद्भावः तदसिद्धे-रिति । असिद्धिश्र अतिप्रसङ्गात् । अतिप्रसङ्गश्च हेतुधर्मान्वयानुपपत्तेः निर-(विवरणम्)

<sup>(</sup>१५) परिणाम-निमित्ताभ्यामिति। परिणामश्च प्रतिक्षणं मृद्दिः स्वयमेवापरा-२५ परावस्थाप्रतिपत्तिरूपम्, निमित्तं च कुलालचक्रचीवरादि, ताभ्यां कृत्वाऽन्वयिन्येनि एवार्थिक्रियासिद्धिः।।

<sup>(</sup>१८) ऋमेण पारमितापूरणाद् बुद्धत्वमिति । बुद्धस्य दानपारमिता ऋमेण पूर्वते, न हि योगपद्येनासौ सर्व दातुं सह इति ॥

<sup>(</sup>१८-१९) योगपद्येन प्रदानकुशलचित्तप्रणिधानादीति । प्रदानं कुशलचित्त-३० प्रणिधानं च योगपद्येन भवतः । तथाहि—यस्मिन्नेव समयेऽसौ दत्ते तस्मिन्नेव कुशलं चित्तमाधत्ते इति ॥

१ 'कारिणो योगात्' इति क-पाठः । २ 'हेतुकर्मान्वया० इति ग-पाठः । ३ 'रूपेण भवनात्' इति ङ-पाठः । ४ 'वृत्त्रज्ञनुप०' इति क-पाठः । ५ 'कारिणा योगाः देति ङ-पाठः ।

कथं तथाप्रतीतिरिति चेत् पिण्ड-घटयोर्म्यन्वदर्शनात्, अन्वय-रहितेऽपि तदस्त्येवेति चेत्, कास्तीति सुविचार्य वक्तव्यम्, 'तत्कार्ये घटान्तर इति चेत्, न तद्वत् तदहेतुकं तदिति चिन्त्यम्। तद्धेतुकत्वेऽपि भेदोऽविशिष्ट इति चेत्, कथमविशेषे परिणामादि-विशेषः?। अस्ति चायं नियमेन, अतस्तस्यैव तथाभवनात् तत्-परिणामजात्युपपत्तेः अविगानेन दर्शनात् तथातद्व्यवहारसिद्धेः दर्शनस्याभ्रान्तत्वात्, अन्यथा तदनुपपत्तेः, तन्नियमवन्निमित्ता-भ्भावात् तत्त्थाभावाभावे च तदसिद्धिरिति। नासिद्धिः असतोऽपि

(स्वो० व्या०)

न्वयनाशयोगतः तेषां च-हेतुधर्माणामुपलम्भात् । कार्ये उपलम्भश्च तथा-हेतु-धर्मान्वयत्वेन प्रतीतेरिति। कथं तथाप्रतीतिः ?। इति चेत्, एतदाशक्क्याह-पिण्ड-घटयोर्म्टन्वदर्शनात् । अन्वयरहितेऽपि वस्तुनि तत्-मृत्वदर्शनम-14 स्टोव । इति चेत् , एतदाशङ्गाह-कास्तीति-एवं सुविचार्य वक्तट्यम् । तत्कार्ये-विवक्षितिपण्डकार्ये घटान्तरे। इति चेत्, एतदाशङ्गाह-न, तद्भत्-घटान्तरवत् तदहेतुकं-विवक्षितिपण्डाहेतुकं तत्-विवक्षितघटाख्यं कार्यमिति चिन्त्यमेतत् । तद्वेतुकत्वेऽपि-विवक्षितपिण्डहेतुकत्वेऽपि विवक्षितघटाल्यकार्य-्र स्येति प्रक्रमः । किमिलाह- भेदोऽविद्याष्ट इति चेत् तयोः पिण्ड-घटयोरिति । <sup>२०</sup> एतदाशक्र्याह—कथमविदोषेऽधिकृतपिण्डघटयोर्भेदस्य परिणामादिविद्योषः ?। 'आदि'शब्दाद् वैर्णमसृणत्वादिग्रहः । अस्ति चार्य-परिणामादिविशेषो निय-मेन । अतस्तस्यैव तथाभवनात् कारणात्-अधिकृतमृत्पिण्डस्य विवक्षित-घटलेन भवनात्। भवनं च तत्परिणामजात्युपपत्तेः, विवक्षितघट इति प्रक्रमः । उपपत्तिश्च अविगानेन दर्शनात् तत्परिणामजात्योः तथातद्व्यव-२५ हार सिद्धे:-अविगानदर्शनेन तलरिणामजातिव्यवहारसिद्धेः । एवं दर्शनस्या-भ्रान्तत्वात् तत्परिणामजातिगोचरस्य । इत्यं चैतदङ्गीकर्त्तव्यमित्याह-अन्यथा तदनुपपत्तेः तस्यैव तथाभवनमन्तरेण विवक्षितघटानुपपत्तेः । अनुपपत्तिश्च तन्-नियमवित्रिमित्ताभावात्-तत्परिणामजातिनियमवित्रिमित्ताभावात् । सर्वोपसं-हारार्थमाह-तंत्तथा भावा भावे च तदसि द्धिरिति तस्यैव तथा भावा भावे च

१ 'ज़दास्त्येवेति' इति ग-पाठः । २ 'तदकार्ये' इति ग-पाठः । ३ 'भेदो विशिष्ट इति' इति ग-पाठः । ४ 'तदसिद्धेरिति' इति ग-पाठः । ५ 'मेदो विशिष्ट' इति ङ-पाठः । ६ 'वर्णमश्रुण॰' इति ङ-पाठः । ७ 'सत् तथा॰' इति ङ-पाठः । ८ 'तदसिद्धेरिति" इति ङ-पाठः ।

भावाभ्युपगमादिति चेत्, कस्यासत एव भावाभ्युपगमः?। तत्तथा-भवने संस्थानादेरिति चेत्, न हि तन्न तद्धमे इति नासदेव, तस्यापि भावे कारणवत् तदा सिद्ध्यादिसङ्ग इति चेत्, तथास्वभावत्वेन ५ अस्यायमदोषः। कथमिति न सम्यगवगच्छाम इति चेत्, तस्यैवासौ स्वभावो येनान्यदा तिसंद्ध्यादीति । न चैतावता सर्वथाऽसद्-भवनम्, तदनुवेधासिद्धेः, तदपेक्षायोगात्, तत्तद्भावोपल्ब्धेः, तद-तादवस्थ्यात्, अन्यथा तदसिद्धेः, वस्तुधर्मत्वात् निवन्धनोपपत्तेः

(स्रो० ब्या०)

परिणामासिद्धिरिति, "तद्भावः परिणामः" इति न्यायात् । नासिद्धिः परिणामस्य असतोऽपि भवद्भिरिप भावाभ्युपगमात्। इति चेत्, एतदाशङ्गाह-कस्या-सत एव अस्माकं भावाभ्युपगमः ? । तत्तथाभवने-अधिकृतमृत्पिण्डस्य विवक्षितघटत्वेन भवने संस्थानादेः - ऊर्घ्याद्यर्थिकयाशत्त्यादेः । इति चेत्, एत-दाशक्र्याह-न हि तत्-संस्थानादि न तद्धमी:-अधिकृतमृत्पिण्डधमी:, किन्तु १५ तद्धर्भ एव । इति-एवं नासदेव-संस्थानाचेकान्तेन तस्यापि भावे संस्थानादेः कारणवत्-अधिकृतमृत्पिण्डवत् तदा-मृत्पिण्डकाल एव सिद्ध्यादिसङ्गः-उपलब्ध्यर्थिकयासङ्गः। इति चेत्, एतदाशङ्गाह-तथास्व भावत्वेन-अन्यदा कारणसभावत्वेन अस्य मृतिण्डस्य अयमदोषः तदा सिद्धादिसङ्गलक्षणः। कथं-केन प्रकारेणेत्येतदेव न सम्यगवगच्छामः ?। इति चेत्, एतदाशङ्गाह- २० तस्यैवासौ स्वभावोऽधिकृतमृत्पिण्डस्य चेन-स्वभावेन अन्यदा-अनन्तर-समये तित्सद्ध्यादि—संस्थानाद्युपलब्ध्यादि इति । इहैवोपचयमाह न चेत्या-दिना । न चैतावताऽन्यदा तत्सिद्धादिभावेन सर्वथा-एकान्तेन असद्भवनं संस्थानादेः । कुत इत्याह-तदनुवेधासिद्धेः-असदनुवेधानुपलब्धेः संस्थानादौ तथा तद्पेक्षायोगात् अधिकृतस्तिगृडापेक्षायोगात्, सर्वथाऽसद्भवने न तथा २५ तत्त्रायोपलन्धेः-संस्थानादौ मृद्भावोपलन्धेः तद्तादवस्थ्यात्-अधिकृत-

<sup>(</sup>विवरणम्)

<sup>(</sup>१४) **उद्घी वर्धिकया शक्तिया रे**रिति । उद्घी दिसंस्थानमर्थिकिया शक्तिस्य जला-चाहरणादिसामर्थ्यलक्षणा मृत्पिण्डे पूर्वमविद्यमानैव घटादा बुत्पन्नेति ।।

<sup>(</sup>१८-१९) अन्यदा कारणस्वभावत्वेनेति । सृत्यिण्डस्प्रैदायं स्वभावो यदुत ३० अन्यदा-घटकाळे संस्थानादेः कारणतां प्रतिपद्यते ॥

१ 'सिड्यादीनि' इति क-पाठः । २ तत्त्वार्थाधिगमसूत्रे (अ० ५, स्. ४१)। ३ 'तदेवं न' इति ङ-पाठः ।

अनेकान्त॰ २६

प्रतीलनुग्रहादिलन्वियन्येव संयोगोपचयात् परिणामसिद्धिः । अन्तक्षयेक्षणमप्यतत्स्वभावस्य वस्तुनस्तदभावात् न क्षणिकत्व-५ साधनम्। प्रतिक्षणं तत् तत्स्वभाविमति चेत्, कथमन्तवत् तदनुप-लम्भः?। सादृश्यविप्रलम्भादिति चेत्, उभयाग्रहे क एतद् वेद? न च तयोस्तन्त्वेऽन्यतरग्रहणेऽप्यदोषः, तत्तन्त्वाप्रतीतेः। न च कथ-श्रिदेकेनैवोभयग्रहणम्, अनभ्युपगमात्॥

#### (स्वो० व्या०)

१० मृत्यिण्डातादवस्थ्यात् अन्यथा तदसिद्धेः-अभवनभवनमात्रापत्त्या अतादवस्थ्या-सिद्धेः वस्तुधर्मत्वादतादवस्थ्यस्य निबन्धनोपपत्तेः वस्तुधर्मत्व एव । एना-मेवाह-प्रतीत्यनुग्रहात् तत्रातादवस्थ्यसंवित्त्या । इति-एवमन्वयिन्येव वस्तुनि संयोगोपचयात् कारणात् परिणामसिद्धिः अन्यथोक्तवदयोगादिति । अन्त-क्षयेक्षणमपि परोपन्यस्तं क्षणिकत्वसाधनं किमिलाह-अतत्स्वभावस्य-१५ अनन्तक्षयेक्षणस्वभावस्य वस्तुनः-घटादेः तदभावात्, अनन्तक्षयेक्षणाभावात्। किमित्याह**-न क्षणिकत्वसाधनं** प्रत्युत तावत्कालिश्यतिस्वभावसाधनमिति । प्रतिक्षणं-क्षणं क्षणं प्रति तत्-वस्तु तत्स्वभावं, प्रक्रमात् क्षयेक्षणस्वभावम् । ईंति चेत्, एतदाशङ्गाह-कथ्रमन्तवत्-यथाऽन्ते तथा तदनुपलम्भः-प्रतिक्षणं क्षयेक्षणानुपलम्मः ?। सादृद्यविप्रलम्भात्। इति चेत् 'मायागोलक'-२० न्यायेन, एतदाशङ्गाह-उभयाग्रहे, तदन्याग्रह इत्यर्थः । क एतत्-साद्दयं वेद-जानाति ?। न चेत्यादि । न च तयोः-तदन्ययोः तत्त्वे-वस्तुश्चित्या सद्दात्वे सित अन्यतरग्रहणेऽपि, एकग्रहणेऽपीत्यर्थः, अदोषो न चानन्तरो-दिनः, किन्तु दोष एव । कुत इस्राह-तत्तत्त्वाप्रतीतेः तयोः-तदन्ययोः तैत्त्वा-प्रतीते:-चास्तवसद्शत्वाप्रतीतेः । वास्तवसद्शत्वाप्रतीतिरुभयाग्रहादेवेति भावनीयम् । २५ न चेत्यादि । न च कथि वत्-केनचित् प्रकारेण एकेनैव, प्राहकेणेति प्रक्रमः, उभयग्रहणं तदन्यग्रहणमिति भावः । कुत इत्याह-अनभ्युपगमात् ।

> "एकमर्थं विजाँनाति नो विज्ञानद्वयं यथा। विजानाति न विज्ञानमेकमर्थद्वयं तथा॥

### इति वचनादनभ्युपगमः ॥

१ 'वानन्तरो' इति क-पाठः । २ 'तथाप्रतीतेः' इति ङ-पाठः । ३ 'ञानाति न विज्ञान०' इति ङ-पाठः । ४ अनुष्टुप् ।

कश्चायं क्षयो नाम? नैनु विनोशः। कथमस्येक्षणं स्यात्?। भावे को दोषः?। इन्द्रियस्य तुच्छेऽप्रवृत्तिः। नै वै स तुच्छः। ननु किमन्तेक्षणेन? स विजातीयस्तस्य नाशत्वेऽन्वयः। स पूर्वाभावः। ५ नान्येक्षणे तदीक्षणम्, तत एव तत्। कथं प्रतिबन्धाभावे?। तत्तत्स्वाभाव्यात्। न तस्यैकान्ततुच्छत्वम्। ततः किमिति?। तदतदात्मको नाशः, कँ एवं दोषः?। गुणः, असद्दर्शनत्यागात्। कथं तत्त्यागः?। "न विनाशो नामान्य एव कश्चिद् भावात्"। स्वभाव एव हि नाशः, स एव क्षणस्थायी जात इति तमस्य मन्दाः स्वभावमृद्धे १०

(स्वो० व्या०)

अभ्युचयमाह कश्चायमित्यादिना । कश्चायं क्षयो नाम इति वाच्यम् । पर आह-ननु विनादाः-क्षयः । एतदाशङ्गाह-कथमस्य-विनाशस्य ईक्षणं-दर्शनं स्यात् ?। पर आह-भावे को दोषः विनाशेक्षणस्य ?। एतदाशङ्काह-इन्द्रियस्य चक्षुषस्तुच्छे विनाशे अप्रवृत्तिः, तुच्छत्वादेव । पर आह-न चैष १५ तुच्छो विनाशः । एतदाशक्क्याह-नेनु किमन्ते संणेनातुच्छसानन्तेऽपि दर्शना-दित्यभित्रायः । पर आह-स विजातीयः कपालादेरनन्तजस्तु सजातीयः। एतदाशङ्गगाह-र्नस्य नाश्वतं अपि विजातीयस्य कपालादेः। किमित्याह-अन्वयो भावाँ विच्छेदादिति गर्भः । पर आह-स पूर्वा भाषो नाशः । एतदाशङ्ग्याह-नान्धे-क्षणे-कपालादिदर्शने तदीक्षणं-पूर्वाभावदर्शनम् । पर आह-तत एव तत्- २० विजातीयदर्शनादेव पूर्वाभावस्य दर्शनम् । एतदाशङ्क्याह-कथं प्रतिवन्धाभावे? विजातीयपूर्वाभावयोरिति प्रक्रमः । पर आह-तत्त्त्वाभाव्यात्-विजातीयपूर्वा-भावयोः तत्स्वभावत्वात् । एतदाशङ्गाह-न तस्यैकान्ततुच्छत्वं पूर्वाभावस्य । पर आह-ततः किमिति यदि नामैवम्। एतदाशङ्गाह-न विनाशो नामान्य एव, तदतदात्मको नाद्याः विजातीयपूर्वीभावात्मकः । अन्यथैकान्ततुच्छतया २५ स्वभावासिद्धिः पूर्वाभावस्थेत्यभिप्रायः। पर आह-क एवं दोषः तदतदात्मकत्वे ?। एतदाशक्काह-गुणः असद्दर्शनत्यागात्र तु दोवः। पर आह-कथं तत्त्यागः-असद्दर्शनलागः ?। एतदाशङ्गाह-"न विनाशो नामान्य एव कश्चिद् भावात्" इति वचनादिति योगः। स्वभाव एव हि नादाः, पदार्थ एवेसर्थः।

<sup>9 &#</sup>x27;न तु विनाशः' इति क-पाठः । २ 'तुच्छे प्रवृत्तिः' इति ग्-पाठः । ३ 'न चैव स तुच्छः' इति ग्-पाठः, टीकाधारेण तु 'न चैष तुच्छः' इति पाठो भाति । ४ 'स एवं दोषः' इति ग-पाठः; क-पाठस्तु 'क एव दोषः' इति । ५ 'न तु' इति क-पाठः । ६ 'नश्यनाश्यत्वे' इति क-पाठः । ७ 'भावाविच्छेद इति' इति क-पाठः । ८ 'सामान्य एव' इति इ-पाठः । ९ 'क एदं(?) दोषः' इति इ-पाठः ।

वैयवस्यन्ति, न प्राग् दर्शनेऽपि, पाटवाभावादिति तद्वशेन पश्चाद् व्यवस्थाप्यते "विकारदर्शनेनेव विषमज्ञैः" इति वचनात्। इह भाव एव क्षणस्थायी नाशः, न तिन्नवृत्त्यात्मकोऽन्यः, तस्य अन्य-धर्मत्वानभ्युपगमात्, अभ्युपगमे च तस्यान्वयापत्तिः, तदिनवृत्ते-रिव तिन्नवृत्तेभीवस्वभावत्वेन तस्यैव तथाभवनादिति । यच इदमुक्तम्—'तमस्य मन्दाः स्वभावमूर्द्धं व्यवस्यन्ति' तद्युक्तम्, ऊर्द्धं तदभावात् तस्यैव तत्त्वाध्यवसायायोगात्, निर्विषयत्वात्। भत्तश्चेतद्य्यनालोचिताभिधानमेव 'न प्राग् दर्शनेऽपि', दर्शनस्यैव व्यवसायत्वात्, तद्याथात्म्यप्रतिभासनात्, 'पाटवाभावात्' इस्यपि

(स्वो० व्या०)

स एव क्षणस्थायी जातः पदार्थ इति तमस्य मन्दाः-जडाः स्वभावं-क्षणश्चायित्वलक्षणं स्वभावमृध्वं व्यवस्यन्ति क्षणात्, न प्राक्-क्षणकाल एव १५ दर्शने अपि सित । कुत इलाह-पाटवा आवाल् । इति-एवं तद्वरोन-मन्द-व्यवसायवशेन पश्चाद् व्यवस्थाप्यतेऽसौ स्वभावः। निदर्शनमाह-विकार-दैर्जानेनेव-वमनादिना विषमज्ञैः पुरुषेः पश्चाद् व्यवस्थाप्यते, अन्यथा तत् प्रागिप विषमेव इति वचनात् तत्याग एव । इहैव भावार्थमाह इहेत्यादिना । इह-भवदर्शने भाव एव क्षणस्थायी नाज्ञो वर्तते, न तन्निवृत्त्यात्मकोऽन्यो २० नाशः । कुत इलाह-तस्य अनिवृत्तेः अन्यधर्मत्वानभ्युपगमात्, विजातीय-धर्मत्वानभ्युपगमादित्यर्थः । अभ्युपगमे च तस्य-अन्यधर्मत्वस्य किमित्याह-अन्वयापत्तिः। कथमित्याह-तदिनवृत्तेरिव-पूर्वाभावानिवृत्तेरिव तिश्चवृत्तेः-अधिकृतमावनिवृत्तेः भावस्वभावत्वेन हेतुना विजातीयधर्मत्वाभ्युपगमे तस्यैव तथा भवनादिति अन्वयापत्तिः । एवं गुणोऽसद्दर्शनत्यागादिति । यचेदमुक्त-२५ मिहेवँ-'तमस्य मन्दाः स्वभावमृद्धं व्यवस्यन्ति' तद्युक्तम् । कथ-मिलाह-ऊर्द्धं तदभावात्-अधिकृतभावाभावात् तस्यैव यसोर्द्धमभावः तत्त्वा-ध्यवसायायोगात् तद्भावस्तत्त्वं तदध्यवसायायोगात् । अयोगश्च निर्विषय-त्वात् ऊर्द्धं तदभावेन । यदा चैवं ततश्चैतदप्यनालोचिताभिधानमेव न प्राग द्र्वानेऽपीति । कथमिलाह-द्र्वानस्यैव व्यवसायत्वात् कारणात् । ३० एतदेव द्रव्यन्नाह-तद्याथात्म्यप्रतिभासनाद् दर्शन एव । एवं पाटवाभावा-

१ 'व्यवस्थित' इति ग-पाठः । २ २०३तमे पृष्ठे २०४तमे च । ३ 'दर्शनेन वमना॰' इति ङ-पाठः । ४ 'तस्थानिवृत्ते वृत्तः' इति ङ-पाठः । ५ द्रष्टव्यं २०३तमं पृष्ठम् । ६ २०३तमे पृष्ठे २०४ तमे च ।

तदेकस्यभावत्वात् ग्राहकभेदायोगादिति,अतः 'तद्वशेन पश्चाद् व्यव-स्थाप्यते' इत्यप्यपादवाभावादुक्तवत् तद्योगादिति। 'विकारदर्शने-नेव विषमश्चैः' इत्यसुन्दरं ज्ञातम्, तत्र प्राक् सर्वथा मारणात्मक- भ शक्त्यभावात्, समग्रभावे विकारदर्शनात्, असमग्राया अदर्शनात्, तद्वत् तदितरत्र तथानिश्चयाभावादित्वव्यविव्येव तथाऽसमानोप-स्वभ्यां तत्क्षयेक्षणिमत्यस्तं प्रसङ्गेन।।

यचोक्तम्-'अन्यथाऽऽत्मनो व्यवस्थितत्वाद् वेदनाऽभावाद् भावे अपि विकारान्तराभावात् प्रतिपक्षाभ्यासेनाप्यनाधेयातिरायत्वाच १० मुक्तयसम्भवः' इत्येतदपि न नः क्षतिमावहति, अनभ्युपगमात् । न

(स्रो० च्या०)

दिखपि प्रोंक्तं तदेकस्यभावत्वात् तस्य-वस्तुन एकस्वभावत्वात् कारणात् प्राहकभेदायोगादित्यनालोचिताभिधानमेव । अतस्तहरोन पश्चाद् व्यवस्थाप्यत इत्यपि किमिलाह—अपाटवाभावात् हेतोः उक्तवत्—यथोक्तम् । १५ एकस्वभावत्वादिति तथा तद्योगादिति—पाटवाभावायोगादिति किया पूर्ववत् । विकारदैश्वेनेव विषमश्चेरित्यसुन्दरं ज्ञात्त्य—उदाहरणम् । कथिमलाह—तन्नेत्यादि । तत्र—विषे प्राक् सर्वधा—पञ्चरपद्येगादि मारणात्मकदाकत्य-भावात् अभावश्च समग्रभावे भक्षणे सति विकारदर्शनात्—वमनादिदर्शनात्, असमग्रायाः—शक्तेः केवलविषगताया अद्योनात्। एतदेवाह तद्वदिलादिना । २० तद्वत्—समग्रभाव इव तदितरत्र—असमग्रायां तथा—फलकरणक्षणेण निश्चया-भावात् । इति—एवमन्वयिन्येव तथा—तेन प्रकारेण पूर्वाभावात्मकत्वलक्षणेन असमानोपलव्यां विजातीयोपलव्या हेतुभूत्या (तत्)क्षयेक्षणम्—अन्त-क्षयेक्षणं नान्यया इत्यलं प्रसङ्गेन ॥

यचोक्तमिलादि। यचोक्तं मूलपूर्वपक्षे -अन्यथाऽऽत्मनो व्यवस्थितत्वात् स् कारणात् वेदनाऽभावात् भावेऽपि विकारान्तराभावात् निलतया प्रति-पक्षाभ्यासेनापि। किमिलाह-अनाघेयाति शयत्वाच सुक्तयसम्भव इति,

(विवरणम्)

<sup>(</sup>१८) फलकरणरूपेणापीति । प्रागवस्थायां हि विषे भवतां मते फलकरण-रूपेणापि इदं विषं भक्षितं सत् मारयिष्यतीत्येवंलक्षणेन मारणात्मशक्तरभावः ॥

१ 'तदेकत्वस्त्रभाव॰' इति क-पाठः। २ द्रष्टव्यं २०४तमं पृष्ठम्। ३ सर्वेथा 'सोधारणा॰' इति क-पाठश्चिन्त्यः। ४ 'तथा तथा' समानोप॰' इति क-पाठः; ग-पाठस्तु 'तथा समानोप॰' इति । ५ १३६तमे पृष्ठे। ६ 'दर्शनेन विष॰' इति ङ-पाठः। ७ 'धारणा॰' इति क-पाठः। ८ 'तदितरत्रापि समग्रायं(यां) तथा' इति ङ-पाठः। ९ १३६तमे पृष्ठे।

ह्येकान्तिनित्यमस्माभिरात्मादि वस्तिवष्यते। किं तर्हि ? कथि अत्। यथा वास्य नित्यानित्यता तथोक्तमेव। नित्यानित्य एव प्राह्यंप्राहक-भावस्वकृतकर्मफलभोगादयो युज्यन्ते, कथि अदिवस्थितत्वात्, तस्यैव तथावृत्तेः, अनुभवसिद्धत्वात्, अतो विरोधिधर्माध्यासितस्वरूप एव वस्तुन्यनेकान्तवादिन एव सकलव्यवहारसिद्धिः, पीडानिर्वेद-मार्गज्ञानभावनादीनामपि कथि अदेकाधिकरणत्वेन मुक्तयुपपत्तेरिति। न चानुभवसिद्धवस्तुतथाभावे विरोधिधर्माध्यासितस्वरूपाभिधानं भाक्। न च परेरपि स्वलक्षणेषु साधारणा प्रमेयता भ्रान्तो वाऽभ्रान्ता

### ( स्वो० व्या० )

एतदपि-पूर्वपक्षोक्तं न नः-अस्माकं क्षतिमावहति । कुत इलाह अनभ्युप-गमात्। एनमेवाह न हीत्यादिना । न यस्मा देकान्तनित्यमस्माभिः-जैनैः १५ आतमादि वस्तिवष्यते । किं तर्हि ? कथित्रत् नित्यम् , नित्यानित्यमित्यर्थः । यथा चास्य-वस्तुनो नित्यानित्यता तथा चोक्तमेव प्राक्। एवं नित्या-नित्य एव आत्मादिवस्तुनि ग्राह्यग्राहकभावश्र स्वकृतकर्मफलप्रत्युप-भोगादयश्रेति विग्रहः युज्यन्ते-घटन्ते । कथमिलाह-कथित्रदबस्थितत्वात् कारणात् । कथत्रिदवस्थितत्वं च तस्यैव-प्राह्यादेः तथावृत्तेः-विशिष्टप्राह्यादि-२० रूपेण वर्तनात् अनुभवसिद्धत्वात् कारणादिति। अतो विरुद्धधर्माध्यासित-खरूप एव वस्तुनि शब्दवृत्त्या अनेकान्तवादिन एव-वादिन एव सकल-व्यवहारसिद्धिः, पीडानिर्वेदमार्गज्ञानभावनादीनामपि-व्यवहारभेदानां कथिबदेकाधिकरणत्वेन हेतुना मुक्तयुपपत्तेरिति। न चेलादि। न च-नैव अनुभवसिद्धशासौ वस्तुतथा भावश्र-सदसद्र्यादिभावश्रेति विग्रहः, तस्मिन् २५ सति विरोधिधर्माध्यासितस्वरूपाभिधानं न्याय्यं वस्तुनो न च । कुत इसाह-अतथाभाव इसादि । अतथाभावे-असदसद्र्यादिभावे तदभावप्रस-क्कतः-वस्त्वभावप्रसङ्कतः विरोधासिद्धेरिति-एवं निद्दितं प्राक्क। न चेत्यादि। न च परेर्पि-बौद्धैः खलक्षणेषु-खान्युपगतेषु वस्तुषु साधारणा प्रमेयता तथा भ्रान्तौ वाऽभ्रान्ता खसंविशेष्यते, किन्त्विष्यत एव, तत्तथा भावापत्तेः

<sup>9</sup> यथास्य निला॰ इति ग-पाठः । २ 'ब्राहकल्लभावस्तृकृत॰ इति ग-पाठः । ३ 'तथा प्रवृत्तेः' इति ग-पाठः । ४ 'कि ब्रिदेकाधि॰' इति ग-पाठः । ५ 'प्रसङ्गात् विरोधा॰' इति क-पाठः । ६ 'भावे सद॰ दित क-पाठः । ७ 'आन्ता संवि॰' इति क-पाठः ।

# (, मूलम्)

खसंविन्नेष्यते, तत्तथाभावापत्तेरिति न विपश्चितस्तथा विरोधिधर्मी-भिधानं वैपश्चित्याविरोधि, तत्तथाऽभावे सकलव्यवहाराभाव-प्रसङ्गात्, अप्रमेयत्वेन खलक्षणेषु प्रमाणाप्रवृत्तेः, श्रान्तौ च खसं- ५ विद्भावप्रसङ्गादिति ॥

न चैतदात्मा-ऽङ्गना-भवन-मणि-कनक-धन-धान्यादिकसनात्मक-मनित्यमशुचि दुःखमेव, अन्वयस्यैवात्मत्वात्, तस्य च व्यवस्था-पितत्वात्। एवं नानित्यमेव, तद्ताद्वस्थ्यात्, अन्यथा तद्तुपपत्तेः। एवं नाशुच्येव, शुचिपरिणामभावात्, लोके तथोपलव्येः। एवं न १० दुःखमेव, सुक्तिसुखजनकत्वात्, पारम्पर्यण तत्त्वभावत्वादिति॥ किश्वानात्मकं शून्यमसदित्यभिन्नोऽर्थः, अनित्यमस्थिरं सदिति

### ( खो० व्या० )

तेषां-खलक्षणादीनां तथाभावापत्तेः-प्रमेयादिभावापत्तेः। इति-एवं न विपश्चितःपेण्डितस्य ते तथा-तेन प्रकारेण विरोधिधर्माभिधानं वैपश्चित्त्याविरोधि-१५
पाण्डित्याविरोधि, किन्तु विरोध्येव, तत्तथाऽभावे तेषां-खलक्षणादीनां तथाऽभावेसाधारणप्रमेयतादिरूपेणाभावे । किमित्याह-रैंडकल्डव्यवहारशभःव्यवहात् ।
एनमेव दर्शयति अप्रमेयत्वेनेत्यादिना । साधारणप्रमेयताऽभावेऽप्रमेयत्वेन हेतुना
स्वलक्षणेषु-परपरिकल्पितेषु प्रमाणाप्रवृत्तेः कारणात् तथा भ्रान्तौ च विकल्पातिमकायां स्वसंविदोऽभावप्रसङ्गात् सकलसंव्यवहाराभाव इति भावनीयम् ॥ २०

न चैतदिसादि । न चैतदात्मा-ऽङ्गना-भवन-मणि-कनक-धन-धान्या-दिकं वस्तु अनात्मकमनित्यमगुचि दुःखमेव-एकान्तेनैव । कुत इसाह-अन्वयस्यैवात्मत्वात्, तस्य च-अन्वयस्य व्यवस्थापितत्वात्। एवं नानि-त्यमेव-एकान्तेन । कुत इसाह-तदतादवस्थ्यात्, अन्यथा तदनुपपत्तेः-अतादवस्थ्यानुपपत्तेः तुच्छाभावत्वेन भावितमेतत् । एवं नाग्चुच्येव-एकान्तेन २५ गुचिपरिणामभावात् । भावश्च लोके तथोपलब्धेः जलगुचिकरणेन । एवं न दुःखमेव-एकान्तेन वस्तु । कुत इसाह-मुक्तिसुखजनकत्वात् । जनकत्वं च पारम्पर्येण तत्स्वभावत्वात्-मुक्तिसुखजनकस्वभावत्वात् ॥

अभ्युचयमाह किश्वेत्यादिना। किश्व अनात्मकं शून्यमसदित्यभिन्नोऽर्थः,

९ 'तदनुत्पत्तेः' इति ग्—पाठः । २ 'पण्डितस्य तथा' इति ख्र-पाठः । ३ 'सकललोकव्यव •' इति क्र-पाठः ।

च। ततश्च यद्यनात्मकं कथमनित्यम्? अथानित्यं कथमनात्मकमिति?। कथं च बुद्धधर्मसङ्घलक्षणे परमनिर्वृत्तिहेतौ दोषकलङ्क
१ रहिते महारत्नत्रये सित वचनमार्गकुशालस्य तदपायभीरोः अपास्ताशङ्कमिदं वक्तमुचितं यदुत सर्वमेवाशुचि सर्वमेव दुःखमिति,
तदाशातनापत्तेः, असदिभिधानात्, अन्यथारत्नत्रयायोगः, तदन्याशुच्याद्यविशेषात् योगे वाऽतिप्रसङ्ग इति ॥

एवं च तथाहि 'एतदात्मा-ऽङ्गना-भवन-मणि-कनक-धन-धान्यादिक-श्रमनात्मकमनित्यमञ्जूचि दुःखमिति कथि छिद् विज्ञाय (भावतः) तथैव भावयतो वस्तुतस्तन्नाभिष्वङ्गास्पदाभावाद् भावनाप्रकर्षविद्रोषतो वैराग्यमुपजायते, ततो मुक्तिः। तथाहि-आत्माऽऽत्मीयदर्शनमेव मोहः, तत्पूर्वक एवा(शत्मा)त्मीयस्तेहो रागः, तत्पूर्विकैवानुराग-विषयोपरोधिनि प्रतिहतिर्द्वेष इति कृत्वा' इति यदुक्तं तत् परपक्षे

(स्वोठं व्याठ)

पर्यायसन्दाः खल्वेत इत्यर्थः । एवमनित्यमस्थिरं सदिति च अभिन्नार्थ इति ।
तत्रश्च यद्यनात्मकं वस्तु असिद्धर्थः ततः कथमनित्यं—कथं सदिति
भवः ? । अथानित्यं कथमनात्मकमिति ? । तत्त्वतो वास्तवो विरोधः । कथं
चेत्यदि । कथं च बुद्धधर्मसङ्कलक्षणे, महारत्नचये सतीति योगः । किंविशिष्ट इत्याह—परमॅनिष्टृत्तिहेतौ सत्त्वानां दोषकलङ्करहिते, विष्कम्भणप्रहाणादिना रागादिरहित इत्यर्थः । वचनमार्गकुद्धालस्य वक्तः तदपायभीरोः—
वचनापायभीरोरपास्तादाङ्कमिति कियाविशेषणं इदं वक्तुमुचितं कथं यदुत
सर्वमेवाद्युचि सर्वमेव दुःखमिति ?। कथमनुचितमेतदित्याह—तदादातनापत्तः—रत्नत्रयाशातनापत्तेः । आपतिश्च असदिभधानात् असद्रत्नत्रयस्याशुच्यादि ।
२५ इत्यं चैतदङ्गीकर्तव्यमित्याह—अन्यथा रत्नच्यायोगः । कथमित्याह—तदन्याद्याचविद्योषाद् रत्नत्रयस्य । 'आदि'शब्दाद् दुःखपरिग्रहः । योगे वा रत्नत्रयस्याशुचार्वविशेषऽपि किमित्याह—अतिप्रसङ्ग इति ॥

एवं चेत्यादि । एवं च कृत्वा तथाह्येतदात्माङ्गनेलादि यावत् तत्पूर्विकै-वानुरागविषयोपरोधिनि प्रतिहतिर्द्वेष इति कृत्वेति यदुक्तं मूलपूर्वपक्षे

<sup>9 &#</sup>x27;श्रुच्यादिवशेषात्' इति ग-पाठोऽश्रुद्धः । २ 'योगे चाति॰' इति ग-पाठः । ३ प्रथमे खण्डे २७तमे पृष्ठे २८तमे च । ४ 'निर्वृतिहेतौ' इति ङ-पाठः । ५ 'तथा तदासा(शा)तना॰' इति ङ-पाठः । ६ प्रथमे खण्डे २७तमे पृष्ठे २८तमे च ।

उक्तिमात्रमेव, उक्तविश्विषयत्वात्। यचेदमुक्तम्ं-'यदा तु तदा-त्माङ्गनादिकं सात्मकाद्यपि तदा यथोक्तभावनाभावाद् भावेऽपि मिध्यारूपत्वाद् वैराग्याभावः, तदभावाच मुक्तयभाव इति' तदे- ' तद्खन्तिःखस्य महाधने दानभोगवति खदोषापादनम्। तथाहि— कथश्चित् सात्मकादावेव तस्मिन् भावकविषयभावेनानुपचरितरूपा सम्भवति भावना, नान्यथेति कथं यथोक्तभावनाभावः?। कथं वा पररूपेण अनात्मके तक्तत्संयोगापेक्षयाऽनित्यं तदद्युचिपरिणाम-भावादद्युचौ तथासन्तापकरत्वेन दुःखे सत्यस्या मिध्यारूपत्वम्?। १० कथं वा तस्यास्तथाविधनिर्वेदभावेन विरतिपरिणामयोगात् तक्त्व-

### (स्रो० व्या०)

तत् परपक्षे-बौद्धमते उक्तिमात्रमेव । कथमिलाह-उक्तवत्-यथोक्तं तथा निर्विषयत्वात् कारणात् । यचेदमुक्तं मूलपूर्वपक्षे एव-यदा तु तदातमा-क्रनादिकं सात्मकाद्यपि तदा यथोक्तभावनाभावात् वस्तु तथाभावन १५ भावेऽपि मिथ्यारूपत्वाद् भावनाया उक्तादेव हेतोः । किमिलाह-वैराग्या-भावः,तदभावाच-वैराग्याभावाच मुक्तयभाव इति । तदेतत्-मूलपूर्वपक्षोक्तं, अत्यन्तिनः खस्य कस्यचिन्महाधने कसिँशित् किंविशिष्ट इत्याह-दानभोग-वित स्वैदोषापादनं किमसौ ददाति भुक्के वा यो महाधन इत्येवम्प्रायम् । एत-देवाह तथाहीत्यादिना । तथाहीति पूर्ववत् । कथित्रत्-केनचित् प्रकारेण प्रतिपक्ष-२० नयानुसारिणा सात्मकादावेव तस्मिन्-वस्तुनि भावकविषयभावेन सता तात्विकेन अनुपचरितरूपा-मुख्या सम्भवति भावना, नान्यथा । इति-एवं कथं यथोक्तभावनाभावः ? नैवेलर्थः । कथं वा परस्तपेणानात्मके-वस्तुनि तत्तत्संयोगापेक्षया बाह्यान्तरभावाविषक्रत्य अनित्ये तदशुचिपरि-णामभावान्नरकादिगतिमधिकृत्य अद्युची तथा-संयोग-वियोगाभ्यां सन्ताप-२५ करत्वेन हेतुना दुःखे सति वस्तुनि अस्याः-भावनाया मिथ्यारूपत्वम्? कथं वा तस्याः-भावनायाः तत्प्रकर्षरूपवैराग्याभाव इति योगः। कथं च न स्यादित्याह-तथाविधनिर्वेदभावेन-चित्तक्षयोपर्शमभावतिश्चित्तनिर्वेदभावेन हेतुना

१ प्रथमे खण्डे २८तमे पृष्ठे। २ 'तथा यथोक्त॰' इति क-पाठः। ३ 'पादकम्' इति ग-पाठः। ४ प्रथमे खण्डे २८तमे पृष्ठे। ५ 'द्रष्टन्यं प्रथमस्य खण्डस्य २८तमं पृष्ठम्। ६ 'दोष्प्रपादानं' इति क-पाठः। ७ 'भावाधिकृत्यानि नित्यानित्ये' इति क-पाठः। ८ 'द्रामयोगभावात् चित्र॰' इति ड-पाठः।

अनेकान्त० २७

ज्ञानसम्भवेन वस्तुयाथात्म्यावसायात् औदासीन्यभावत उपाय-प्रवृत्त्या तत्प्रकर्षरूपवैराग्याभावः ?। कथं वा सलस्मिन् असत्-'प्रवृत्तिरहितस्य निःसङ्गभावात् साम्परायिकवन्धश्र्न्यस्य परमार्थ(?)-गुणस्थानयोगतोऽपचीयमानकर्मराद्येः सर्वपरिशातभावतो सुत्त्य-भाव इति परिचिन्ल्यतामेतत् ॥

यदा तु तदातमाङ्गनादिकमनात्मकाद्येव तदोक्तवद् युक्तो भाव-नाभावः, भावेऽपि मिध्यारूपता वैराग्याभावो मुक्तयभावश्चेति । ११ इतश्चेतदेवं सर्वथाऽनात्मकत्वे निःस्वभावत्वेन अनिस्यत्वासिद्धिः, अनिस्यत्वस्य वस्तुधर्मत्वात्, अतद्धर्मत्वे तदभावेन वस्तुनो निस्य-त्वापत्तेः, तद्धर्मत्वे च तद्व्यतिरेकतः कथमनात्मकत्वं वस्तुन एवात्मकत्वात् ॥

#### (स्वो० व्या०)

१५विरतिपरिणामयोगात्, अत एव तत्त्वज्ञानसम्भवेन वस्तुयाथातम्या-वसायात् हेतोः औदासीन्यभावतः सनिबन्धनत्वेन उपायप्रवृत्त्या उक्त-नीतितः तत्प्रकर्षेरूपवैराग्याभावः-औदासीन्यप्रकर्षरूपवैराग्याभावः । कथं वा रात्यसिन्-वैराग्ये असत्प्रवृत्तिरहितस्य-प्राणिनः निःसङ्गभावात् कारणात् साम्पराचिकवन्धञ्चन्यस्य वीतरागतया परमगुणस्थानयोगतः-शेलैश्य-२० वाह्या अपचीयमानकर्मराद्योः तदपराबन्धकत्वेन सर्वपरिद्यातभावतो भवो-प्रमहिकर्माधिकुल मुक्तय भाव इति कथं वा मुक्तयभाव इति परिचिन्त्यतामेतत्।। यदा त्वित्यादि। यदा तु तदात्माङ्गनादिकमनात्मकाचेव-एकान्तेन तदा-तिसान् काले उक्तवत् यथोक्तं प्राक् भावकभाव्याभावेन तथा युक्तो भावनाभावः, भावेऽपि भावनाया मिध्यारूपता वस्त्वन्य्थात्वेन एवं वैरा-२५ रयाभावो मुक्तयभावश्चेति युक्तः । अम्युचयमाह इतश्चेत्यादिना । इतश्च एतदेवं यद्धिकृतं कथमित्याह-सर्वथाऽनात्मकत्वेन वस्तुनः निःस्वभावत्वेन हेतुना । क्रिमिलाइ-अनिव्यत्वासिद्धिः । अनिललासिद्धिश्र अनिव्यत्वस्य वस्तुधर्मत्वात्, अतद्धर्मत्वे-अवस्तुधर्मत्वे तद्भावेन-अनिस्रत्वाभावेन अतद्धर्भृत्या वस्तुनो नित्यत्वापत्तेः, इतश्चैतदेवमिति वृतते । तद्धर्मत्वे च-२० वस्तुधर्मत्वे च निस्रत्वस्य तदव्यतिरेकतः न्वस्तव्यतिरेकतः कारणात् कथ-मनात्मकत्वं-निःस्वभावत्वं च वस्तुनः ?। कथं च न सादिसाह-वस्तुन एवात्मकत्वात् इति॥

१ 'त्वसिद्धेः इति ग-पाठः ।

द्वितीयक्षणे यतस्तदेव न भवति, अतस्तदनात्मकमनित्यमिति चोच्यते इति चेत्, यदेव भवति तदेव न भवतीत्येकत्र भवनाभव-नयोविरोधः। यदा भवति न तदा न भवति, यदा च न भवति न ५ तदा भवतीति विरोधाभाव इति चेत् एकाधिकरणत्वनिवन्धनोऽयम्। न च तदेवमपि नेति निभाल्यतामेतत्॥

अभवनस्याभावाद् भवनमात्रस्यैव वस्तुत्वादुक्तदोषाभाव इति चेत्, तदभावेन सदाभवनापत्तिनीम दोषान्तरमिति यत्कित्रि-देतत् । तस्यैव क्षणभवनस्यभावत्वात् तदतिरिक्ताभवनाभावात्र १० दोषान्तरमिति चेत्, एवमपि क्षणादुर्द्धं तदेव न भवतीति उक्त-दोषानतिवृत्तिः॥

#### (स्रो० ब्या०)

पराभित्रायमाह-द्वितीयक्षणे-वस्त्वात्मरुभानन्तरभाविनि यतस्तदेव न भवति वस्त्वेकान्तेन अतस्तत्-वस्तु अनात्मकमनित्यमिति वोच्यते। १५ इति चेत्, एतदाशक्क्षाह-यदेव भवति वस्तु तदेव न भवतीति-एवमेकत्र भवनाभवनयोविरोधः। यदेखादि। यदा भवति न तदा न भवति, आत्मरुभोत्तरकारुभवनात्। यदा च न भवति न तदा भवति, आत्मरुभ-कारु एव भवनात्। इति-एवं विरोधाभावः। इति चेत्, एतदाशक्काह-एका-धिकरणत्वनिवन्धनोऽयं-विरोधः। न च तदेकाधिकरणत्वमेवमपि-कारु-१० भेदेऽपि सति नेति। किं तर्हि १ अस्त्येव। निभाल्यतामेतत् सूक्ष्मबुद्धिचक्षुषा।।

अभवनस्येलादि । अभवनस्य अभावात् कारणात् भवनमात्रस्यैव वस्तुत्वात् उक्तदोषाभावस्तत्त्वत एकाधिकरणत्वाभावात्। इति चेत्, एतदा-शक्काह-तदभावेन-अभवनाभावेन। किमिलाह-सदाभवनापत्तिनाम अधि-कृतभवनस्य दोषान्तरम्। इति-एवं यत्किञ्चिदेतत्-अनन्तरोदितम्। तस्यैवे-स्थ लादि । तस्यैव-क्षणभवनस्य क्षणभवनस्यभावत्वात् कारणात् तदितिरिक्ता-भवनाभावतः-भवनातिरिक्ताभवनाभावात् न दोषान्तरम्-अनन्तरोदितम्। इति चेत्, एतदाशक्क्याह-एवमपि क्षणादूष्ट्वमात्मलाभक्षणात् तदेव न भवति-यदेव भवति तदेव न भवति इत्युक्तदोषानतिवृत्तिः, तदेकाधि-करणतया विरोध एवेल्यर्थः॥

१ 'बोच्यते' इति क-पाठः । २ 'तदन्यति॰' इति क-पाठः । 🐧

स्यादेतदेककाले खलु भवनाभवनयोविरोधः। क्षणिके तु भवने क्षणादूर्द्धमवरयमेव तन्न भवति, अन्यथा क्षणिकत्वितरोधादित्युक्त- 'दोषाभावः। यत्किश्चिदेतत्, अधिकदोषापत्तेः। एवं हि न यदैव भवति, तदैव न भवति, अपि तूर्द्धम्; अतः कादाचित्कं तदभव- निमित कादाचित्कत्वत एव तदुत्पत्तेः अत एव नाद्ययोगाद् भावो- नमज्ञनप्रसङ्ग इत्यधिकदोषापत्तिः। निलोंठितं चैतदधः। अतः सर्वथा अनात्मकत्वे निःखभावत्वेनानित्यत्वासिद्धिः'। अतो वस्त्वेव तत्- खभावत्वात् तथा तथा भवत् पूर्वपूर्वपर्यायनिवृत्तिखभावं कथि दिन् तथाप्रतीतेरिति। एवं यदि सर्वथाऽद्युचि दुःखं च कथं वस्त्वक्षये तत्क्षयः १। केन चायमिष्ट इति चेत्, कथं तदिकलस्य भगवतो

### (स्रो० व्या०)

स्यादेतत्-अथैवं मन्यसे-एककाले खलु इस्येककाल एव भवनाभवन-अ योर्विरोधः । क्षणिके तु भवने सित क्षणाद्रङ्कीमवश्यमेव तत्-भवनं न भवति । अन्यथा-एवमनभ्युपगमे किमित्याह-क्षणिकत्वविरोधादिति-एवमुक्तदोषाभाव इति। एवं पूर्वपक्षमाशङ्गाह-यत्किञ्चदेतत्-अनन्तरोक्तम्। कुत इलाइ-अधिकदोषापत्तेः। एनामेनाह एवं हीत्यादिना। एवं यस्मात् यदैव न भवति तदैव (न) भवति, अपि तृद्धम्-अन्यदाः अतः कादा-२॰ चित्कं तदभवनं-अधिकृतभवनाभवनुम्।इति-एवं कादाचित्कत्वत एव कार-णात् तदुत्पत्तेः-अभवनोत्पत्तेः । अतं एव-उत्पत्तेरेव नादायोगात् कारणात् अभवनस्य किमित्याह-भावोन्मज्ञनप्रसङ्गः-अधिकृतभवनोन्मजनप्रसङ्गः तद्भ-वननाशान्यथाऽनुपपत्तेः। इति-एवमधिकदोषापत्तिः। निर्लोठितं चैतद्धः। अतः सर्वथाऽनात्मकत्वे वस्तुनो निःस्त्रभावत्वेन हेतुना अनित्यत्वा-२५ सिद्धिरिति श्थितम् । अतो वस्त्वेव तत्स्वभावत्वात् कारणात् तथा तथा-तेन तेन पर्यायरूपेण भवत् पूर्वपूर्वपर्यायनिवृत्तिस्वभावं सत् कथश्चिद-निसं-तदन्यथाभवनेन तथापतीतेरिति । एविमिलादि । एवं यदि सर्वथा अशुचि दुःखं च वस्तेवं कथं वस्त्वक्षये सित तत्क्षयः-अशुचिदुःखक्षयः १। केन चायं-वस्त्वक्षये तत्क्षय इष्टः ?। इति चेत्, एतदाशङ्गाह-कथं तद्-

१ द्रष्टव्यं २१०तमं प्रष्ठम् । २ 'वस्तुक्षये' इति ग-पाठः । ३ 'वाऽयमिष्ट' इति ग-पाठः । ४ 'भवनोत्माजन् । इति क्र-पाठः ।

वस्तुत्वम् ?। असंस्कृतत्वादिति चेत्, एतदेव कथिमति चिन्त्यम् । सम्भूय प्रत्ययाभूतेरिति चेत्, सामग्रीजनिकेति त्यक्तोऽभ्युपगमः। पाक्षिक एवायिमिति चेत्, किमन्न ज्ञापकिमति वाच्यम्। "असं- ५ स्कृतप्रभाविता ह्यार्यपुद्गलाः" इति वचनम्। कः खलु अस्यार्थः ?। किमुपादानमान्नजन्मानः किं वा असन्त एवेति?। यद्याद्यः पक्षो बोधमान्नाद् बोधमान्नजन्मेति न तेन कस्यचिदवगमः। ततश्च परि-त्यक्तमस्य सर्वज्ञत्वमसमञ्जसं चेतत्। न च तदपरग्राह्यमित्यज्ञात-

(स्रो० व्या०)

विकलस्य-अशुच्यादिविकलस्य भगवतः - बुद्धस्य वस्तुत्वम् १। असंस्कृत-त्वात्। इति चेद् भगवत एतदेव-असंस्कृतत्वं कथिमिति चिन्त्यम्। समभूय प्रत्ययाभृतेः। इति चेत्, एतदाशङ्गाह-सामग्रीजिनकेति त्यक्तोऽभ्युप-गमः। पाक्षिक एवायम्। इति चेत्, एतदाशङ्गाह-किमन्न ज्ञापकिति वाच्यम्। "असंस्कृतप्रभाविता हि आर्यपुद्गलाः" इति वचनं ज्ञापकमिति वाच्यम्। "असंस्कृतप्रभाविता हि आर्यपुद्गलाः" इति वचनं ज्ञापकम्। १५ एतदाशङ्गाह-कः खल्वस्याधीं वचनस्य १। किसुपादानमात्रजन्मान आर्य-पुद्गलाः किं वा असन्त एवेति १। उभयथाऽपि दोषमाह-यद्याद्यः पक्षो बोधमात्रादुपादानात् बोधमात्रजन्म इति-एवं न तेन कस्यचिदवगमौ बोधमात्रण अनालम्बनेन। ततश्च परित्यक्तमस्य-आर्यपुद्गलस्य सर्वज्ञत्वम्।

(विवरणम्)

(११-१२) असंस्कृतत्वादिति । समेत्य देतुभिरकृतत्वात् । स्वाभाविको हासौ भगवतो गुणो यदुत शुचिरूपत्वमदुः सरूपता च ॥

(१२-१३) सम्भूय प्रत्ययाभूतेरिति । सम्भूय-मिलित्वा ये प्रत्ययाः-कारणानि कार्यं जनयन्ति तेभ्यः सकाशादभूतेः-अनुत्पादात् ॥

(१४) पाक्षिक एवायमिति । कचित् सामग्रीजनिका कचिन्नेत्यर्थः ॥

(१५) असंस्कृतप्रभाविता हीति । असंस्कृताः सामग्र्यः अनिष्पादिताः सन्तः प्रभवम्—उत्पादं प्राप्ता हि—स्फुटम् ॥

(१५) आर्थपुद्गला इति । बुद्धात्मानः ॥

(१९) अनालम्बनेनेति। न विद्यते आलम्बनं यस तद्नालम्बनं तेन। यदि हि विषयवस्त्वालम्ब्योत्पन्नं स्याद् बुद्धज्ञानं तदा तत् किञ्चिज्ञानीयात्। यदा तु स्वोपा-३० दानक्षणमात्रात् तदुत्पद्यते तदा न किञ्चित् तेनावगम्यत इति ॥

१ 'वा सन्त एवेति' इति ग-पाठः ।

प्रलापोक्तिमात्रं तर्द्धभ्युपगमः। न चेदं परममुनिवचने बुद्धिमत आपादयितुं न्याय्यमिति परिभाव्यतामेतत्॥

 अथापरः पक्षः-कथमसतां वस्तुत्वम्? कथं वा न पुष्करपुष्करा-दीनाम्? कथं वा सत् सर्वथाऽसद् भवति कथं वा नासदिप सत्? ैततश्च नानादित्वमिष सन्तानानां प्राप्तिमित्ययं स्रुतरामसमञ्जस-

#### (खो० ब्या०)

सर्वं न जानात्यिकि ज्ञिज्ञोऽयमिति प्राप्तम् । असमक्षसं चैतत् । उपचयमाह न
ग्वेत्यादिना । न च तत्—बोधमात्रमपरग्राह्यम् । इति—एवमज्ञातप्रलापोक्तिमात्रं तह्यभ्युपगमः । न चेदमित्यादि । न चेदम्-अज्ञातप्रलापोक्तिमात्रत्वं
परममुनिवचने—बुद्धवचने बुद्धिमतः—पुंस आपादियतुं न्याय्यमिति—
एवं परिभाव्यतामेतत् ॥

द्वितीयपक्षमिषकृत्याह-अथापरः पक्षः-असन्त एवेत्ययम् । एतदाशक्ष्याह-१५ कथमसताम्-आर्यपुद्गलानां वस्तुत्वम्? कथं वा न पुष्करपुष्करादीनां-नाकाशप्रवादीनाम्? । कथं वा सत्-भावरूपं सर्वथाऽसद् भवति-अभावरूप-तामापद्यते? कथं वा नासदिप सर्वथा सद् भवति?। ततश्चेत्यादि । ततश्च-एवं च सैति न अनादित्वमिप सन्तानानां प्राप्तमसद्भवनेन कादाचित्कतया

### (विवरणम्)

- २० (१०) अपरग्राह्यमिति । अपरेण-बुद्धन्यतिरिक्तेन गृह्यते यत् तद्परग्राह्यम् । अयमभिप्रायः-यदेतद् बुद्धस्य ज्ञानं तद् यदि खसंविदितबोधमात्रमेवाभ्युपगम्यते तदा अन्येन केनापि न तद् गृह्यते इत्यायातम् । अनालम्बनस्यात्राह्यत्वेन भवद्भि-रभ्युपगमात् ॥
  - (११) अभ्युपगम इति । असंस्कृतप्रभाविता ह्यार्थपुद्गला इत्येवंरूपः ॥
- २५ (१७) कथं वा नासदिप सर्वथा सद् भवतीति। यदि ह्यार्यपुद्गललक्षणं वस्तु सद्-प्यसद् भवति तदा असन्तोऽपि खरविषाणाद्यः किमिति सन्तो न भवन्तीत्यर्थः ?।।
  - (१८) अनादित्वमपीति । यदा ह्यसद्पि सद् भवतीत्यभ्युपगम्यते तदा कश्चित् सन्तानपूर्वमात्रसन्नेव सैन्नित्यभ्युपगमः प्राप्नोतीत्यर्थः ॥

<sup>9 &#</sup>x27;सर्वथा सद् भवति' इति ग-पाठः । २ ततश्च न नादित्व॰' इति क-पाठः । ३ 'सित अनशनादित्व॰' इति ङ-भाठः ।

(सूलम्)

कारी, न चासतो ग्रहणमपीत्यप्रमाणकमेतत्। नाप्रमाणकम्, सत्-संवेदनस्यैवात्र प्रमाणतोपपत्तेः। तथाहि—तदेव तथास्त्रभावं यदि-यता कालेन परम्परयाऽप्यजनकमिति स्वमात्रपरिच्छेदकत्वेऽप्यनेन ५ तद्गहणमिति। न, वचनमात्रत्वात्, तावत्कालाजनकत्वेऽस्य निरुपा-ख्यत्वप्रसङ्गात्, सोपाख्यत्वे च तत्तुच्छत्वविरोधात्, सर्वथैक-

(स्रो० व्या०)

इत्ययम्-अभ्युपगमः सुतरामसमञ्जसकारी । न चासतः-एकान्ततुच्छस् ग्रहणमपि इन्द्रिययोगाभावेनेत्यप्रमाणकमेतिद्ति । अधिकृतासत्त्वं आह्- १० नाप्रमाणकम् । कथिमत्याह-सत्संवेदनस्यैव-अधिकृतबोधमात्रसंवेदनस्यैव अत्र-असत्त्वे तदसत्त्व एव, प्रमाणत्वोपपत्तेः । एतदेव भावयित तथाहीत्या-दिना। तथाहीति पूर्ववत्। तदेव-बोधमात्रं तथास्त्रभावं-एवम्प्रकारस्वभावं यदि-यता काल्ठेन-कल्पादिना परम्परयाऽपि-अनेकक्षणरूपया अनन्तरूपतयाऽप्य-जनकम् । इति-एवं स्वमात्रपरिच्छेदकत्वेऽप्यधिकृतबोधमात्रस्य अनेन- १५ विशिष्टेन बोधमात्रेण तद्गहणम्-अधिकृतासद्ग्रहणिमति । एतदाशक्षाह-न, वचनमात्रत्वात्, निर्थकत्वादित्यथः। एतदेवाह तावत्कालेत्यादिना। तावत्-कालाजननात्मकत्वेऽस्य-अधिकृतबोधमात्रस्य । किमित्याह-निरुपाल्यत्व-

#### (विवरणम्)

- (९-१०) न चासतः-एकान्ततुच्छस्य ग्रहणमपीति। यदि ह्यार्यपुद्रला एकान्तत २० एव तुच्छाः खरविषाणप्रख्याः समभ्युपगम्यन्ते तदा अवस्तुत्वादेव न ते केनचित् प्रमाणेन गृह्यन्त इत्यर्थः॥
  - (१०) अधिकृतासत्त्वमिति । आर्यपुद्गरुसत्त्वम् ॥
- (११) अधिकृतबोधमात्रसंवेदनस्यैवेति । अधिकृतं च तद् वौधमात्रं च, बुद्ध-ज्ञानमित्यर्थः, तस्य संवेदनम्-आत्मनैवावबोधः, खसंवेदनमित्यर्थः ॥
- (१२) तदसत्त्व एवेति । बुद्धज्ञानासत्त्वे प्राह्ये । अयमभिप्रायः-बुद्धो भगव-(वा)नात्मीयेन ज्ञानेनात्मस्वरूपमेवंरूपमेव बुध्यते यदुत कल्पात्ता(?)दौ काले मदीय-ज्ञानलक्षणसन्तानः क्षयं यास्यतीति बुद्धा(१द्धे) ज्ञानमेव बुद्धज्ञानासत्त्वे प्रमाणमिति।।
- (१४) अनन्तरूपतयाऽपीति । न विद्यतेऽन्तः—पर्यन्तो यस्य तद्नन्तम्, अनन्तं रूपं यस्याः सा अनन्तरूपा तयाऽपीति । एतचानेकक्षणरूपे तस्यैव पद्स्य ३० सुखावबोधाय पर्यायख्यापनं कृतमिति ॥

१ 'चासन्तो प्रहण॰' इति क-पाठः । २ 'इलभ्युप॰' इति ङ-पाठः । ३ 'बुद्धा ज्ञान॰' इति च-पाठः ।

### ( मूलम्.)

स्नभावत्वेनास्यैव तत्त्वात्, अन्यथा तत्तद्भावासिद्धेः, स्वनिवृत्त्यपर-जननस्वभावभेदाभेदयोस्तद्भेदाभेदाभ्यां विरोधान्वयापत्त्यादिदोष-५ तोऽस्यैवायोगाच ॥

#### (स्रो० व्या०)

प्रसङ्गात् अजनकस्य तुच्छत्वात् तदात्मकत्वाञ्चास्येति भावः । सोपाख्यत्वे च अभ्युपगम्यमाने वस्तुत्व इत्यर्थः । किमित्याह—तत्तुच्छत्विरोधात् तस्यैव—तावत्काठाजननस्य तुच्छत्विरोधात् । विरोधश्च सवयेकस्यभावत्वेन हेतुनाऽ
रुष्येव—अधिकृतबोधमात्रस्य तत्त्वात्—तावत्काठाजननत्वात् । इत्यं चैतदङ्गीकर्त्तव्यमित्याह—अन्यथा—एवमनभ्युपगमे तत्तद्भावासिद्धेः तस्य—अधिकृतबोधमात्रस्य तद्भावासिद्धेः—तावत्काठाजननभावासिद्धेः । दोषान्तरमाह स्विनवृत्तीत्यादिना । स्विनवृत्तिश्चापरजननं च स्विनवृत्त्यपरजननं, ते एव स्वभावौ तयोः भेदाभेदौ स्विनवृत्त्यपरजननस्यभावभेदाभेदौ तयोः सतोः तद्भेदाभेदाभ्यां—अधिकृतवस्तु
रूपपरजननस्यभावभेदाभेदौ तयोः सतोः तद्भेदाभेदाभ्यां—अधिकृतवस्तु
रूपपरजननस्यभाव कारणाद् वचनमात्रत्विमिति किया। भावार्थस्तु यदि तौ स्विनवृत्त्य
परजननस्यभावौ मिथो भिन्नौ तस्माच वस्तुनोऽभिन्नौ एवं विरोधः, एकस्य द्वयाव्य
तिरेकेण, अथाभिन्नौ वस्तुनोऽप्यभिन्नावित्यन्वयः, अपरजननस्यैव स्वनिवृत्तित्वादिति।।

#### ( विवरणम् )

- २० (७) अजनकस्य तुच्छत्वात् तदात्मकत्वाच्चास्येति भाव इति । यदि हि बुद्धज्ञानं परम्परयाऽप्यजनकमित्यभ्युपगम्यते तदा वस्त्वेव तन्न भवति, अजनक-त्वादाकाशकुसुमवत् ॥
- (९) एकस्वभावत्वेन हेतुनेति । आनन्तर्येण जनकं परम्परया त्वजनकिमिदं वुद्धज्ञानिमेखेवंरूपं स्वभावद्वयं नास्येव, विज्ञानस्यैकस्वभावत्वादिद्यर्थः । ततो यदि २५ तज्जनकस्वभावं तदा सर्वदैव जनकमस्तु । किमनया जडत्वसूचिकया कल्पनया यदु-तानन्तर्येण जनकं परम्परया त्वजनकत्वमिति ? । अथाजनकस्वभावं तर्हि सर्वदैवा-वस्तु, तत् कथं कदाचिद्पि जनकं स्यादिति ? ।।
  - (१३) स्वनिवृत्तिश्चापरजननं चेत्यादेरयमभिप्रायः-एतद्धिकृतबोधमात्रं बुद्ध-ज्ञानसम्बन्धि क्षणिकत्वादात्मानं वितीयसमये निवत्तयति अपरं च क्षणं जनयतीति

<sup>ी &#</sup>x27;जनकत्वात' इति क-पाठः । २ 'जननखभाव॰' इति क-पाठः । ३ 'द्वितीयस्य समये' इति क-पाठः ।

स्यादेतत्-स एव खनिवृत्तिः, तस्यैव तदवधिकत्वात् । अपरजननं च जनयतीति जननात् । नैतदेवं भावस्यैव तदभावत्वविरोधात्, स एव खनिवृत्तिरित्यभ्युपगमे चैतदापत्तेः तदवधिकत्वायोगात् तदा- ५ भावे प्राग्रद्धे च तदभावे तदुपपत्तेः निवृत्तेः प्रसज्यप्रतिषेधत्वाभ्युप-

#### (स्रो० व्या०)

स्यादेतदित्यादि । अथैवं मन्यसे—स एव—अधिकृतो बोधः स्वनिवृत्तिः । कुत इत्याह—तस्यैव—अधिकृतबोधस्य तदवधिकत्वात्—निवृत्तेस्तदाश्रयत्वेन । अपरजननं च स एव, जनयतीति जननादिति कृत्वा । एतदाशङ्काह—नैत-१० देविमत्यादि । नैतदेवं यदुक्तं परेण । कुत इत्याह—भावस्यैव—अधिकृतबोधास्यस्य तदभावत्वविरोधात् । यदि नामैवं ततः किमित्याह—स एव स्वनिवृत्तिरित्य-भ्युपगमे च सैति एतदापन्तः—अधिकृतविरोधापतेः तदवधिकत्वायोगात्— निवृत्त्यविकत्वायोगात् । अयोगश्च तदाभावे—स्वभावकाले प्राग्रंद्वीं च तद-

#### (विवरणम्)

स्वभावद्वयमस्य स्वनिवृत्त्यपरजननलक्षणं वर्तते । एतच स्वभावद्वयं मिथो भिन्नमिन्नं वा । भिन्नमिप सद्वोधमात्राद् भिन्नमिन्नं वा । अभिन्नमिप सद्वोधमात्राद्भिन्नं भिन्नं वा । इति परमार्थतो विकल्पचतुष्टयम् । तत्र यदि मिथो भिन्नौ सन्तौ बोधादिष भिन्नौ-वेतौ स्वभावावभ्युपगम्येते तदा तस्य बोधमात्रस्थैतौ स्वभावाविति सेङ्गायोगः ॥ १॥

अथ मिथो भिन्नाविप बोधमात्रादिभन्नावभ्युपगम्येते तिई स्फुट एव विरोधः । २० यौ हि मिथो भिन्नो तो कथमेकत्र वर्तते इति ? ॥ २ ॥

अथ परस्परमभिन्नावेतौ स्वभावौ बोधमात्राद्पि अभिन्नाविति तृतीयः पक्षस्तर्हि अन्वयापत्तिः, यैव स्वनिवृत्तिस्तदेवापरजननमिति कृत्वा ॥ ३ ॥

अथ परस्परमिन्नौ वस्तुनश्च भिन्नाविति पक्षस्तर्हि तस्रेति सँङ्गायोगो विरोधश्च स्फुट एव । यो परस्परभिन्नौ तौ कथं वस्तुनोऽभिन्नौ भवत इति ? ॥ ४ ॥

- वृत्तिकृता च विकल्पयुगलकमेव भाषितम् । इतरत् तु विकल्पयुगल्कुमुपलक्षण-द्वारेणैव गतमिति कृत्वेति सम्भाव्यते ॥
  - (१०) जनयतीति जननादिति कृत्वेति। जनयतीति जनक इत्युत्पाद (क) इत्यर्थः॥
- (११) तदभावत्वविरोधादिति । तस्य-भावस्याभावस्तदभावः, तस्य भावः-तत्त्वं तदभावत्वमित्यर्थः, तस्य विरोधात् । भाव एवाभावो न भवतीत्यर्थः ॥ ३०

९ 'सति तदापत्तेः' इति क्र-पाठः । २ 'सङ्गीयोगः' इति ख-पाठः; क-पाठस्तु 'संयोगाः' इति । ३ 'संयोगाः' इति क-पाठः ।

अनेकान्त० २८

गमाच। "न हि कस्यचिद् भावेन भावो न भूतो नाम तदा न भूतो यदि खयं न भवेत् न भवतीति च प्रसज्यप्रतिषेध एष न पर्युदासः" 'इति वचनादिति निर्लोठितमेतदात्मसिद्धाविद्यलं प्रसङ्गेन॥

यचोक्तम्-'स्यादेतत् किमनेन (इत्थम्) असम्भविना सुग्धविस्यय-करेण भावनावादेन? कृत्स्वकर्मक्षयान्मोक्षः, स च कायसन्ताप-लक्षणेन तपसा प्राग्रपात्ताशुभकर्मनिर्जरणतोऽनागतस्य चाकरणेने-त्याशङ्क्य तदप्यसत् कायसन्तापस्य कर्मफलत्वात्' इत्यादि, तदपि भगवदर्हन्मताश्रवणसूचकमेव केवलं नेष्टार्थसाधकमपि, तपःस्वरूपा-परिज्ञानात्। न खलु कायसन्तापरूपं तप इत्याहतः कृतान्तः। किं तर्हि? ज्ञानसंवेगशमगर्भं क्षायोपशमिकभाववृत्ति क्षिष्टकर्मक्षयहेतु

(स्बो० व्या०)

भावे-अधिकृतभावे तदुपपत्तेः-निवृत्युपर्यतेनं तदाश्रयत्वम् । अम्युचयमाहविवृत्तेः प्रसज्यप्रतिषेधत्वाभ्युपगमाच तदिधकत्वायोगः । अम्युपगमं
दर्शयति न हीत्यादिना । न हि कस्यचिद् भावेन उत्तरस्य भावो न भूतो
नाम प्राक्तनः तदा न भूतोऽसौ भावः । यदि स्वयं न भवति-आत्मनैव न
भवति-न भवति इति च प्रसज्यप्रतिषेध एष तुच्छोऽभवनमात्रं न पर्युदासो
भवनान्तरह्मप् इति वचनाद् वार्त्तिक इति निर्लोठितमेतत्-अधिकृतं
२० वस्तु आत्मसिद्धौ इत्यलं प्रसङ्गेन ॥

यचोक्तं मूलपूर्वपक्षे एँव-स्यादेतत् किमनेनेलादि यावत् कायसन्तापस्य कर्मफलत्वादित्यादि, तदिप किमिलाह-भगवदहन्मताश्रवणसूचक-मेव केवलं नेष्टार्थसाधकमपि । कथं न साधकमिलाह-तपःस्वरूपापरि-ज्ञानात् । कथमपरिज्ञानमिलाह-न खलु-नैव कायसन्तापरूपं तप इति श्रि आईतः कृतान्तः-आईतः सिद्धान्तः । किं तिई ? ज्ञानसंवेगञ्ञामगर्भम्, ज्ञानाद्यभावे,तदभावात् । एतदेव विशेष्यते क्षायोपञ्चामिकभाववृत्ति औदियक-

(विवरणम्)

(१४) न तदाश्रयत्वसिति । न-नैव तदाश्रयत्वं भावनिवृत्तेः । यस्मिन् समये भावः तस्मिन्नेव न भावनिवृत्तिरित्यर्थः ॥

१ 'श्व न' इति ग-पाठः । २ 'प्रपश्चन' इति क-पाठः । ३ प्रथमे खण्डे २८तमे पृष्ठे २९तमे च । ४ 'कारणभावना' इति क-पाठः । ५ 'वाऽकरणे॰' इति क-पाठः । ६ 'पत्तेः एतदाश्रय॰' इति क-पाठः । ७ प्रथहो खण्डे २८तमे पृष्ठे ।

### ( मूलम् )

विशिष्टावबोधकारणं परमपदासन्नताकर्तृ दैन्यौतसुक्यवर्जितं पारमाधिकसुखन्नृत्ति महासत्त्वसेवितं सदनुष्टानहेतु ग्रुभात्मपरिणामरूपं
तप इति । न चैवम्भूतपरिणामरूपमेतत् कायसन्तापलक्षणमिति ५
युज्यते वक्तुम्, अत एव नेदं कर्मफलमेव, तत्क्षयोपद्यासतः प्रवृत्तेः
तत्त्वत आत्मधर्मत्वात् । न चैवंविधपरिणामवतः सदनदानाचनुष्टानेन प्रायः कायसन्तापोऽपि भवति । न चासौ सन्नपि ग्रुभावहिअरचेतसः चित्तसन्तापाय । न च तत्सन्तापरहितः कायखेदोऽपि

### (स्वो० व्या०)

भावनिषेधेनेति । एतदेव विशेष्यते क्षिष्टकर्मक्षयहेतु, अस्मिन्नेव विषये तपसो विधानात् । एतदेव विशेष्यते विद्याष्टाववोधकारणं, तपःपूर्वकसद्भानविधानात् । एतदेव विशेष्यते परमपदासन्नताकर्त्ते, कर्मनिर्जरणतः । एतदेव विशेष्यते देन्यौ-त्सुक्यवर्जितं गाम्भीर्यधेर्याश्रयसम्पन्नत्वेन । एतदेव विशेष्यते पारमार्थिक-सुक्खवृत्ति, शमसारतया । एतदेव विशेष्यते महासन्त्वसेवितमिहलोकाद्यपे- १५ क्षाभावेन । एतदेव विशेष्यते सदनुष्टांनहेतु प्रवृत्तिमत् ज्ञानगर्भतया एवम्भूतं शुभातमपरिणामरूपं तप इत्यार्हतः कृतान्तः । न चैवमभूतपरिणामरूप-मेतत्—तपः कायसन्तापलक्षणमिति—एवं युज्यते वक्तं एवम्भूतपरिणामं-रूपस्य विशुद्धध्यानात्मकत्वेन वेद्यसंवेद्यपदरूपतया सुखरूपत्वादिति योऽर्थः अत एव हेतोः नेदं—तपः कर्मफल्मेव—एकान्तेन । कृत इत्याह—तत्क्षयोपश्चमतः— २० कर्मक्षयोपश्चमतः प्रवृत्तेः कारणात् तत्त्वतः—परमार्थेन आत्मधर्मत्वात् तपसः । न चेत्रविधपरिणामवतः—पुंसः सदनदानाचनु-ष्ठानेन अधिकारिण आगमविद्वितं सत् तेन प्रायः कायसन्तापोऽपि भवति । न चासौ—कायसन्तापः सन्नपि शुभावहिश्चरचेतस्त्वादेव । न चेत्रादि । न च तत्सन्तापरहितः—चित्त-२५ व्याप्त, शुभावहिश्चरचेतस्त्वादेव । न चेत्रादि । न च तत्सन्तापरहितः—चित्त-२५

#### (विवरणम्)

(१९) वेद्यसंवेद्यपदरूपतयेति । वेद्यं तत्त्वं संवेद्यते—सम्यक् परिच्छिद्यते यत्र तद् वेद्यसंवेद्यम्, तच तत् पदं चावस्थानलक्षणं वेद्यसंवेद्यपदम्, तद्र्यं स्वभावो यस्य तत् तथा तस्य भावस्तत्ता तया ॥

१ 'हेतुः प्रवृति॰' इति ख-पाठः । २ 'एवं ग्रुभा॰' इति ख-पाठः । ३ 'शमतः क्षयोपशमे कर्म॰' इति क-पाठः ।

94

२०

(मूलम्)

परमार्थतः खेद एव। न च तत्सन्तापकृदिप तिदृष्टं परमज्ञानदर्शन-घरेस्तीर्थकृद्भिः तद्भचनप्रामाण्यात् मनोमङ्गलकर्तृतपःप्रतिषेधात ५ चित्तेन्द्रियवर्यमात्रविधानात्, अन्यथाऽऽत्तेष्यानापत्तेः । न च अल्पकायखेदेऽपि महाव्याधिपीडितस्येव तद्दुःखज्ञातुस्ततो निर्वि-ण्णस्य सुवैद्योपदेशात् सम्यक् तिन्नवृत्त्युद्यतस्य लङ्घनौषधपानाद्यैः दुःखनिवृत्तिदर्शिनः तथाविधारोग्यभाजः समुपजातरसान्तरस्य

(खो० ब्या०)

इ॰ सन्तापरहितः कायखेदोऽपि परमार्थतः खेद एव, अभिन्नेतार्थसिद्धौ कायखेद-साखेदतयाऽनुभवात् । न चेलादि । न च तत्सन्तापकृदपि—न च काय-सन्तापकृदपि तत्—तप इष्टम्—अभ्युपगतम् । कैरिलाह—परमज्ञानदर्शनघरैः तीर्थकृद्धिः । कथं नेष्टमिलाह—तद्भचनप्रामाण्यात्—तीर्थकरवचनप्रामाण्यात । प्रामाण्यं च मनोमङ्गलकर्तृतपः प्रतिषेघात् । तथा चार्षम्—

"सो हु तवो कायव्वो जेण मणो मङ्कलं न चिन्तेइ। जेण न इन्दियहाणी जेण य जोगा न हायन्ति"॥"

तथा चित्तेन्द्रियवद्यमात्रविधानात्। विधानं च-

"कायो न केवलमयं परितापनीयो मिष्टे रसैर्वहुविधेर्न च लालनीयः। चित्तेन्द्रियाण् न चरन्ति यथोत्पथेषु

वश्यानि येन च तदाचरितं जिनानाम् ॥"

इत्यं चैतदङ्गीकर्त्तव्यमिलाह—अन्यथेलादि । अन्यथा—एवमनभ्युपगमे आर्त्त-ध्यानापत्तेः, प्रतिषिद्धं चैतत् भगवतेति भावनीयम् । न चेलादि । न च अल्प-कायखेदेऽपि सित महाव्याधिपीडितस्येवेति निदर्शनं तहुःखज्ञातुरसम्मृद्ख २५ ततः—दुःखान्निर्विण्णस्य सुवैद्योपदेशात्—सुवैद्योपदेशेन तन्निष्टृत्त्युद्यतस्य— दुःखनिवृत्त्युद्यतस्य लङ्कानौषधपानाद्येः तथाविधकायखेदेऽपि दुःखनिवृत्ति-दर्शिनः सर्तः तथाविधारोग्यभाजोऽन्तःसुखावेशेन समुपजातरसान्तरस्य आरोग्यसम्भावनया चित्तखेदो न चाल्पकायखेदेऽपीति वर्तते एष दृष्टान्तः ।

<sup>9 &#</sup>x27;न च सन्ताप॰' इति ग-पाठः । २ 'देशात् तिश्ववृ॰' इति ग-पाठः । ३ मङ्गुलम्-असन्दरम् । ४ छाया-

तत् खल्ल तपः कर्तव्यं येन मनो मङ्गलं न चिन्तयति । येन नेन्द्रियहानिर्येन च योगा न हायन्ते ॥ ५ आर्यो । ६ वसन्ततिलकी । ७ 'दारीनसन्तः तथा ०' इति क-पार्टः ।

चित्तखेदः। एवं भावतपित्रवः संसारमहाव्याधिपीडितस्य मिथ्या-विकल्पदुःखज्ञातुस्तत्त्वतस्ततो निर्विण्णस्य भाववैद्यतीर्थकरोपदेशात् सम्यक् तिन्नवृत्त्युद्युक्तस्य तथाविधविहितानुष्टानात् मिथ्याविकल्प-५ दुःखनिवृत्तिदर्शिनः तत्त्वसंवेदनभावारोग्यभाजः समुद्भृतशुभ-रसान्तरस्य न भवति चित्तसन्तापः, अपि तु तथाविधव्यावाधा-निवृत्तितस्तथाऽनुभवसिद्धा भवति परमनिवृत्तिरिति। दृष्टा चेष्टार्थ-संसिद्धावन्यत्रापि रत्नवणिक्प्रभृतीनां तथाऽनशनदिकायपीडा मनो-निवृत्तिहेतुरिति न कायसन्तापलक्षणं तपो जैनानामिति। भवति १० चानेन प्रागुपात्तकर्मनिर्जरणम्, अनुतापभावादाग्रहनिवृत्तेः, कुशल-परिणामयोगाद् भावनासिद्धराज्ञाराधनात् सर्वतो निवृत्तेः सद्धान-

(स्वो० व्या०)

इदानीं दार्ष्टीन्तिकयोजनामाह एवमपीत्यादिना । एवं भावतपित्वनः साधोः संसारमहाव्याधिपीडितस्य जन्मादिविकारभावतः मिथ्याविकल्पदुःख- १५ ज्ञातुर्नेतेभ्योर्डन्यत् तत्त्वतो दुःखमिति तत्त्वतः-परमार्थेन ततः-मिथ्याविकल्प-दुःखानिर्विण्णस्य भाववैद्यतीर्थकरोपदेशात्-तीर्थकरोपदेशेन सम्यग्-अविपरीतेन विधिना तिन्नर्षुं स्यु युक्तस्य-मिथ्याविकल्पदुः खनिवृत्तावु युक्तस्य तथा-विधविहितानुष्ठानात्-चित्रविहितानुष्ठानात् े मिथ्याविकल्पदुःखनिवृत्ति-द्शिनो मात्रया तत्त्वसंवेदन भावारोग्यभाजः सतः समुद्भृतशुभरसा-२० न्तरस्य प्रशान्तवाहितया न भवति चित्तसन्तापो न चाल्पकायखेदेऽप्येवमिति वर्तते । उपचयमाह-अपि तु तथाविधव्याबाधाविनिवृत्तितः-क्लिष्टव्याबाधा-निवृत्त्या तथा-असङ्गशक्तितयाऽनुभवसिद्धा । किमित्याह-भवति परम-निवृत्तिरिति 'योग्यनुभवसिद्धमेतिदिति । लौिककं दृष्टान्तमाह दृष्टा चेत्यादिना । दृष्टा च लोके इष्टार्थसिद्धौ सलामन्यत्रापि-अध्वगमनादौ रत्नवणिक्प्रभृ-२५ तीनां-प्राणिनां तथाऽन शनादिकायपीडा आहारायभावेन मनोनिवृत्तेः हेतु-लैंकिकमेतदिति-एवं न कायसन्तापलक्षणं तपो जैनानामिति शितस्। भवति चानेन-तपसा प्रागुपात्तकर्मनिर्जरणम् । कुत इलाह-अनुताप-भावात् । भवति च तपिखनः प्राग्दुश्चरितेऽनुतापः तथा आग्रहनिवृत्तेनिरिभिष्वं-ङ्गाशयभावेन। एवं क्कशलपरिणामयोगात् अत एव भावनासिद्धेः एवमाज्ञा-३०

१ 'तथा विहिता॰' इति क-पाठः । २ 'समुद्भूतशमरसान्तरस्य' इति ग-पाठः । ३ 'ऽन्य-तत्वतो' इति ड-पाठः । ४ 'वृत्त्याद्युक्तस्य' इति ड-पाठः । ५ 'योऽप्यनु॰' इति क-पाठः । ६ 'अवगमनादौ' इति क-पाठः । ७ 'घ्वङ्गशमभावेन' इति क-पाठः ।

योगान्निराकाङ्कृत्वादनागतस्य चाकरणमिति, अतः "कृत्स्वकर्म- क्षयान्मोक्षः" इति युक्तियुक्तमेव ॥

एतेन यत् परैश्चोचते 'भावनाहेयाः क्वेद्याः किमत्र कार्यसन्तापेन व्यधिकरणत्वात्' इतिः(त्यादि) तदिष परिहृतमेव, कायसन्तापस्य तत्त्वतस्तपस्त्वानभ्युपगमात् तस्योक्तवत् कुद्यालपरिणामरूपत्वात्, तद[न]ङ्गत्वेन तु ब्रह्मचर्यभिक्षाटनादिवत् तदिभिधानादिति ॥

किश्र भावनाऽपि नस्तपोभेद एव, ध्यानस्य तपोरूपत्वात्, तस्य

(स्वो० व्या०)

राधनात् अत एव सर्वतो निवृत्तेः समतया एवं सद्धानयोगात् ध्यन्तर-योगात्या निराकाङ्क्षत्वादिहलोकादो, न केवलमित्यं प्रागुपात्तकर्मनिर्जरणं अना-गतस्य चाकरणमिति, अतः—अस्मात् कारणात् कृत्स्वकमेक्षयाद् भवोप-ग्राहिकर्माण्यधिकृत्य मोक्ष इति युक्तियुक्तमेव—न कित्रिदत्र प्रमाणविरुद्धम् ॥ १९ एतेन—अनन्तरोदितेन यत् परेश्चोद्यते बौद्धैः यदुत भावनाहेयाः क्षेत्राः—रागादयः किमन्न कायसन्तापेन व्यधिकरणत्वादिलादि तदपि परिहृतमेव । कथमित्याह—कायसन्तापस्य—परामिमतस्य तत्त्वतः—परमार्थेन तपस्त्वानभ्युपगमात् । तस्येत्यादि तस्य—तपसः उक्तवत्—यथोक्तम् । तथा किमित्याह—क्रशालपरिणामरूपत्वात्, तदङ्गत्वेन—क्रशलपरिणामाङ्गत्वेन पुन-२० ब्रिह्मचर्यभिक्षाटनादिवदिति निदर्शनं तदिभिधानात्—कायसन्तापाभिधानात् कायक्षेश्ववचनेन इति ॥

अम्युचयमाह किश्चेलादिना । किश्च भावनाऽपि नः -अस्माकं तपोभेद एव । कथं द्वादशभेदमध्ये भाव इलाह-ध्यानस्य तपोरूपत्वात् । यदि नामैवं

(विवरणम्)

२५ (११-१२) ध्यन्तरयोगाध्येति । धियः-बुद्धरन्तरं-विशेषो ध्यन्तरम् , विशिष्ट-बुद्धिरिद्यर्थः । ततो ध्यन्तरेणोपलक्षितो यो योगः-सम्यग्मनोवाकायन्यापाररूपोऽ-सम्यग्मनोवाकायनिषेधरूपश्च तस्याप्तिः-प्राप्तिस्तया ॥

<sup>(</sup>१६) व्यधिकरणत्वादिति । कायसन्तापलक्षणं हि तपः काय एव वर्त्तते, न तु रागादिमलव्याकुले विज्ञाने इति कथमन्यत्र मलप्रलयं प्रललं भवेदिति १ । न ३० तस्य कर्मण इत्थमनेन तपउपक्रमेण प्रकारेण अफलतेति । यदि हि तपः सङ्क्रिष्टं कर्माद्त्रफलमेवोपक्रम्यते तदा तत् कर्म विफलमेव प्राप्तमिति न वाच्यमिल्पर्थः ॥

१ 'सन्तापेनेत्यादि तदर्षि' इति ग-पाठः। २ 'क्रमणप्रकारेण' इति ख-पाठः।

(,मूलम् )

च भावनापूर्वकत्वात् तदनिष्पत्तौ ध्यानासिद्धेः। न च सर्वथा योगनिरोधलक्षणलेइयातीतानुपमग्रुक्धध्यानव्यतिरेकेण मोक्षः, क्रियाभावे तन्निबन्धनकर्मानुपरतेः, अन्यथा न तस्या मनागपि कमेहेतुत्वम्, न चैतद् दृष्टेष्टाविरोधि तथालोकाभ्युपगमक्षतेरित्ये-तदङ्गत्वेन मोक्षविद्यासाधनपूर्विक्रयारूपैवानित्यत्वादिभावना, तथा-विधपरिणामजनकत्वेन क्षिष्टानुष्टानिवृत्तिहेतुत्वात्,विदिततत्त्वानां तु न किश्चिदनया तदनुवादरूपया, निरतिचारसामायिकगभमेका-

(स्रो० व्या०)

ततः किमिलाह-तस्य च- ध्यानस भावनापूर्वकत्वात् । भावनापूर्वकत्वं च तद्निष्पत्तौ-भावनाऽनिष्पत्तौ ध्यानासिद्धेः कारणात् । न चेलादि । न च सर्वथा-एकान्तेन योगनिरोधलक्षणं च तत् लेक्स्यातीत्वैपरमञ्जुक्कध्यानं चेति विग्रहः, तद्व्यतिरेकेण मोक्षो न च । कथमिलाह-क्रियाभावे सति तिश्ववन्धनकर्मानुपरतेः-क्रियानिबन्धनकर्मानुपरतेः । इत्थं चैतदङ्गीकर्त्तव्य- १५ मिलाह-अन्यथा न तस्याः-क्रियाया मनागि कर्महेतुत्वम्, तद्भावेऽपि तदभावोपपत्तेः । न चैतत् अकर्महेतुत्वं दृष्टेष्टाविरोधि, किन्तु विरोध्येव, इह क्रियाफलदर्शनात् सयोगकेविलनोऽपि ईर्यापथककर्मबन्धाम्युपगमाञ्च । अत एवाह-तथालोकाभ्युपगमक्षतेः। इति-एवमेतदङ्गत्वेन, प्रक्रमादिधकृतध्यानाङ्गत्वेन

मोक्षविद्यासाधनपूर्विकियारूपैव । 'केलाह-अनित्यत्वादिभावना । २०

'आदि'शब्दादशरणत्वादिग्रहः । यथोक्तम्—
''भावियतव्यमनित्यत्वमशरणत्वं तथैकताऽन्यत्वे ।
अशुचित्वं संसारः कर्माश्रवसंवरिविध्य ॥'
निर्जरणठोकविस्तरधर्मस्वाख्याततत्त्वचिन्ताश्य ।
बोधेः सुदुर्ठभत्वं च भावना द्वादश विशुद्धाः ॥''

उपयोगं दर्शयित तथाविधेत्यादिना । तथाविधपरिणामजनकत्वेन-शुद्ध-चित्तपरिणामजनकत्वेन हेतुना किमिलाह-क्षिष्टानुष्टानिवृत्तिहेतुत्वात् अनिल्लादिभावनायां विदित्ततत्त्वानां तु-योगिनां सामायिकवतां न किश्चि-दनया-अनिल्लादिभावनया । किंविशिष्टेयेलाह-तदनुवादरूपया । किं तर्हि १ ध्यानमेव प्रधानसिद्धाङ्गभूतं श्रेय इति योगः । एतदेव विशेष्यते २०

१ 'कमैबन्धानुपरतेः' इति ग-पाठः । २ 'काग्रं चित्तनिरोध०' इति ग-पाठः । ३ 'तानुपम-शुक्र०' इति स्थात् । ४ 'किमित्याह' इति छ-पाठः । ५-६ आर्यो । ९

ग्रचिन्तानिरोधलक्षणं तथासूक्ष्मप्रवृत्तिभावतः प्रचुरकर्मक्षयहेतुः ध्यानमेव प्रधानसिद्ध्यङ्गभूतं श्रेयः। एतद्धि निरूपमं कर्मामयः भेषजं विख्यातं विपश्चितां फलं सचेष्टितस्य प्रकर्ष उपादेयानां निरावाधं प्रकृत्या एकान्तेनापरोपतापि प्रशमसुखसङ्गतं समुल्लसद्- यथावस्थितज्योतिरित्यसात् तत्प्रकर्षमासादयतोऽक्षेपेण केवलं प्रकृष्टाच मोक्ष इति ॥

एतेन 'नारकादिकायसन्तापवत् तत्त्वतस्तपस्त्वायोगात् इत्यादि श्यावदतपिक्षिनश्चेवं योगिनः स्युः कायसन्तापाभावात् न चैतदपि न्याय्यम्, अभ्युपगमादिविरोधादेव' इति निराकृतमवगन्तव्यम्, अनभ्युपगमेन भावतो निरवकाश्चादिति । यबोक्तम्ँ –'अथ न कायसन्तापस्तप इति, अपि त्वन्यदेव' इत्येतदाशक्काहं —'इन्तैवमपि

(स्रो० ब्या०)

भि निरितिचारसामायिकगर्भम्। एतदभावे तत्त्वतोऽधिकृतध्यानानुषपत्तेः एकाग्र-चिन्तानिरोधलक्षणं अप्रमादातिशययोगात् तथासूक्ष्मप्रवृत्तिभावतः । एतदेव विशेष्यते प्रचुरकमेक्ष्यहेतुः असङ्गानुष्ठानान्तर्गतत्वेन ध्यानमेव प्रधान-सिद्धाङ्गभृतं श्रेय इति । तद्धि ध्यानं निरुपमकर्मामयभेषजत्वेन फलं सचेष्टितस्या-विख्यातं विपश्चितां—पण्डितानां निरुपमकर्मामयभेषजत्वेन फलं सचेष्टितस्या-२० नेकभवाभ्यासजं प्रकर्ष उपादेयानां वास्तवं न्यायमधिकृत्य निराबाधं प्रकृत्या सवीत्सुक्याभावेन एकान्तेनापरोपतापि, सर्वाश्चविरोधात् प्रदामसुख-सङ्गतं रागादिप्रहाणेन समुक्तसतः यथावस्थितज्योतिः प्रतिसमयं मोह-निवृत्तेः । इति—एवमस्मात्—ध्यानात् तत्प्रकर्ष-ध्यानप्रकर्षमासादयतः सतः अक्षेपेण केवलं प्रकृष्टाच अस्मादेव शैलेश्यवस्थासङ्गात् मोक्ष इति ।।

एतेनेत्यादि । एतेन-अनन्तरोदितेन नारकादिकायसन्तापवत् तत्त्वतः तपस्त्वायोगादित्यादि पूर्वपक्षोदितं यावदतपिक्विनश्चैवं योगिनः स्युः कायसन्तिपाभावात्, न चैतदिप न्याय्यमभ्युपगमादिविरोधादेवेति एतिक्रराकृतमवगन्तव्यम् । कृत इत्याह-अनभ्युपगमेन भावतः-परमार्थेन निरवकाद्यादिति । यचोक्तं मूलपूर्वपक्ष एवं-'अथ न काय-

<sup>9 &#</sup>x27;कर्मामयमेषजं' इति ग-पाठः । २ द्रष्टव्यं प्रथमस्य खण्डस्य २९तमं पृष्ठं ३०तमं च । ३ 'गमेनाभावतो' इति ग-पाठः । ४ प्रथमे खण्डे ३०तमे पृष्ठे । ५ प्रथमे खण्डे ३०तमे पृष्ठे । ५ प्रथमे खण्डे ३०तमे पृष्ठे । ६ 'हेतु असङ्गाठ' इति छ-पाठः । ७ 'भावे न एकाठ' इति क-पाठः । ८ द्रष्टव्यमायस्य खण्डस्य २९तमं पृष्ठम् । ९ आये खण्डे ३०तमे पृष्ठे ।

२०

## (सूलम्)

न तैदेकरूपं चित्रशक्तिकस्य कर्मणः क्षयायालम्, अन्यतमशक्ति-तोऽभावात्' इत्यादि तद्प्ययुक्तम्, तस्यैकान्तत एकरूपत्वासिद्धेः, चित्रक्कशलात्मपरिणामरूपत्वात् तत्तद्वचनादिनिमित्तभेदोपपत्तेः, भ अनशनप्रायश्चित्तादिभेदाभ्युपगमादिति॥

न चास्य कर्मशक्तित एवं भावः, तत्क्षयोपशमतः प्रवृत्तेः तत्त्वतं आत्मधर्मत्वात्, आवरणात् तदनभिव्यक्तेः, तदपगमादभि-व्यक्तिभावादिति । आह-कः पुनरस्यावगमहेतुः ? परमगुरुवचन- श्रवणादिः । तदवाप्तावपि क इति वाच्यम्, तथाभव्यत्वसहकारिणः १०

### ( खो० व्या० )

सन्तापस्तप इत्यपि त्वन्यदेवेत्येतदाशङ्क्याह-हन्तेवमपि न तदेक-रूपं-तपः चित्रशक्तिकस्य कर्मणः-ज्ञानावरणीयादेः क्षयायालम् । कुत इत्याह-अन्यतमशक्तितोऽभावात् तपस इत्यादि, तदप्ययुक्तम्, तस्य-तपस एकान्तत एकरूपत्वासिद्धेः । असिद्धिश्च चित्रकुशालात्मपरिणाम- १५ रूपत्वात् तपसः । तच्च तद्वचनादिवत् तिन्निमित्तं च, 'आदि'शब्दाद् विनयादि-ग्रहः, तद्भेदोपपत्तेः अनशनप्रायश्चित्तादिभेदाभ्युपगमात् बाह्याभ्यन्तर-रूपतया तपस इति । उक्तं च-

"अनञ्जनम्नोदरता वृत्तेः सङ्क्षेपणं रसत्यागः । कायक्षेशः संठीनतेति बाह्यं तपः प्रोक्तम् ॥ प्रायश्चित्त-ध्याने वैयावृत्त्य-विनयावयोत्सर्गः । स्वाध्याय इति तपः षद्प्रकारमाभ्यन्तरं भवति ॥"

न चेत्यादि । न चास्य-तपसः कर्मदाक्तित एव सकाशाद् भावः, तत्-क्षयोपरामतः—कर्मक्षयोपशमतः प्रवृत्तेः कारणात् तत्त्वत आत्मधर्मत्वात् तपसः।आत्मधर्मत्वे कथं न सदाभाव इत्याह-आवरणात्—चारित्रमोहनीयलक्षणात् २५ तदनभिव्यक्तेः तस्य-तपसोऽनिभव्यक्तेरिति । तदपगमात्—आवरणापगमात् अभिव्यक्तिभावादिति । आह् परः—कः पुनरस्य-प्रस्तुतव्यतिकरस्य अव-गमहेतुः-परिच्छेदहेतुरिति १ एतदाशङ्काह-परमगुरुवचनश्रवणादिः। 'आदि'-शब्दात् समुत्थानादिग्रहः । आह-तदवासावपि-परमगुरुवचनश्रवणाद्यवासावपि

१ 'तदैकरूपं' इति क-पाठः। २ 'तो भावात्' इति क-पाठः। ३ 'श्वात्म॰' इति क-पाठः। ४ 'श्रवणादि तद्रु' इति क-पाठः। ५ 'भव्यसह॰' इति गक्रपाठः। ६-७ आर्था। अनेकान्त० २९

314

# (मूलम्)

काल-खभावादयः । किं पुनरत्रेत्थमभूतभावावगमनिमित्तम् ? न परमगुरुवचनतोऽन्यत् । कथमवीग्ह्यां तदवसायः ? तथाविधक्किष्ट-भक्षमीविगमात् , तस्यापि च तथाविधकालखभावादिहेतुत्वात् परम-गुरुवचनप्रामाण्यात् , अन्यथैवंविधव्यवहारोच्छेदापत्तेः , सर्वत्र संदायानिवृत्तेरिति। एवं कुदालरूपपरिणामरूपाच तपसः तथाखभा-वत्वेन न न युक्तः सकलकमीविगमः। न च तस्येत्थमफलता, व्यव-हारतस्तथाप्राप्तफलानामपि योग्यत्या लोके सफलतासिद्धेः, उद्यमि-

#### (स्वो० व्या०)

क इति वाच्यम्-को हेतुरिति ?। एतदाशङ्गाह-तथाभव्यत्वसह-कारिणः-अनादिपारिणामिकभावसहकारिणः काल-स्वभावादयः। उक्तं च वीदिमुख्येन-

"कालो सहाव णियई पुन्वकयं पुरिसकारणेगन्ता । मिच्छत्तं ते चेव य समासओ होन्ति सम्मत्तं ॥"

आह-किं पुनरत्र-व्यतिकरे इत्थम्भृतभावाधिगमनिमित्तं यदुत तथागृव्यत्यसहकारिणः कालखभावादयो हेतुरिति ?। एतदाशङ्काह-न परमगुरुवचनतोऽन्यत् निमित्तमिति। आह-कथमवीग्हराां-छम्मानां तद्वसायः-परमगुरुवचनावसायः ?। एतदाशङ्काह-तथाविधिक्किष्टकमिविगमात् तदवसाय इति।
त्रिः तस्यापि च-क्षिष्टकमिविगमस्य तथाविधकालखभावादिहेतुत्वात्। तद्वेतुत्वं
च परमगुरुवचनप्रामाण्यात्, सर्वज्ञवचनप्रामाण्यादित्यर्थः। इत्थं चैतदङ्गीकर्त्तव्यमिलाह-अन्यथा एवंविधव्यवहारोच्छेदापत्तः-अतीन्द्रियव्यवहारोच्छेदापतः। आपतिश्र सर्वत्र संशायानिवृत्तेरित। एवं कुशलरूपपरिणामरूपाच तपसः किमिलाह-तथाखभावत्वेन-कर्मापनयनखभावत्वेन हेतुना
२३ न न युक्तः सकलकमिविगमः, किन्तु युक्त एव। न चेलादि। न च तस्यकर्मण इत्थम्-अनेन तपउपक्रमणप्रकारेण अफलता। कृत इलाह-व्यवहारत
इलादि। व्यवहारतः-व्यवहारेण तथा- किययैवाप्राप्तफलानामिपि निश्चयतः
योग्यतया कारणेन लोके सफलतासिद्धेः। निदर्शनमाह-उद्यमीलादि।

<sup>्</sup>९ 'उद्यमे निष्फला॰' इति ग-पाठः । २ सिद्धसेनदिवाकरेण ।

३ छाषा-कालः खभावो नियतिः पूर्वकृतं पुरुषकारणमेकान्तात् ।

मिथ्यात्वं ते चैव च समासतो भवन्ति सम्यक्त्वम् ॥
४ 'कारणे संत' इति रूपाठः । ५ आर्यो । ६ 'किये वा' इति र्ङ-पाठः ।

( मूलम् )

निष्फलारम्भाङ्कराजनकवीजादीनां फलवैच्छुतिप्रवृत्तेः, निश्चयतस्तु तावत्सामग्र्यन्तर्गतस्य तथाऽपगमभावात् न न तथाखभावत्व-मपि, तदभावे तदपगमानुपपत्तेः, अपगमे वाऽतिप्रसङ्गात्, सर्वेषां ५ तदपगमापत्तेः; असमञ्जसत्वमिति सूक्ष्मिधया भावनीयम् ॥

एतेन 'सर्वशक्तिविरोधासिद्धेः' इत्यादि यावत् 'तपःकर्मक्षय-वादोऽप्यवुधजनमनोहर् एवेल्यपकर्णियतव्यः' इत्येतद् व्युदस्तं प्रत्येतव्यम्, उक्तवत् सर्वशक्तिविरोधोपपत्तेः, तथाविधकुशलपरि-णामस्य तत्प्रच्यावकत्वादिति ॥

यचोक्तम्-'न चास्मिन् सत्यपि मोक्षसौविहित्यम्, अनेकान्तोप-

(स्रो० ब्या०)

उद्यमिनां निष्फलारम्भ उद्यमिनिष्फलार्रम्भतश्च अङ्कराजनका बीजादयश्चेति समासः, एतेषां फलवच्छुतिप्रवृत्तेः व्यवहारतस्तथाविधफलाभावेऽपीति भावः । निश्चयतस्तु—निश्चयेन पुनः तावती चासौ सामग्री च तावत्सामग्री चित्रतँपोरूपा भ्य तस्या अन्तर्गतं तावत्सामग्र्यन्तर्गतं तस्य, कर्मण इति प्रक्रमः, तथा—विशिष्ट-फलादानेन अपगमभावात् कारणात् न न तथास्वभावत्वम्—अभ्युपक्रमण-स्वभावत्वमपि, किन्त्वस्त्येव, तदभावे—तथास्वभावत्वाभावे तदपगमानुपं-पत्तेः—कर्मापगमानुपत्तेः, अपगमे वा तत्स्वभावस्य कर्मणः अतिप्रसङ्गात् । ततः किमित्याह—सर्वेषां—प्राणिनां तदपगमापत्तेः—कर्मापगमापत्तेः, अतत्स्व-२०भावत्वाविशेषादित्यभिन्नायः । एवमसमञ्जसत्विमत्येतत् सूक्ष्मधिया भाव-नीयम् ॥

एतेनेलादि । एतेन-अनन्तरोदितेन वस्तुना सर्वशक्तिविरोधासिद्धेरित्या-दि मूलपूर्वपक्षोक्तं यावत् तपःकर्मक्षयवादोऽप्यवुधजनमनोहर एवेत्यप-कर्णाचितव्य इत्येतत्-सर्वं व्युदस्तं प्रत्येतव्यम् । कथिमलाह-उक्तवत्- २५ यथोक्तं तथा सर्वशक्तिविरोधोपपत्तेः । तथाविधकुशलपरिणामस्य उक्तलक्षणतपोक्षपस्य तत्प्रच्यावकत्वात्-सर्वशक्तिप्रच्यावकत्वात् इति ॥

यचोक्तमित्यादि। यचोक्तं पूर्वपक्षे एव-न चास्मिन्-अनेकान्तवादे सत्यपि

<sup>9 &#</sup>x27;वत्स्ति॰' इति ग-पाठः । २ 'तदभावेन तद॰' इति ग-पाठः । ३ 'इत्यादिवत् तपः' इति क-पाठः । ४ द्रष्टव्यं प्रथमस्य खण्डस्य ३०तमं पृष्ठं ३१तमं च । ५ आदे खण्डे ३१तमे पृष्ठे । ६ 'रम्भश्च अङ्करा॰' इति इन-पाठः । ७ 'तपोऽतस्या' क-पाठः । ८ द्रष्टव्यमाद्यस्य खण्डस्य ३०तमं पृष्ठं ३१तमं च । ०९ प्रथमे खण्डे ३१तमे पृष्ठे ।

# ( मूलम् )

द्रवानिवृत्तेः, तथाहि-मुक्तोऽपि न मुक्त एव, अनेकान्तवादहानेः, अपि त्वमुक्तोऽपि' इत्यादि तदप्ययुक्तम्, न मुक्त एवेत्यवधारण- पनिषेधेनेव अनेकान्तवादसाफल्यात् अमुक्तोऽपीति विधानासिद्धेः । आह-कथं न मुक्त एवेत्यनेकान्तवादसाफल्यम्?। उच्यते-स्यानमुक्त इति वाक्यार्थापत्तेः । वाक्यार्थापत्तिश्च त्वमुक्तत्वेनेव मुक्तत्वात्, मुक्तान्तरमुक्तत्वेन तदयोगात्, त्वपरभावाभावोभयाधीनात्मकन्त्वात् सर्ववस्तूनामिति निर्णातमेतत्॥

 अथवा सत्त्व-चैतन्य-सर्वज्ञत्वा-ऽसङ्ख्यातप्रदेशत्वादिभ्यो मुक्ता-मुक्तसामान्यादमुक्तपर्यायेभ्यः कथश्चिदव्यतिरिक्तत्वात् सकलकर्म-क्षयाभिव्यक्तमुक्तपर्यायस्य स्यान्मुक्तः स्यादमुक्त इति न कश्चिद्

#### (स्वो० व्या०)

मोक्षसौविहित्यम्, अनेकान्तवादोपद्रवानिवृत्तेः, तथाहि-मुक्तोऽपि न
१५ मुक्त एव, अनेकान्तवादहानेः, अपि त्वमुक्तोऽपीत्यादि यत्रोक्तं तदप्ययुक्तम् । कथम् १ न मुक्त एवेति-एवमवधारणनिषेधेनैव । किमित्याहअनेकान्तवादसाफल्यात् हेतोः अमुक्तोऽपीति-एवं विधानासिद्धेः ।
आह-कथं न मुक्त एवेति-एवमनेकान्तवादसाफल्यम् १ । एतदाशक्त्र आह-उच्यते-स्यानमुक्तः-कथित्रनमुक्त इति-एवं वाक्यार्थापत्तेः कारणात् ।
१० वाक्यार्थापत्तिश्च अर्थवृत्या स्वमुक्तत्वेनैव मुक्तत्वात्, मुक्तान्तरमुक्तत्वेन तदयोगात्-मुक्तत्वायोगात् । अयोगश्च स्वपरभावाभावोभयाधीनात्मकत्वात् स्वपरयोर्भावाभावौ तावेवोभयम्, एतदधीनात्मकत्वात् सर्ववस्तृनामिति निर्णातमेतदधस्तात् सदसद्रप्राधिकारेः ॥

प्रकारान्तराभिषित्सयाऽऽह-अथवेत्यादि । अथवेवं स्थान्मुक्तः स्यादमुक्त इति
रभक्ष्यमित्याह्र-सन्त्वं च चैतन्यं च सर्वज्ञत्वं च असङ्ख्यातप्रदेशत्वादयश्चेति
द्वन्द्वः, तेभ्यो मुक्तामुक्तसामान्यात् कारणात् अमुक्तपर्यायेभ्यः-सन्त्वादिभ्यः
कथित्रत्—केनचित् प्रकारेण अव्यतिरिक्तत्वात् हेतोः । कस्येत्याह्-सक्तरु-कर्मश्चयाभिव्यक्तश्चसौ मुक्तपर्यायश्चेति विग्रहस्तस्य । स्थानमुक्तः-कथश्चिन्मुक्तः मुक्तत्वपर्यायापेक्षयेव, स्थादमुक्तः सत्त्वादिपर्यायापेक्षया इति न कश्चिद्

१ 'विधानसिद्धः' इति य-पाठः । २ 'परभावोभया०' इति इ-पाठः । ३ प्रथमे खण्डे ।

दोषः। न च य एव सत्त्वादिपर्यायः स एव मुक्तपर्यायः, प्रतीति-भेदात्, एकान्तैकत्वे सत्त्वादेरेव मुक्तत्वप्रसङ्गात्। अस्त्वेवमपि न दोष एवेति चेत्, न, देवदत्तादिषु सत्त्वादिभावेन तङ्गावप्रसङ्गात्। ५ सोऽन्य एव सत्त्वादिरिति चेत्, कस्त्योरन्यत्वहेतुरिति वाच्यम्। मुक्तत्वामुक्तत्वे एवेति चेत्, न, तयोस्तदन्यत्वहेतुत्वेन तङ्गेदसिद्धेः, सर्वथैकत्वे तु द्वयोरपि सत्त्वादिमात्रत्वाविद्योषाद् भेदाभावः, तथा

#### ( खो० व्या० )

दोषः । न चेलादि । न च प एव सत्त्वादिपर्यायः स एव सुक्तपर्यायः । १० कुत इलाह-प्रतीतिभेदात् अधिकृतपर्याययेः । एकान्तैकत्वे तयोः किमिलाह-सत्त्वादेरेव-पैर्यायस सुक्तत्वप्रसङ्गात् । अस्त्विलादि । अस्तु-भवतु एव-मिप सत्त्वादेरेव सुक्तत्वप्रसङ्गेऽपि न दोष एव । इति चेत् , एतदाशङ्गाह-नेलादि । न-नैतदेवं देवदत्तादिषु-प्राणिषु सत्त्वादिभाचेन हेतुना तद्भाव-प्रसङ्गात्-सुक्तत्वभावप्रसङ्गात् । स इलादि । सः-देवदत्त्तसम्बन्धी अन्य एव १५ सत्त्वादिः पर्यायः । इति चेत् , एतदाशङ्गाह-क इलादि । कः तयोः-देवदत्त-सत्त्वादिः पर्यायः । इति चेत् , एतदाशङ्गाह-क इलादि । कः तयोः-देवदत्त-सत्त्वादिः पर्यायः । इति चेत् , एतदाशङ्गाह-नेलादि । न-नैतदेवं तयोः-मुक्तत्वां प्रकेत्वां सत्त्वादेः नयोरन्यत्वहेतुत्वेन-सुक्तसत्त्वदेवदत्तसत्त्वान्यत्वहेतुत्वेन हेतुना तद्भेद-सिद्धः-मुक्तसत्त्व-देव-सिद्धः-मुक्तसत्त्व-देवत्त्वसत्त्वादे मुक्तसत्त्वाद्यमुक्तसत्त्वादे सत्त्वादे । सर्वथा-२० एकान्तेन त्तदेकत्वे-मुक्तसत्त्वाद्यमुक्तसत्त्वादेकत्वे पुनः द्वयोरिप-मुक्तसत्त्व-देव-दक्तसत्त्वयोः सत्त्वादिमात्रत्वाविद्येषात् , 'आदि'शब्दाचैतन्यादिप्रहः, भेदा-भावः विशेषणविशेष्याव्यतिरिक्ततया तन्मात्रत्वोप्पत्तिति भावार्थः । तथा च

#### (विवरणम्)

(२३) विशेषणविशेष्याव्यतिरिक्तया तन्मात्रो(?)पपत्तेरिति । चैतन्य- २५ संसारित्व-मुक्तत्वादीनि विशेषणानि, सत्त्वं तु विशेष्यम्। ततो विशेषणानां विशेष्यस्य चाव्यतिरिक्ततया, विशेषणानां विशेष्यमात्रतयेद्यर्थः । तस्मात् सत्त्वोपपत्तेरिति । चैतन्यं संसारित्वमात्रात् कथित्रद् व्यतिरिक्तं नाभ्युपगम्यते तदा सत्त्वमात्रस्य सर्वत्राविशेषात् संसारी मुक्तः स्यात्, मुक्तो वा संसारी इति ।।

१ 'कः स, मुक्तत्वा॰' इति ग-पाठः । २ 'न्यत्वे हेतुत्वेन' इति ग-पाठः । ३ 'पर्योक्स्यामुक्त०' इति ड-पाठः । ४ 'सत्त्वोदिपर्यायः' इति क-पाठः । ५ 'सत्त्वे देव०' इति ड-पाठः । ६ 'तदहेतुकत्वे तु मुक्तसत्त्वे।चेकत्वे' इति क-पाठः । ७ 'व्यतिरिक्ताि नाभ्युप०' इति च-पाठः ।

२५

# (मूलम्.)

च सत्युक्तो दोष इति। सत्त्वाद्यन्यत्वे तु तस्यासत्त्वादित्वप्रसङ्ग इति चेत्, क एवमाह तदन्यदेव तत्, अपि तु स्याद्वादः कथश्चिदन्यत् ५कथश्चिदनन्यत्। एकान्तान्यत्वानन्यत्वयोस्त्वितरेतरविकलतोभय-स्रक्षपानुपपत्तिभ्यां तदसत्त्वापत्तिलैक्षणोऽनिवारितप्रसरो दोषः स्रक्षमिया भावनीय इति॥

### (स्रो० व्या०)

सति-एवं च सति उक्तो दोषः, देवदत्तादिषु सत्त्वादिभावेन तद्भावप्रसङ्ग- ठक्षण इति । सत्त्वेत्यादि । सत्त्वाद्यन्यत्वे पुनः तस्य-मुक्तत्वादेः किमित्याह-असत्त्वादित्वप्रसङ्गः । 'आदि'शब्दादज्ञेयत्वादिपरिग्रहः । इति चेत्, एतदा-शङ्ग्याह-क एवमाहेत्यादि। क एवमाह यदुत तदन्यदेव तस्मात्-सत्त्वादेः अन्य-देव-अर्थान्तरभूतमेव तत्-मुक्तत्वादि, अपि तु स्याद्वादः। किंविशिष्ट इत्याह-कथित्रदैन्यत् खलक्षणादिभेदात् कथित्रदनन्यदितरेतरानुवेधादेरिति । विपक्षे अ बाधामाह एकान्तेत्यादिना । एकान्तान्यत्वं चानन्यत्वं च मुक्तसत्त्वादि, मुक्तत्वादी-नामिति प्रक्रमः । एकान्तान्यत्वानन्यत्वे तयोः पुनः किमित्याह-इतरेतरविकलता चैकान्तान्यत्वे उभयरूपानुपपत्तिश्च एकान्तानन्यत्वे इतरेतरविकलतो भयस्वरू-पानुपपत्ती आभ्याम् । किमिलाह्-तदसत्त्वापत्तिलक्षणः तेषां-गुँकसत्त्वादि-मुक्तत्वादीनामसत्त्वापत्तिः तदसत्त्वापत्तिः सैव लक्षणमस्येति विग्रहः । अनिवारित-२० प्रसरो दोष आपद्यत एवेत्यर्थः । सूक्ष्मिधया भावनीय इति अक्षरगमनिका। भावार्थस्तु यदि मुक्तसँत्त्वादि-मुक्तत्वादीनामेकान्तेन भेदः, तत इतरेतरविकलता द्वयोरि । एवं चासत्त्वं द्वयोरिप, तथा परस्परिवकलयोविशेष्यत्वाद्ययोगात् । अथाभेदः तत उभयस्वरूपानुपपत्तिः, मुक्तसत्त्वादेर्मुक्तत्वाद्यभेदात् तत्स्वरूपतया, मुक्तत्वादेर्वा मुक्तादिसत्त्वरूपतयेति ॥

### (विवरणम्)

(१४) स्वलक्षणादिभेदादिति । खलक्षणं-स्वरूपं तद्भेदात् । तथाहि-मुक्तत्वस्य सर्वकर्मनिर्मूलप्रलयः स्वरूपम् , सत्त्वस्य तु विद्यमानता स्वरूपम् । 'आदि'शब्दाद् दिकालादिभेदपरिमहः । तथाहि-सार्वत्रिकं सत्त्वम् , भवेऽपवर्गे च भावात् । मुक्तत्वं निर्वाणपुरप्रविष्टानामेव प्राणिनामिति ॥

१ 'लक्षणो निवारितः' इति ग-पाठः । २ 'दन्यत्वखलक्षणाः' इति क-पाठः । ३ 'मुक्तत्वा-दिमुक्तत्वाः' इति क-पाठः । ४ 'सत्त्वादिमुक्तसत्त्वादीनाः' इति ख-पाठः ।

्षवमनेकान्तत एव भावती मुक्तिसिद्धिः, अन्यथाऽयोगात्। सकलकमेविगमाच सर्वथा सङ्क्षेत्राभावान्नेदमपुष्कलमिति कथं नोपादेयफलप्रकर्षः, उक्तवत् तदन्यसाधारणत्वासिद्धेः नेदं साप-५ वादमिति कथमस्य संसारिष्वपि भावः?॥

एतेन 'तथाहि न वः संसार्थिप सर्वथा संसार्थेव, एकान्तवादा-पत्तेः, अपि त्वसंसार्थपीति नेदमकृत्स्लं हेयानथींत्कर्षः' इति' एतदपि प्रत्युक्तम्, अर्थतस्तुल्ययोगक्षेमत्वात्, 'संसार्थन्तररूपेणासंसारि-त्वम्, अन्यथा तदभावप्रसङ्ग इत्युक्तप्रायम्। सङ्क्केशकृत्कर्मयोगश्च कः संसारित्वमिति तद्भावेन नेदमकृत्स्तम्, अपि तु कृत्स्तमेवेति कथं न हेयानथींत्कर्ष इति भावनामात्रमेतत्॥

( खो० व्या० )

एवमित्यादि । एवम्-उक्तनीत्या अनेकान्तत एव भावतः-परमार्थेन सिक्तिः, अन्यथाऽयोगात् सिक्तिः । सकलेत्यादि । सकलकर्म- १५ विगमाच कारणात् सर्वथा-एकान्तेन सङ्क्केद्वााभावात् नेदं-सक्तत्वम् अपुष्कलं किन्तु पुष्कलमेन, संसारित्वेनाननुविद्धत्वात् । इति-एवं कथं नोपा-देयफलप्रकर्षः ? एतत्प्रकर्ष एव । कथिमत्याह-उक्तविद्यादि । उक्तवत् –यथोक्तं तथा तदन्यसाधारणत्वासिद्धेः, प्रक्रमात् संसारित्वसाधारणत्वासिद्धेः। अत एव नेदं-सक्तत्वं सापवादम् । इति-एवं कथमस्य-सुक्तत्वस्य संसारिष्विप २० भावः ? नैवेत्यर्थः ॥

एतेनेत्यादि । एतेन-अनन्तरोदितेन तथाहि न वः संसार्यपीत्यादि मूलपूर्व-पक्षोक्तं यावन्नेदमकृत्स्नं संसारित्वं हेयानथोत्कर्ष इत्येतदिप प्रत्युक्तम् । कथित्याह-अर्थतस्तुल्ययोगक्षेमत्वात् । एतदेवाह संसार्यन्तरेत्यादिना । संसार्यन्तररूपेण विविध्वतसंसारिणः असंसारित्वमः; अन्यथा-एवमनभ्युपगमे २५ तदभावप्रसङ्गः-विविध्वतसंसार्यभावप्रसङ्गः संसार्यन्तररूपेणापि भावात् तत्स्वरूप-वित्युक्तप्रायं-प्रायेणोक्तम् । सङ्क्षेत्राकृदित्यादि । सङ्क्षेत्रकृत् कर्मयोगश्च-संक्षेत्रकरणशीलकर्मसम्बन्धश्च संसारित्विमिति कृत्वा तद्भावन-संक्षेत्रकृत्कर्म-योगभावेन नेदं-संसारित्वमकृत्स्वम्-असम्पूर्णम्, अपि तु कृत्स्वमेव । इति-एवं कथं न हेयानथोत्कर्षः? । एतदिति-एवं भावनामात्रमेतत्-अनन्त-३० रोदितमिति ॥

१ द्रष्टव्यमाद्यस्य खण्डस्य ३२तमं पृष्ठम् । २ 'संसार्युत्तररूपे॰' इति ग-पाठः । ३ 'मुक्तस्य संसारि॰' इति ख-पाठः । ं ४ आद्ये खण्डे ३२तमे पृष्टे ।

यचोक्तम्ं-'किश्वानेकान्तवादिनो मानमपि न मानमेव, स्यान्मानमिति तत्त्वनीतेरित्थं तदाभासमिष, ततश्चैवं तदतदात्मके प्रमाणप्रमेयरूपे सर्वसिन्नेवास्मिन् वस्तुतत्त्वे विरोधाभाजि अस्य तदतद्वादिनो निष्करुंङ्कमितसमुत्प्रेक्षितसृत्यायानुसारतः सर्वमेव प्रमाणप्रमेयादि प्रतिनियतं न घटते' इति एतदप्ययुक्तम्, अनेकान्तवादापरिज्ञानात्, प्रलापमात्रत्वात्, तज्ज्ञाने सत्यस्याप्रवृत्तेः। तत्र यत्
तावदुक्तम्-'अनेकान्तवादिनो मानमिप न मानमेव' इत्यत्र सिद्धश्वाध्यता, विजातीयादिमानान्तरत्वेनामानत्वात्, अन्यथा तदभावप्रसङ्गात् इतरेतररूपतापत्तेः। तथाहि-प्रत्यक्षं प्रत्यक्षमानत्वेन मानम्,
अनुमानादिमानत्वेनामानम्; एवमनुमानाद्यपि; अन्यथा तत्प्रतिनियतत्वाभाव इति स्थान्मानमिति शोभनेव तत्त्वनीतिः, कथित्रित्

#### (स्वो० व्या०)

पद्योक्तिमिलादि। यचोकं मूलपूर्वपक्षे निकश्चानेकान्तवादिन इलादि यावत् सर्वमेव प्रमाणप्रमेयादि प्रतिनियतं न घटते इति एतद्प्ययुक्तम् अघटमानकम् । कथमिलाह अनेकान्तवादापरिज्ञानात्, अत एव प्रलाप-मांत्रत्वात् तज्ज्ञाने सति अनेकान्तवादपरिज्ञाने सति अस्य अप्रयुक्ति । एति द्वेशेषेणोपदर्शयन्नाह नित्रत्वोदि । तत्र यत् तावदुक्तं स्त्रपूर्वपक्षे अनेकान्तवादिनः नविदाः किमिलाह मानमपि न मानमेवे त्यत्र सिद्धसाध्यता। कथमिलाह विजातीयादिमानान्तरत्वेन प्रत्यक्षेऽधिकृतेऽनुमानमानान्तरत्वेन अमानत्वात् । 'आदि'शब्दात् सजातीयव्यक्त्यन्तरमानत्वपरिग्रहः । इत्यं चैतदङ्गीकर्त्तव्यमिलाह अन्यथेलादि । अन्यथा एवमनभ्युपगमे तदभावप्रसङ्गात् विविद्षतमानाभावप्रसङ्गात् । प्रसङ्गञ्चेतरेतररूप- स्त्रातीयादिमानान्तरत्वेनामानत्वमुपदर्शयति तथाहीलादिना। तथाहीत्युपप्रदर्शने । प्रत्यक्षां प्रत्यक्षमानत्वेन मानम्, अनुमानादिमानत्वेन अमानम् । एवमनुमानाद्यपि खगतेनैव मानसे, अनुमानादिमानत्वेन त्वमानमिति । अन्यथा एवमनस्युपगमे तत्प्रतिनियतत्वाभावः –प्रत्यक्षादेर्नियतत्वाभावः ।

<sup>9</sup> प्रथमे खण्डे ३२तमे पृष्ठे ३३तमे च। अत्र 'प्रमाणप्रमेयादि' इति पाठो नास्ति, किन्तु 'प्रमाणादि' इति पाठः। २ आदो खण्डे ३२तमे पृष्ठे। ३ प्रथमे खण्डे ३२तमे पृष्ठे ३३तमे च। ४ 'सति अस्य अनेका॰' इति क-पाठः। ५ प्रथमे खण्डे ३२तमे पृष्ठे १

खव्यक्तिमानत्वेन मानत्वात्, मानान्तरमानत्वेन त्वमानत्वात् ॥ इत्थं तदाभासमपि भावनीयम्, तस्याप्यनेकात्मकत्वात् विसं-वादेन तदाभासताया व्याप्तेः, तन्नाव्यभिचारेण मानलक्षणयोगः । तस्यापि ज्ञेयत्वात् ततस्तत्प्रतीतेश्चेति भावना ॥

न च प्रमेयवद्परिच्छित्त्यात्मकमेवैतत्, तथाऽप्रतीतेर्लोकादिविरो-धात् अदृष्टविश्रमप्रतीत्यात्मकतया तु तदाभासता ॥ एवं हेत्वाभासेऽप्यसिद्धादौ साध्यविपर्ययप्रतिबद्धतया तत्र हेतु-

(स्रो० व्या०) इति-एवं स्यान्मानं-कथित्रन्मानं स्वगतमानत्वेनैव। इति-एवं शोभनैव तत्त्वनीतिः। एतदेवाह-कथित्रत् स्वव्यक्तिमानत्वेन मानत्वात्, मानान्तरमानत्वेन त्वमानत्वात् इति॥

इत्थम्-एवं तदाभासमपि-प्रमाणाभासमपि भावनीयं तदतदात्मकमेव ।
कथिमत्याह-तस्यापि-तदाभासस्य । किमित्याह-अनेकात्मकत्वात् ,तदतदात्म-१५
कत्वादित्यर्थः । एतदेवाह-विसंवादेन,विषयगतेनेति प्रक्रमः । तदाभासतायाःप्रमाणाभासताया व्याप्तेः । किमित्याह-तन्न-विसंवादे अव्यभिचारेण हेतुना
तदाभासतायाः । किमित्याह-मानलक्षणयोगः स्वव्याप्यगमकत्वात् । तस्यापीत्यादि । तस्यापि-विसंवादस्य ज्ञेयत्वात् तथाज्ञायभानत्वेन ततः-तदाभासात् तत्प्रतीतेश्च-विसंवादप्रतीतेश्च यथावस्थितज्ञेयाधिगमनिमित्तं च मानिमिति भावना ॥ २०

न चेत्यादि। न च प्रमेयवदिति निदर्शनं व्यतिरेकि, अपरिच्छित्त्यात्मक-मेव-एकान्तेन एतत्-तदाभासम्। कुत इत्याह-तथाऽप्रतीतेः-अपरिच्छित्यात्म-कत्वेनाप्रतीतेः। अप्रतीतिश्च लोकादिविरोधात्, लोकसमययुक्तिविरोधादित्यर्थः। अदृष्टेत्यादि। अदृष्टात्-कर्मणो विभ्रमः अदृष्टविभ्रमः, तत्प्रधाना प्रतीतिः तदा-तमकत्या पुनः कारणेन तदाभासता-मानामासता परिच्छित्त्यात्मकत्वेऽपि॥ २५

एवं सामान्येन मानाभासस्य कथित्रन्मानतामभिधायाधुनाऽनुमानाभासमिषकृत्यः आह-एविमत्यादि। एवम्-उक्तनीत्या हेत्वाभासेऽपि। किम्भूते इत्याह-असि-द्धादौ-असिद्धानैकान्तिकविरुद्धे साध्यविपर्ययप्रतिबद्धतया कारणेन तन्न-(बवरणम्)

(१७) प्रमाणाभासताया व्याप्तेरिति । सर्वमिप प्रमाणाभासं विषयविसंवादेन ३० व्याप्तमित्यर्थः । ततो विसंवादे साध्ये प्रमाणाभासमिप प्रमाणमित्यायातमिति ॥

<sup>9 &#</sup>x27;तया व्याप्तेः' इति ग-पाठः । २ 'मानत्वेनामान॰' इति ङ-पाठः । ३ 'वादेन अव्यक्ति॰' इति क-पाठः १ ४ 'ख्वयापकत्वात' इति क-पाठः । ५ 'प्रतीतेः परि॰' इति ङ-पाठः । अनेकान्त• ३०

# (मूलम्.)

त्वेऽन्यत्राहेतुत्वमित्यनेकात्मकता। ततश्चैवं तदतदात्मकमेव प्रमाण-प्रमेयरूपं सर्वं वस्तुतत्त्वम् । न च विरोधभाग्, विरोधासिद्धेः सद-पसदादीनामितरेतरानुवेधात्, अन्यथा तदनुपपत्तेः प्रमाणाविरोधात्, तथैव तत्प्रवृत्तेः, प्रतिनियतत्ववेदनादन्वयव्यतिरेकसिद्धेः, अन्यथा प्रतीत्यभावाद् वस्तुन एवानुपपत्तेः, नियमतो विरोधात्, सर्वत्रैका-न्तवादिनस्तदसंत्तापत्तिलक्षणो विरोध इति निदर्शितं प्रार्क् ॥

एतेनैकदा वस्तुवस्त्वन्तरानापत्तिलक्षणो विरोधः प्रत्युक्तो य १० उच्यते परेः छाया-ऽऽतपवत् शीतोष्णवत् सुख-दुःखवद् वेति । क्कतः ? असमानत्वात् । न हि छाया-ऽऽतपादिवदितरेतराननुविद्धाः

(स्रो० ब्या०)

साध्यविपयेये हेतुत्वे तद्रमकत्वेन अन्यत्र—साध्ये अहेतुत्वमिति—एवं अनेकात्मकता हेत्वाभासेऽपि। तत्रश्चेत्यादि। तत्रश्चेवम्—उक्तनीत्या तदतदात्मक१५ मेव प्रमाणप्रमेयरूपं सर्वं वस्तुतत्त्वम्। न च विरोधभागेतत्, विरोधासिद्धेः। असिद्धिश्च सदसदादीनाम्। 'आदि'शब्दान्नित्यात्यादिग्रहः।
किमिलाह—इतरेतरानुवेधात् कारणात्। इत्थं चैतदङ्गीकर्तव्यमिलाह—अन्यथा
र्तदनुपपत्तेः—सदसदाद्यनुपपत्तेः तथा प्रमाणाविरोधात्। अविरोधश्च तथेव—
सदसदादिप्रकारेणैव तत्प्रवृत्तेः—प्रमाणप्रवृत्तेः प्रतिनियतत्ववेदनात् नेदं सद२० सद्रपताभावे। तथाऽन्वयव्यतिरेकसिद्धेः नेयं नित्यानिलताभावे। इत्थं चैतदङ्गीकर्तव्यमिलाह—अन्यथा प्रतीत्यभावात् कारणात् वस्तुन एवानुपपत्तेः,
नियमतो विरोधात्। एतदेव निगमयति—सर्वत्रेत्यादि। सर्वत्र—सदसदादौ
एकान्तवादिनः किमिलाह—तदसत्तापत्तिलक्षणः—सदाद्यसत्तापत्तिलक्षणः
विरोधः। इति—एवं निद्र्शितं प्राक्-सदसद्रपाधिकारें।।

रः एतेनेत्यादि। एतेन-अनन्तरोदितेन एकदा-एकस्मिन् काले वस्तुनो वस्तन्त-रानापतिर्वस्तुवस्त्वन्तरानापत्तिः सैव लक्षणं यस्य विरोधस्य स तथाविधो विरोधः प्रत्युक्तो य उच्यते परेः-एकान्तवादिभिः। एनमेवाह छाया-ऽऽतपे-त्यादिना। छायाऽऽतपवदिति निदर्शनम्। एवं शीतोष्णवत् सुखदुःखवद् वेति निदर्शनम्। बहुत्वं विरोधन्याप्तिसन्दर्शनार्थम्। कुत्तोऽयं प्रत्युक्त इत्याह-असमान-३० त्वात्। असमानत्वमेवाह-न हि छायाऽऽतपादिवत् प्रतिनियततया इतरेतरा-

९ 'सत्त्वापत्ति॰' इति ग-पाठः । २ प्रथमे खण्डे प्रथमेऽघिकारे । ३ 'नेयं निपाला निस्य॰' इति ङ-पाठः । ४ प्रथमे खण्डे ।

# (मूलम्)

सदसदादयः, तद्वत् केवलानुपलम्भात् तथास्त्रभावत्वात् तथाऽनु-भवसिद्धेरिति छायाऽऽतपानुविद्धा न भवतीति विरोधकल्पनायामपि कः प्रसङ्गः सदसदादिषु? । न ह्यणुरचेतन इति ज्ञानेऽपि तद्वत् ५ तद्विरोधाभिधानं युक्तम्, तत्स्त्रभावभेदोपपत्तेः इस्रेवं शीतोष्णा-दिष्वपि योज्यम्॥

एवं च 'अस्य तदतद्वादिनो निष्कलङ्कमितसम्बद्धेक्षितसम्वाया-नुसारतः सर्वमेव प्रमाणप्रमेयादि प्रतिनियतं न घटते' इति वचनमात्रम्, तदतद्वादिन एव खपरभावाभावोभयात्मकतया भ सर्ववस्तुनां प्रतिनियतत्वसिद्धेः, अन्यथा चासिद्धेः, इतरेतरात्मक-

### (स्रो० व्या०)

ननुविद्धाः सदसदादयः, किन्त्वितरेतरानुविद्धा इति । कुत इसाह—तद्भत्— छाया-ऽऽतपादिवत् केवलानुपलम्भात् सदसदादीनाम् । अनुपलम्भश्च तथास्व-भावत्वात्—इतरेतरानुविद्धस्यभावत्वात् । तथास्वभावत्वं च तथाऽनुभवसिद्धेः १५ इतरेतरानुविद्धसदसदाद्यनुभवोपल्ब्षेः । इति—एवं छायाऽऽतपानुविद्धा न भवति। इति—एवं विरोधकलपनायामपि सलां छाया-ऽऽतपादीनां कः प्रसङ्गः सदसदादिषु लक्षणभेदात् १। एतत्प्रकटनायैवांह न ह्यणुरिलादिना । न ह्यणुः अचेतन इति कृत्वा ज्ञानेऽपि चेतने तद्भत्—अणुवत् तद्भिरोधाभिधानं— चेतनत्वविरोधाभिधानं युक्तम् । कथं न युक्तमिलाह—तत्स्वभावभेदोपपत्तेः २० तयोः—अणु-ज्ञानयोः स्वभावभेदस्तत्स्वभावभेदस्तदुपपत्तेरिति। एवं शितोष्णादि-प्रविपि निदर्शनेषु योज्यम् ॥

एवं चेलादि । एवं च-उक्तनीला अस्य तदतद्वादिनः-साद्वादिनः
निष्कलङ्कमितसमुत्पेक्षितश्रासौ सङ्ग्यायश्च तदनुसारतः-तदनुसारेण ।
किमिलाह-सर्वमेच प्रमाणप्रमेयादि प्रतिनियतं न घटते इति वचनमात्रं २५
निरर्थकं मूलपूर्वपक्षोक्तंमिति। कथमिलाह-तदतद्वादिन एव-अनेकान्तवादिन एव
स्वपरभावाभावोभयात्मकतया कारणेन सर्ववस्तृनां-प्रमाणादीनां प्रतिनियतत्वसिद्धेः कारणात्, अन्यथा चासिद्धेः प्रतिनियतत्वस्थ। असिद्धिश्च

१ 'तत्तिद्विरोधा॰' इति ग्-पाठः। २ द्रष्टव्यं खण्डस्याचस्य ३२तमं पृष्ठं ३३तमं च । अङ्ग 'प्रमाण-प्रमेयादि'इपपाठस्य स्थाने 'प्रमाणादि'पाठः। ३ 'अन्यथा तद्तिद्धः, इतरे॰' इति क-पाठः। ४ द्रष्टव्यमाद्यस्य खण्डस्य ३ २तमं पृष्ठं ३३तमं च।

30

# (मूलम्

स्वेन तत्खरूपहानिप्रसङ्गात्॥

एतेन 'यः पर्यवात्मानम्' इत्ययमपि सङ्ग्रहग्रन्थः प्रत्युक्तः, ' उक्तार्थसङ्ग्रहपरत्वात्, तस्य च निराकृतत्वात्, अतोऽनेकान्ता-त्मक एव वंस्तुतक्त्वे प्रमाणप्रमेयव्यवहारसिद्धिकक्तवत् सकलदोष-विरहादिति ॥

एवमनेकान्तात्मकमिह तत्त्वं दर्शितं मथा छेशात्। जडजनहिताय कृपया गुरुप्रसादाज्ञडेनापि॥१॥ प्रितिपक्षदोषवत्था ये खल्वेकान्तवादयुक्तयाऽपि। विस्मयसुपनीयन्ते त इह जडाः प्रस्तुता नान्ये॥२॥ रे

(स्वो० व्या०)

इतरेतरात्मकत्वेन पररूपाभावाभावेन पररूपप्राप्त्या । इतरेतरात्मकत्वमनेनेतरेतरा-रमकत्वेन तत्स्वरूपहानिप्रसङ्गात् -प्रमाणादिवस्तुस्वरूपहानिप्रसङ्गात् । प्रमाणस्य १५ प्रमेयरूपापत्त्या प्रमेयस्यापि प्रमाणरूपापत्त्या स्वरूपहानिप्रसङ्ग इति ॥

उपसंहरन्नाह-एतेनेत्यादि । एतेन-अनन्तरोदितेन सँवेणैव यः पद्यत्या-त्मानमित्ययमपि सङ्ग्रहग्रन्थः-मूलपूर्वपक्षोपन्यस्तः प्रत्युक्तः । कुत इत्याह-उक्तार्थसङ्ग्रहपरत्वात् तस्य, तस्य च-उक्तार्थस्य निराकृतत्वात् । अतः-असात् कारणात् अनेकान्तात्मक एव वस्तुतत्त्वे किमिलाह-प्रमाण-२० प्रमेयव्यवहारसिद्धिः । कुत इत्याह-उक्तवत्-यथोक्तं तथा । किमिलाह-सकलदोषविरहादिति ॥

उपसंहरन्नाह-एवमिलादि । एवम्-उक्तनीला अनेकान्तात्मकमिह-प्रक-रणे तत्त्वं दर्शितं मया छेशात् छेशेन । किमिलाह-जडमतिहिताय । केन हेतुनेलाह-कृपया । कुतो हेतोरिलाह-गुरुप्रसादात् । किंविशिष्टन मयेलाह-२५ जडेनापि-मन्दबुद्धिनाऽपि ॥ १॥

श्रीषकृतार्थ्रमेव विशेषेण व्याचिख्यासुराह—प्रतिपक्षेत्यादि । प्रतिपक्षदोषवत्या नित्याद्यर्थगोचरया ये खलु—य एव एकान्तवादयुक्तयाऽपि नित्यस्य क्रम-यौग-पद्याम्यामर्थिकियाविरोधादिलक्षणया प्रतिपक्षदोषवती चेयमनित्यस्यापि तथैव तद्धि-रोधादिति विस्मयसुपनीयन्ते ये तथाविधालोचनारहिताः त इह—प्रक्रमे जडाः ३० प्रस्तुताः, नान्ये—एकान्ताभिनिविष्टा अभिगृहीतिमिथ्यादृष्टय इति ॥ २ ॥

९ द्रष्टव्यं प्रथमस्य खण्डस्य ३३तमं पृष्ठम् । २-३ आर्या । ४ 'स वैणैव यः' इति ङ-पाठः । ५ द्रष्टव्यं प्रथमे खण्डे ३३तमें पृष्ठम् । ६ 'अधिकृतार्यार्थमेव' इति ङ-पाठः ।

94

20

74

# (मूलम्) प्रतिपक्षदोषदर्शनविधिना राक्यं च कर्तुमेतेषाम्। सद्घोधहितं प्रायः कृपाऽप्यतः सङ्गतैतेषु॥ ३॥१

(स्वो० व्या०)

प्रतिपक्षेत्यादि। प्रतिपक्षदोषदर्शनविधिना निरन्वयनाशपक्षे तदुत्तराहेतुक-त्वाद्यापत्तिरुक्षणेन शक्यं च कर्तुमेतेषां—प्रस्तुतजडानां किमित्याह—सद्-वोधहितं प्रायः—बाहुत्येन कृपाऽप्यतः कारणात् सङ्गता मोहासुखसंवेगसुत-कृपात्यागतः अन्यहितसुतत्वेन एतेषु—अधिकृतजडेषु ॥ ३॥

#### (विवरणम्)

(८-९) मोहासुखसंवेगयुतकृपात्यागतोऽन्यहितयुतत्वेनेति । इह त्रिविधः संवेगः-मोहगर्भः असुखगर्भः संज्ज्ञानगर्भश्चेति । तथा च पठन्ति-

ततः मोहयुक्तस्यासुखयुक्तस्य प्राणिनो यः संवेगस्तयुक्ता याऽसौ ऋपा तस्याः सागतः-परिहारात् सकाञाद् यदन्यत् छक्षणैर्माभ्यां ऋपाभ्यां तृतीयकेपाछक्षणं हितं तयुतत्वेनेति ॥

१ आर्या। २ 'सज्ञान॰' इति च-पाठः। ३ अनुष्टुप्। ४ 'संवेगश्व वैराग्यं इष्टतर॰' इति च-पाठः। ५ 'वर्तेता' इति ख-च-पाठः। ६ अनुष्टुप्। ७ 'उद्घगकृषिदाद्यमात्म॰' इति ख-च-पाठः। ८ 'आर्ते ध्यानं यदो' इति च-पाठः। ९ अनुष्टुप्। १० 'सम्बन्धेह' इति च-पाठः। ११-१२ अनुष्टुप्। १३ 'निमेनो' इति च-पाठः। १४ 'वाह्येने स्थादिना' इति च-पाठः। १५ अनुष्टुप्। १६ 'दर्शनम्' इति च-पाठः। १७ अनुष्टुप्। १८ 'मात्रां कृपाभ्यां' इति च-पाठः। १९ 'क्रियालक्षणं' इति ख-पाठः।

Ų

# ( मूलम्.)

जातो गुरुपसादादेतत्सम्पादने समर्थोऽहम् ।
न च चित्रं सत्सङ्गो ह्यसतोऽपि न निष्फलो भवति ॥ ४॥ ध्मन्दनयनोऽपि लोके सहस्ररिमप्रभावतो नियमात् ।
पर्यित किश्चिदवितथं वस्तुनि सर्वत्र सिद्धमिदम् ॥ ५॥ धमे सहस्रोगेनापि च न यतो मे तदनुरूपबोधाप्तिः ।
स्वकृतापराधतस्तज्जड एवासीत्यसन्दिग्धम् ॥ ६॥ धमे

### (स्बो० व्या०)

जात इलादि। जातः निष्पन्नः गुरुप्रसादात् हेतोः एतत्सम्पादने सद्धोष-हितसम्पादने समर्थोऽहं गुरुप्रसादसामर्थ्यमेतत्। न च चित्रमेतत्। सत्सङ्गो यसात् असतोऽपि पुंसो माहशस्य न निष्फलो भवति, किन्तु सफल एव भवतीति॥ ४॥

अधिकृतमेव दृष्टान्तेन समर्थयन्नाह मन्देत्यादिना । मन्दनयनोऽपि-प्रमाता अधिकृतमेव दृष्टान्तेन समर्थयन्नाह मन्देत्यादिना । मन्दनयनोऽपि-प्रमाता अधिकृतमेव लोकेऽस्मिन् सहस्ररिमप्रभावतः—आदित्यप्रमावेन नियमात् पद्यति किश्चित् । तथाविधं धर्मजातं अवितथं—यथावस्थितमेव वस्तुनि— स्थाणवादौ सर्वत्र सिद्धं—प्रतिष्टितमिदं ठोक इति ॥ ५॥

सद्गुर्वित्यादि । सद्वरुयोगेनापि च हेतुना न यतो मे तदनुरूप-बोधाप्तिः-सद्वरुयोगानुरूपबोधाप्तिः । कृतो नेयमधिकृत्याह्-स्वकृतापराधतः-रुखकृतकर्मापराधेन तत्-तस्माज्ञड एवास्मीत्यसन्दिग्धमेतत् ॥ ६॥

### (विवरणम्)

इति श्रीमुनिचन्द्रसूरिविरचितेऽनेकान्तजयपताकोद्द्योतदीपिकावृत्तििटप्प-णके मुक्तिवादाधिकारः समाप्तः । तत्समाप्तौ च समाप्तिमदं निजविनेयरामचन्द्र-गॅणिकृतासन्तान्तरेङ्गसात्वांहास्येन श्रीमदनेकान्तजयपताकावृत्तििटप्पणकम् इति । कष्टो यन्थो मतिरनिप्णा सम्प्रदायो न तादक

कष्टो प्रन्थो मतिरनिपुणा सम्प्रदायो न तादक् शास्त्रं तन्त्रान्तरमतमतं सन्निघौ नो तथापि ।

स्त्रस्य स्मृत्ये परहितकृते चात्मबोधानुरूपं मागामागः परमहमिह च्यावृतश्चित्तशुद्धा ।।

इत्यनेकान्तजयपताकोद्द्योतिटिप्पणकं समाप्तम्। प्रत्यक्षरर्गणनया टिप्पणकस्य ३० मानं प्रंथाप्रं ै२००० ॥

१-३ आर्यो। ४ 'गणितात्मन्ता' इति च-पाठः। ५ 'रङ्गथाय्येन श्री॰' इति ख-पाठः; च-पाठस्तु रङ्गथाय्येन श्री॰। 'रङ्गसाहाय्येन' इति स्यात्। ६ 'मागामागः पमहामिह व्यापृतिश्चलः 'इति ख-पाठः। ७ मन्दाङ्गान्ता। ८ 'गणनायां' इति च-पाठः। ९ '१० ५०' इति च-पाठः।

### (मूलम्)

न च तस्यैवायं खलु दोषो यद् विषययोग्यतासहकाः।
कृत एव हि तेन गुणः खवीर्यतः समिषको मन्ये॥ ७॥ अलोच्यमतो ह्येतत् प्रकरणमजडरिप प्रसादपरैः॥
जडजनहितार्थमेते शिष्टाहतवल्लभाः प्रायः॥ ८॥ अभ्यर्थना पुनरियं तत्स्मृतये प्रकरणसमाप्तौ॥ ९॥ अभ्यर्थना पुनरियं तत्स्मृतये प्रकरणसमाप्तौ॥ ९॥ कृत्वा प्रकरणमेतद् यदवासं कुशलमिह मया तेन।
मात्सर्यदुःखविरहाद् गुणानुरागी भवतु लोकः॥ १०॥ वि

### (स्वो० व्या०)

न चेत्यादि । न च तस्यैव-सद्धरोरयं खलु दोषः यत्-यसात् विषय-योग्यतासहद्याः-कर्मयोग्यतानुरूपः कृत एव तेन-गुरुणा गुणः ख-वीर्यतः-आत्मसामर्थ्यात् समधिको मन्ये एवमहमिति ॥ ७॥

आलोच्यमित्यादि । आलोच्यम्-आलोचनीयमतः-अस्मात् गुरुकृतगुणात् १५ हि-यस्मादर्थे अस्य च व्यवहितः सम्बन्ध इति दर्शयिष्यामः । किमालोच्यमित्याहएतत् प्रकरणम् । कैरित्याह-अजडैरपि-प्रकरणकाराद् निद्वतमैरपीत्यर्थः ।
किम्भूतैरित्याह-प्रसादपरैः प्रकरणकारे इति । किमर्थमित्याह-जडजनहितार्थम् ।
कथमेतदालोचनात् तद्धितमित्याह-एते-जडा यस्मात् शिष्टाहतवस्त्रभाः प्रायः परप्रत्ययेन प्रवृत्तेः ॥ ८॥

न चेत्यादि । न च शिष्टानां-महात्मनामुचिते कर्तव्ये स्विलितम्, भविति इति शेषः । किंविशिष्टानामित्याह-परिहतिनबद्धकक्षाणाम् । वस्तुतः परिहतिनिबद्धकक्षत्वमेव शिष्टानां शिष्टत्वम् । यद्येवं किमर्थमेषां प्रकरणाठोचनं प्रति प्रार्थना इत्याशक्षापोहायाह-अभ्यर्थना पुनिरयं-प्रकरणाठोचनगोचरा तत्स्मृतये-शिष्टस्मृत्यर्थं मङ्गठखुद्धा प्रकरणसमासौ ॥ ९॥

अवसानमङ्गलार्थमिति योऽर्थः खभूमिकौचित्यतः प्रकरणकारः समान्य प्रकरणं कुशलयोगोऽयमिति प्रणिधानमाह कृत्वेत्यादिना । कृत्वा प्रकरणमेतत्—अने-कान्तज्यपताकाख्यं यदवाप्तं कुशलं—पुण्यं शुभयोगासेवनेन इह—लोके मयेत्यात्मिनिर्देशः तेन—कुशलेन कथं भवत्वित्याह—मात्सर्यदुःखविरहात्—मात्सर्यदुःखविरहेण गुणानुरागी—गुणप्रमदसङ्गतो भवतु लोकः सर्व एव १॥१०॥ ३०

१-४ आर्या ।

# (मूलम्)

नमः श्रुतदेवतायै। समाप्तं चेदम्नेकान्तजयपताका रूपं प्रकरणम्। कृतिरियं श्वेतिभक्षश्रीहरिभद्राचार्यस्येति॥

( खो० व्या० )

प्रणिधानमेतिदिदं वाऽनुभूयमानावस्थोचितं तत्त्वतस्तदर्थाभावेऽपि कुश्रठाशयकारि आरोग्यबोधिठाभप्रार्थनाकल्पमिति विद्वद्भिः परिभावनीयम् ॥

नमो वाग्देवतायै भगवत्यै ॥

समाप्तं चेदमनेकान्तजयपताकारूयं प्रकरणं कृतिर्धर्मतो जा(या)कि-नीमहत्तरास्नोराचार्यस्य हरिभद्रस्रेः । टीकाऽप्येषाऽवचूर्णिका भावार्थ-अभाश्रावेदनी नाम तस्येवेति ॥

> नमोऽस्त्वनभियुक्तेभ्यो मन्दधीभ्यो विशेषतः । यत्प्रभावाद् द्वयमंपि जन्थकारत्वमागता ॥ १॥

इति श्रीमदनेकान्तजयपताका सेमाप्ता । ग्रन्थाग्रं ८२५० ॥

९ 'चार्यश्रीहरि॰' इति জ-पाठः। २ 'समाप्ताः छ ॥ अनेकान्तजयपताकावृत्तिः संपूर्णम् ॥ शुभ(मं) भवतु ॥ कल्याणसस्तु ॥' इति জ-पाठः।

मितबौद्धाः! शुद्धा प्रभवित कथं साऽद्य भवता विचारश्चावीकाः! प्रचरित कथं चारुचतुरः!। कुतर्कस्तर्कज्ञाः! किमिप स कथं तर्कयित यः सित स्याद्वादाङ्गे प्रकटहिरभद्रोक्तवचने॥१॥

ग्रावग्रन्थिप्रमाथिप्रकटपदुरणत्कारवारभारतुष्ट-प्रेञ्चदर्षिष्ठदुष्टप्रमद्वशभुजास्कालनोत्तालवालाः। यद् दृष्ट्वा मुक्तवन्तः स्वयमतनुमदं वादिनो हारिभद्रं तद् गम्भीरं प्रसन्नं न हरति हृदयं भाषितं कस्य जन्तोः?॥२॥

यथास्थिताईन्मतवस्तुवेदिने
निराकृताद्येषविपक्षवादिने । १०
विदग्धमध्यस्थन्म्हतार्ये
नमोऽस्तु तसौ हिरिभद्रसूर्ये ॥ ३॥
सितपटहरिभँद्रग्रन्थसन्दर्भगर्भं
विदितमभयदेवं निष्कलङ्काकलङ्कम् ।
सुगतमतमथालङ्कारपर्यन्तमुचैन १५
स्त्रिविधमपि चं तर्क वेत्ति यः साङ्क्य-भद्दौ ॥४॥

श्रीमत्सङ्गमसिंहसूरिसुकवेस्तस्यां ङ्किसेवापरः शिष्यः श्रीजयसिंहसूरिविदुषस्त्रेलोकाचूडामणेः। यः श्री नागपुँर प्रसिद्धसुपुरस्थायी श्रुतायागतः श्लोकान् पश्च चकार सारजडिमाऽसौ यक्षदेवो सुनिः॥५॥ १०००

समाप्तं चेदमनेकान्तजयपताकासूत्रं सम्पूर्णमिति ग्र०३७५० श्रीरस्तु॥

१ 'विचारश्चार्वाकः प्रचरित' इति क-पाठः । २ शिखरिणी । ३ 'तहम्मीरप्रसन्नं' इति ग-पाठः । ४ सम्धरा । ५ वंशस्थविलम् । ६ 'महं प्रन्थ॰' इति ग-पाठः । ७ 'वत्तार्क तेत्ति य साङ्क्य॰' इति क-पाठोऽशुद्धः । ८ मालिनी । ९ 'स्यांहिसेवा॰' इति ग-पाठः । १० 'पुरे प्रसिद्ध' इति ग-पाठः । १० ततस्थाने ग-प्रतौ पाठोऽयम्-'इति अनेकान्तजय-पताकाख्यं प्रकरणम् ॥श्रीः ॥' अनेकान्त ३१

#### NOTES

#### (VOLUME I)

- P. 1, l. 9. This line or its variant noted in the foot-note may be from the pen of the author or more probably from that of a copyist. Same seems to be the case with l. 10 of p. 2.
- P. 1, l. 10. It was customary for the writers in Samskṛta and Pāïya to commence their work with a salutation or benediction. This is called 'mangala'. The salutation is three-fold according as the deity in question is favourite (iṣṭa), appropriate (samucita) or both. Though our author says in his com. (p. 2²) that Lord Mahāvīra is his favourite deity, he is the appropriate deity, too, as this author is not only a Jaina but a Jaina saint as well and a spiritual descendent of Lord Mahāvīra himself.
- P. 1, 1. 10. 'Jayati' means 'is victorious'. Mammata has used this in the sense 'I salute' in his  $K\bar{a}vyaprak\bar{a}s'a$  (I, 1)<sup>3</sup>; for, whoever is victorious is honoured and saluted for the outstanding merits that led to his success or on the practical principle that 'nothing succeeds like success'. Haribhadra has used 'jayati' in two senses (vide p. 3 of his com.): (i) he subdues—vanquishes and (ii) he surpasses all on account of his gunas. Here the word 'guna' may mean virtue, merit or excellence. The first sense is explained in two ways: (a) the act of subduing which was done in a state prior to the attainment of omniscience or salvation is here figuratively referred to as the present one and (b) the result obtained by vanquishing the karmans is still there; for, the greatness accruing from it has not perished. The second sense is derived by the author on the ground that 'a root in Sk, has more than one meaning'.
- P. 1, l. 10. 'Rāga' means 'attachment', and its complete destruction implies that of dvesa (aversion), too.
- P. I, l. 10. The word 'sarvajña' is explained on p. 3, ll. 25-26 as one who knows everything, subtle, concealed and distant.
- P. 1, 1, 10. Mahāvīra is worshipped by lords of gods i. e. by the sixty-four  $Indras^4$  according to the  $S'vet\bar{a}mbaras$ . This conception is based

1 See pp. 248-249.

- When no number of the volume is mentioned No. I is to be taken as understood till we come to "Notes" on Vol. II, when the reverse is to be assumed.
- 3 In its vṛṭṭṭi Mammaṭa himself says: "जयत्यर्थेन च नमस्कार आक्षिप्यते इति तां प्रति 'अस्मि प्रणतः' इति लभ्यते".
- 4 For details see my "Notes" (pp. 298-299) on Nyāyakusumāñjali.

upon the Jaina doctrine (common with that of the Bauddhas and the Vaisnavas) that 'man in his spiritual perfection is higher than gods'.

- P. 1, ll. 10-11. The first four adjectives in this verse viz. (i) विनिर्जितरागः, (ii) सर्वेद्यः, (iii) त्रिदशनाथकृतपूजः and (iv) सङ्गतवस्तुवादी respectively connote four mūlātis'ayas (fundamental excellences) of Mahāvīra. They are: (a) अपायापगमातिशय, (b) ज्ञानातिशय, (c) पूजातिशय and (d) वचनातिशय also known as वागतिशय. For details see The Jaina Religion and Literature (Vol. II; ch. XIV).
- P. 1, 1.11. According to Jainism there are only four grades of existence (gatis), and they are associated with four types of living beings viz. celestial (deva), human (manusya), infernal (nāraka) and sub-human (tiryac) respectively. So s'iva-gati is only a metaphorical conception, and hence it is at times referred to as the fifth gati. It means a grade of salvation.
- P. 1, l. 11. The word 'vīra' occurring in 'Mahāvīra' is derived in two ways on p. 4, ll. 7-10. They are noted by Maladhārin Hemacandra Sūri in his com. (p. 1b) on Haribhadra's  $\bar{A}vas'yakavrtti$ . While doing so, he has quoted the following verse:—

"विदारयति यस्तर्भे तपसा च विराजते । तपोवीर्येण युक्तश्च तसाद् 'वीर' इति स्मृतः॥"

Mahāvīra is the name of the 24th—last Tīrthankara of the Jainas that flourished in India in this present 'Huṇḍā' avasarpiṇī. He attained omniscience on the bank of the Rjupālikā river (see p. 198). He lived from 599 B. C. to 527 B. C.<sup>2</sup> For his life see JRL (Vol. I, pp. 20-23).

- P. 1, l. 13. 'Nyāya', a homonym³, here means a rule.
- P. 1, 1, 14. Karman is the foreign element—the fine matter attracted and amalgamated by an embodied soul while carrying on an activity physical, vocal or mental. For details see *The Doctrine of Karman in Jaina Philosophy* (pp. VIII & XI-XII) and JRL (Vol. I, ch. XIII).
- P. 1, l. 17. The word 'sātmya' is explained-defined on p. 7 as 'that whereby an individual experiences happiness even when food, drink etc. are opposed to his or her nature'.
- P. 1, l. 20. By 'jada' are meant those persons who are dull in intelligence (vide p. 8, 1. 13) but who are all the same open to correction (vide Vol. II, p. 236, l. 30).

<sup>1</sup> These very adjectives in this order occur in the opening verse of *Dhammasangahani*. The propriety of each of them is discussed by Malayagiri Sūri in his com. (pp. 2a-3a) on this work.

<sup>2</sup> See intro. (p. XII, fn. 3).

<sup>3</sup> I use this word in the sense of anekārthin i.e. one having more than one meaning. Thus it is a multi-meaning word.

P. 1, l. 21. The text is styled as 'prakarana' on this page and on pp. 2, 3, 8 and 10 and in Vol. II on pp. 236, 239 and 240. 'Prakarana' here neither stands for a dramatic work as defined in Bharata's Nāṭyas'āstra (XVIII, 45) nor for a chapter—a division of a work; but it connotes a work in general. It is defined on p. 9 ll. 14-15. In Saptapadārthī 'prakarana' is defined as under:—

"शास्त्र<mark>ेकदेश</mark>सम्बद्धं शास्त्रकार्यान्तरे स्थितम् । आहुः 'प्रकरणं'नाम प्रन्थमेदं विपश्चितः॥"

The author has referred to himself as 'prakaranakāra' on p. 2, l. 23; p. 3, l. 6; p. 8, l. 9 of Vol. I and on p. 239, ll. 17, 18 & 26 of Vol. II and as 'granthakāra on p. 8, l. 18 of Vol. I and on p. 168, l. 24 of Vol. II.

Looking to the available treatises of the Jainas, Haribhadra seems to be the first amongst them to name his work as 'prakarana'. For, we have no knowledge of any work or works of his predecessor or predecessors which have been styled by the author himself as 'prakarana'. Gandhahastin Siddhasena Gani in his com. (pt. II, p. 78) to Vācakavarya Umāsvāti's Tattvārthādhigamasūtra (VII, 10) and its svopajña Bhāsya, mentions S'aucaprakarana as one of the treatises composed by Umāsvāti. But it remains to be ascertained whether this work was so named by Umāsvāti himself or not. He has, no doubt, used the word 'prakaraṇa' in his Bhāsya (p. 93) as already noted in the intro. (p. XIII) of Vol, I of AJP.

The word 'prakaraṇa' is explained in another context by Vādin Deva Sūri in his Syādvādaratnākara (p. 7) as under:—

''वर्णीतमकं पदम्। पदातमकं सूत्रम्। सूत्रसमूहः प्रकरणम्। प्रकरणसमूहो यथासमयं परिच्छेदो वा पदो वा आह्निकं वा अध्यायो वा तत्समृहश्च शास्त्रमिति शास्त्रव्क्षणम्।''

The word pagarana (Sk. prakarana) occurs in Visesāvassayabhāsa (v. 1115¹), and the commentator Hemacandra explains it as a division of a work. Similarly 'payarana' is met with, in the svopajna vṛtti² of Siddhahemacandra (VIII, 1, 246). There it means a topic as is the case with this word 'prakaraṇa' occurring on p. 303 of AJP.³

P. 1, l. 22. The author has here referred to himself in the plural number; but he has given no explanation about it on p. 8, l. 18. He has used the plural number for himself several times e. g. on pp. 38, 59, 65, 78, 79, 81, 82, 125, 152, 186, 237, 244, 274, 279<sup>4</sup>, 286, 302, 324, 327, 351, 362,

तदणुसरता सुहं चिय घेष्पइ गहियं इदं गेज्झं ॥ १११५ ॥"

2 "जुम्हदम्ह-पयरणं ॥ २४६॥" It means the topic of the declension of शुक्तद and असाद.

4 Here (p. 279) the word 'असाभि:' is explained in l. 3 as जैने:, and the same is done in Vol. II, p. 206, l. 14.

<sup>1 &#</sup>x27;'पय-वक्क-पगरण-ज्झाय-पाहुडाइनियतक्कमपमाणं।

<sup>3</sup> For discussion about 'prakaraņa' in Gujarātī see my article "Prakaraņa" published in "Jaina dharma prakāša" (Vol. LXII, No. 7, pp. 240-244).

371, 376, 394, 399 & 401 and in Vol. II on pp. 13, 41, 48, 51, 58, 68, 113, 131, 133, 205, 209, 222 & 239. The plural number does not betray his egoism; for, it is intended to suggest that there are good many persons who sail in the same boat as the author. In S'āstravārtāsamuccaya (v. 28), the com. (p. 21a) on Dasaveyāliya, that (p. 61) on Nandī, and that¹ (p. 9) on Nyāyapraves'aka our author has used the plural number. The pertinent lines are: "उपरिष्ठाद् वह्यामः", "अवक्यके वह्यामः" and "द्शिविष्यामः" respectively. Umāsvāti, too, has referred to himself in the plural number in his Bhāṣya (pp. 350 and 427) on TS (V, 22 & 27). Kalikālasarvajña Hemacandra has done so in Anyayogavyavacchedadvātrims'ikā (v. 31) and in the svopajña laghuvrtti on Siddhahemacandra (I, 1, 1, & VII, 1, 1). Of these the first case is ingeniously explained in Syādvādamañjarī. As regards the second there is a tippaṇa as under:—

"'प्रणिद्धमहे' इत्यत्र बहुवचनं ध्येयगुणवाहुल्यात् कर्तुंस्तदभेदेन, 'अविशेषणे द्वौ चासादः' इति (२-२-१२२) स्त्रेण वा निर्दोषमस्ति, नाचार्यगर्वधोतकामिति वेद्यम् ।"

Pṛthvīdhara in his com. on *Mṛcchakatika* has referred to himself in plural in the opening verse. It runs as under:—

#### "शेमुषीप्रौडजीवातुर्विवृति**र्मृच्छकटिके ।** पृथ्वीधरेक्षिकीर्षद्भिर्गणेशो गण्यते गुरुः ॥"

Now a days even editors use the plural number in their editorials.

- P. 2, l. 4. 'Nyaksena' means in extenso. This word occurs in Vol. II on p. 176, l. 21.
- P. 2, 1. 6. The word 'sthūra' occurs on pp. 102, 155, 157, 175, 178, 183, 184, 186, 366, & 376–378. But its meaning is not given in its  $vy\bar{a}khy\bar{a}$ . On p. 178, l. 19 it is merely suggested. Haribhadra has rendered 'thūlaga' occurring in  $Pa\bar{n}easuttaga$  (II) as 'sthūra' in his com. (p. 9a) on it. It is also used by other writers who flourished after him e. g. by Siddharsi in his com (pp. 30 & 32) on  $Ny\bar{a}y\bar{a}vat\bar{a}ra$  and by Malayagiri Sūri in his com. (p. 91) on  $Nand\bar{v}$ . Sādhusundara Gaṇi mentions it as a synonym of 'sthūla' (gross) in his  $S'abdaratn\bar{a}kara$  (III, 72). The pertinent verse is as under:—

#### "अपिचतोऽथार्हणायां पूजा पूज्याऽथ पीनके । बहुलो बहलः स्थूर-स्थूलै पीवा सपीवरः ॥ ७२ ॥"

P. 2, l. 12. 'S'ista' means a magnanimous-minded personality. See p. 239, ll. 6 & 7 of Vol. II, where this word is explained as 'mahātman'. As stated there his quality of being 's'ista' lies in his being ever ready to do good to others. 'Samaya', a homonym, here means a convention, practice. So 's'isṭānām samayaḥ' means 'practice of the good and the respectable' i. e. to say the authority of good usage. It is thus equal to 's'isṭācāra'. The duty of salutation is based upon it. The lines 'तत्र शिष्टानामयं विवित्तायकोषशान्तये' occurs in the com. (p. 1b) on Pañcavatthuga and that (p. 1a) on S'āstravārtāsamuccaya.

<sup>1</sup> On p. 10 we have 'ਜਿਣੀ ਮਟਬਿਆਸ:'.

P. 2, l. 12. The phrase 'vighna-vināyaka' occurs in Haribhadra's com. (1a) on Dasaveyāliya, in his com. (p. 1) on Anuogaddāra, in his com. (p. 582a) on Āvassaya, in his com. (p. 1b) on Pañcavatthuga etc.

P. 2, 1. 12. 'Prayojana' means 'purpose'. The word 'ādi' occurring in 'prayojanādī' stands for the other three requisites (anubandhas¹)-the necessary elements of a literary work viz. adhikārin² (the person qualified to study), abhidheya (subject-matter) and sambandha (connection). The adhikārin here is the group of persons already put on a wrong scent by the propounders of absolute one-sideness (ekānta-vāda) but who are at the same time open to correction. The abhidheya is the refutation of this absolutism (vide p. 9) and establishment of anekānta-vāda or the doctrine of 'many-in-one' or 'one-in-many'. The sambandha between the subject (which is here identical with 'purpose') and this work, is that of the type of 'sādhya-sādhana'. The anantara-prayojana (immediate purpose) of the author is the same as abhidheya viz. refutation of the allegations against anekāntavāda, and the paramparā-prayojana (ultimate purpose) is dharma. In the case of the listeners i. e. here students, the immediate purpose is acquisition of the knowledge of this work and that in the end, dharma.

The author wishes to lay special stress on 'purpose'; for, it is this that forms the principal factor in all activities, and hence he has specifically mentioned it. The far-sighted persons do not proceed to do any act without knowing the purpose for it. This idea is beautifully expressed by Kumārila in his Mīmāmsās'lokavārtika (p. 4) as under:—

'सर्वस्येव हि शास्त्रस्य कर्मणो वांऽपि कस्यचित्। यावत् प्रयोजनं नोक्तं तावत् तत् केन गृह्यते?॥ १२॥"

Cf. "प्रयोजनमनुद्दिस्य न मन्दोऽपि प्रवर्तते"—Ibid., p. 653

In the com. (p. 1b) on  $\bar{A}vassaya$  Malayagiri Sūri has quoted the following verse:—

"प्रेक्षावतां प्रवृत्यर्थं फलादित्रितयं स्फुटम्। मङ्गलं चैव शास्त्रादौ वाच्यमिष्टार्थसिद्धये॥"

Here phala stands for 'prayojana', and 'ādi' implies sambandha and viṣaya. As regards sambandha (connection) it is of various kinds. For instance in Kāvyaprakās'a the connection between the purpose and the subject is kārya-kāraṇa-bhāva.

Malayagiri Sūri in his com. (p. 2a) on Āvassya has pointed out two types of connection; for, he says: "सम्बन्धस्तु द्विभा उपायोपेयमानलक्षणो गुर्रेपर्वेक्सलक्ष्मणश्र".

Devendra Sūri in his com. (p. 1) on Kammavivāga (v. 1) has noted three types of connection. The pertinent line is: "सम्बन्धस्त्वर्थापत्तिगम्यः, स च उपायोपेयलक्षणः साध्यसाधनलक्षणो गुरुपर्वक्रमलक्षणो वा स्वयमभ्यूह्य इति।".

<sup>1 &</sup>quot;तत्र अनुबन्धो नाम अधिकारि-विषय-सम्बन्ध-प्रयोजनानि"— Vedāntasāra (p. 3) Cf. 'सम्बन्धश्राधिकारी च विषयश्च प्रयोजनम् ।

विनाऽनुबन्धं यन्थादौ मङ्गलं नैव शसते॥"

<sup>2</sup> See p. 248, fn. 2.

Haribhadra has noted on p. 9 the second type of connection. Amongst the S'vetāmbara writers• he is perhaps¹ the first to mention the requisites², whereas Nyāyācārya Yas'ovijaya Gaṇi is practically the last celebrated writer to deal with this subject (vide his com. on Kammapayadā).

In  $M\bar{\imath}m\bar{a}m\bar{s}\bar{a}s'lokav\bar{a}rtika$  (v. 12–25) there is exposition of anubandhas. For further details see Kamalas'īla's  $Pa\bar{\imath}jik\bar{a}$  (pp. 1–10) on Tattvasangraha and its English translation (Vol. I, pp. 3–15) by Dr. Ganganath Jha. Has Arcata discussed this topic in his com. on Hetubindu?

P. 2, l. 15. Here Haribhadra refers to himself in the third person for, it was a fashion of writers especially who elucidated their own work by means of a gloss or so. Kullūka Bhatta on  $Manusm_iti(1,4)$  has made the following observation:

"प्रायेण आचार्याणामियं होती यत् स्वाभिप्रायमि परोपदेशमिव वर्णयन्ति। अत एव 'कर्माण्यपि जैमिनिः फलार्थस्वात्' इति जैमिनेरेव स्त्रम्। अत एव 'तदुपर्यपि बादरायगः सम्भवात्' इति बादरायणस्येव शारीरकसत्रम्।"

Medhātithi on the same has said the same thing :

"प्रायेण अन्थकाराः स्वमतं परोपदेशेन बुवते."

P. 2, Il. 17-18. The source of this quotation remains untraced. It occurs in Kotyācārya's com. (p. 2) on Visesto and in various Jaina works of a later date than this. Some of them are noted by me in the article "The date of composition and authorship of a well-known verse in Sanskrit" published in "The New Indian Antiquary" (Vol. I, No. 5, pp. 340-341) and in "एक प्राचे अवहोक्स" published in JSP (Vol. III, No. 12). In the svopajāa com. (p. 2) on Utpādādisiddhiprakaraņa Candrasena Sūri has written the following line before giving this quotation:—

"श्रेयोभूतं हि सम्भवद्विष्टं भवति "न स्वयं श्रेयोभूतं तत्र विष्टः स्वत एव न सम्भवति".

P. 2, Il. 23-24. Here a question is raised as to why the author praises his favourite deity. If the answer is that it is with a view to warding off obstacles, it may be argued that it is not correct; for, in spite of such an eulogy one meets with an obstacle, and at times even in its absence, there is no obstacle to be faced. This argument is refuted by saying that we should take into account the extent of the eulogy as compared with the intensity of an obstacle or obstacles. Cf.  $Mukt\bar{a}val\bar{\iota}$  and Annambhatta's  $D\bar{\iota}pik\bar{a}$ . The relevant portion from the former is quoted by the late Prof. A. B. Dhruva in his "Notes" (p. 2) to his edition of SM. Here he has

"सीसपवित्तिनिमित्तं अभिषेयपओयणाई संबंधो । वत्तव्वाहं सत्थे तस्सुन्नतं सुणिज्जिहरा॥"

I use this word; for, I do not know the source of the following quotation occurring in Maladhārin Hemacandra's com. (p. 4) on Visesā°:—

Kotyācārya in his com. (pp. 2-5) on Visesā has somewhat dealt with this topic but Jinadāsa Gaņi is silent in his Cunni on Āvassaya.

<sup>2</sup> Out of four, adhikārin is not mentioned by him. Same is the case with his com. on AJP and his com. (p. 9) on Nyāyapravešaka.

discussed the problem of the necessity of the mangalācarana and its modus operandi. Further, he has mentioned the following sources in connection with the mangalavāda:—

Tattvacintāmani, Nyāyakaustubha, Nyāyamañjarī, Muktāvalī and its commentaries.

Prof. A. B. Gajendragadkar has quoted from  $D\bar{\imath}pik\bar{a}$ , Patañjali's  $Mah\bar{a}bh\bar{a}\bar{\imath}ya$  and Abhinavagupta's Locana on Dhvanyalloka (p. 1) in his "Notes" (p. 151) on KP. Here he has said on the basis of these authorities that the mangala removes the obstacles not only of the author but also of those who expound and study it. Thus it is useful to three kinds of people: (i) its author, (ii) its teachers and (iii) its students.

As regards the *Jaina* sources, I may mention *Visesā*°, Guṇadhara's *Kasāyapāhuḍa*¹ and its commentaries and Yativṛṣabha's *Tiloyapaṇṇatti*' (I, 8-27). For other details see my "Notes" on p. 239 of Vol. II of AJP.

P. 3, l. 17. 'अहं चसूर्या' occurs in Kotyācārya's com. (p. 5) on Visesā'.

P. 3, Il. 19-20. Haribhadra as a commentator has here first given the sum and substance (samudāyārtha) of v. 1-10 and has then explained the same word by word (avayavārtha). He has adopted this very method on p. 167 but the opposite one in Vol. II, on p. 29. Instead of the phrase samudāyārtha he has used at times the phrases pindārtha² (p. 350 & Vol. II, p. 167), aidamparya (pp. 364, 370 & 380), bhāvanikā (Vol. II, p. 14) and bhāvārtha (Vol. II, p. 29). Municandra Sūri has used the phrase paramārtha on pp. 306, 332 and 378 and abhisandhi (Vol. II, p. 7) in this sense and akṣarayojanā for avayavārtha on (p. 306).

The method of giving both samudāyārtha and avayavārtha seems to be a favourite one with our author; for, in his several works he has done so, e. g. in Das'avaikālikavyākhyā (p. 9b)³, Nandītīkā (pp. 23-27)⁴ and S'āstravārtāsamuccayavivarana (p. 1b). Various other Jaina commentators, Kotyācārya (vide his com. p. 2 on Visesā³), Abhayadeva Sūri, Drona Sūri⁵ and Vādin Deva Sūri, to mention a few out of many, have adopted this method. Even Candrakīrti, a Bauddha commentator, has done so in his com. (p. 4) on Nāgārjuna's Madhyamakārikā.

P. 4, l. 3. 'S'akra' is the name of the Indra of Saudharma devaloka, one of the heavens according to Jainism.

<sup>1</sup> In the Hindī intro. (pt. I, pp. 86-89) to this Kasāyapāh ida (Vol. I) published along with Yativrsabha's Cunni and Vīrasena's Jayadhavalā we have the discussion of mangalavāda in Hindī.

<sup>2</sup> This may remind a Bauddha scholar of Jinamitra's Nyāyabindupindārtha which was translated into Tibetan in 840 A. D.

<sup>3 &</sup>quot;तस्य च भावत्वादिति गाथास मुदायार्थः । अवयवार्थस्तु सामायिकविशेषविवरणादवसेयः ।"

<sup>4</sup> In Anuyogadvāravivṛti (p. 2) Haribhadra says:
"अस्य स्मुदायार्थोऽनयनार्थेश नन्धध्ययनटीकायां प्रपञ्चतः प्रतिपादित एनेति नेह प्रतिपाद्यत इति !"

<sup>5</sup> See his com. (p. 1b) on Ohanijjutti.

P. 4, l. 3. As'oka, a homonym, here means a kind of tree. Its Pāïya equivalent 'asoga' occurs in *Qvavāïya*. The 'Desī' word for it is 'kankilli' or 'kankelli'. The former occurs in *Supāsanāhacariya* (p. 556) and *Viyārasārapayarana* (v. 461) and the latter in *Rayanāvalī* (II, 12, 404).

According to the convention of the poets this tree puts forth flowers when it receives kicks from young beautiful ladies. See Kumārasambhava (III, 26<sup>1</sup>), Meghadūta (II, 15) and Raghuvanis'a (VIII, 62). The flower of this tree is considered as one of the five arrows of Cupid. In Appendix II (Botanical Notes) to Trisastis'alākāpuruṣacaritra (Vol. II) we have:

"Aśoka, Saraca indica, a tree with beautifull red blossoms which are very fragrant at night".

Some details about this tree are given in "Buddhi-prakās'a" (Vol. 86, No. I, pp. 73-76). On p. 73 it is said that this As'oka tree cannot be identified with the tree known as आसीपाड्य in Gujarātī. This has been discussed in "Kumār" (Nos. 119 & 121).

- P. 4, l. 3. 'Prātihārya' means an act of devotion of those gods who are attached to a Tīrthankara. In Tiloyapannatti (IV, 915–927) there is a description of eight prātihāryas. For explanation see JRL (Vol.II, ch. XIV). For details see my "Notes" (pp. 159–164) on श्रीभक्तामरस्तोत्रनी पादपृतिस्य कान्यसंग्रह (Vol. II) and my article "आठ प्रातिहायों" published in "Vīras'āsana" (Vol. XV, No. 19). For comparation see 'Mahāvagga' of Vinayapitaka where there is mention of 15 camatkāras—prātihāryas.
- P. 4, ll. 19-22. This verse occurs as a quotation in Haribhadra's com. (p. 6) on Nandī. The corresponding Pāiya verse in Viyārasārapayarana is:

"कङ्किछिकुसुमबुद्धि दिन्बझुणी चामरासणाइं च। भामण्डलभेरिछत्तं जयन्ति जिणपाडिहेर्राइं॥ ४६१॥"

P. 5, l. 17. 'Pudgala' is one of the six substances (dravyas) of the Jaina philosophy. It is inanimate and possesses colour, taste, smell and touch. In short, it can be rendered into English as 'matter'. Sound (s'abda), darkness etc. are its instances.

This word 'pudgala' should not be confounded with pudgala of Buddhism; for, the latter is the same as ātman of Jainism. For details see JRL (Vol. I, pp. 54-55).

P. 5,d. 17. 'Bhāsā-vargaṇa' is one of the vargaṇās. This word occurs on p. 328, l. 5. 'Vargaṇā' means a category, a class, a group or the like. Here it means a group consisting of the same number of homogenious paramānus of matter.

Paramānus which are found alone—in an uncombined state—not even as molecules, form the first varganā. All the aggregates (skandhas)

<sup>1 &</sup>quot;अस्त सद्यः कुसुमान्यशोकः स्कन्धात् प्रभृत्येव सपछवानि । पादेन नापैक्षत गुन्दरीणां सम्पर्कमासिज्ञितनृपुरेण ॥ २६ ॥"

each of which comprises two paramānus, form the second varganā and so on Thus we come to a varganā wherein every aggregate consists of ananta paramānus. Then we have a next varganā, every aggregate of which has one more prades'a-paramānu than that in the preceding varganā the aggregates of which comprise a certain minimum number of prades'as, of course ananta in number, and which, according to its parināma, is not in too high a degree gross (sthūla), and which is such as can be assimilated by an embodied soul for forming an audārika body. This is the minimum  $aud\bar{a}rika$ -varga $n\bar{a}$ . If one paramānu is added to each aggregate of this varganā, we get the second audārika-varganā which is somewhat fine but more compact than the preceding one. If we continue to add like this, we come across the maximum audā ika-varganā. If one paramāņu is added to each aggregate of the latter, there results the minimum audārika-agrahana-varganā; for, this complex is not sufficiently gross, and further it contains more paramānus than necessary in order to be capable of being assimilated to the physical body. Again a paramānu is added to each of these aggregates till we come to the maximum audārika-ayrahana-varganā. On an addition of one paramānu more to every aggregate of this there results a varganā which contains a sufficient number of paramānus and at the same time possesses a sufficient degree of subtlety required for being utilized for the vaikriya (transformation) body, This is the minimum vaikriya-varganā. By going on adding one paramānu to each of its aggregates and by repeating this process a number of times we come across the maximum vaikriya-varganā. Then follow again vaikriyaagrahana-varganās, and then grahana-varganās and agrahana-varganās of the  $\bar{a}h\bar{a}raka$  (translocation) body, of the taijasa (fiery) body, of speech, of breath, of manas (the thinking organ) and of karman<sup>1</sup> and, then dhruvavargaṇās etc. Of these vargaṇās, one which can be utilized for speaking is called bhāṣā-vargaṇā. See Visesā° (v. 633-641) and its commentaries.

P. 5, l. 17. Upādāna-kāraņa means a material cause. It is also called 'samavāyi-kāraṇa' i. e. an intimate or constituent cause, and it represents the material of which an effect is made. Thus clay is the samavāyi-kāraṇa of a jar, and so is yarn in the case of a piece of cloth, A samavāyi-kāraṇa is alwyas a dravya (substance).

The Naiyāyikas and the Vais'esikas believe in asatkāryavāda i. e. in the doctrine that the effect which was non-existent before, is produced anew by the operation of the causes, and it thus entirely differs from its material cause. Such being the case, they postulate something which would connect the effect with its material cause, and this, according to them is done by asamavāyi-kārana. It is a non-intimate cause, and it is either a guna (quality) or a karman (action). Thus, the conjunction (samyoga) of two potsherds (kapālas) is the asamavāyi-kārana of a jar,

<sup>1</sup> This is known as 'kārmaṇa-vargaṇā'.

and so is the conjunction of threads in the case of a piece of cloth. This conjunction is a guna. When a bird (paksin) sits on a tree (vrksa) and the contact of the bird with the tree (paksi-vrksa-samyoga) is effected, the paksi-gata-karman or the paksi-gata-kriyā is the asamavāyi-kārana of the contact.

Over and above these two causes, the Naiyāyikas and the Vais'eṣikas admit the third cause known as nimitta-kārana (instrumental cause) or sahakāri-kārana (auxiliary cause). It includes all other causes that are necessary for producing an effect. For instance, a potter, a wheel, a staff and the like are the instrumental causes of a jar; and, so are a weaver, a shuttle (turī), a loom (vema) and the like in the case of a piece of cloth. Then, again, there are certain instrumental causes which are common to all products viz., God's will, the actions of the individuals, space, time and the like. Of the three causes asamavāyi-kārana is not admitted by the Vedānta and such other systems that do not believe in asat-kārya-vāda but which accept the doctrine of sat-kārya-vāda. They believe in only two causes viz. the upādāna-kārana and the nimitta-kārana.

On p. 81, l. 14 we come across the phrase 'upādāna-hetu' which is same as 'upādāna-kāraṇa'. There we have a two-fold division of causes:

(a) extraordinary and (b) ordinary. The upādāna-kāraṇa is extra-ordinary while the other (nimitta-kāraṇa) is ordinary.

The upādāna-kārana of speech is bhāṣā-varganā.

As regards  $sat-k\bar{a}rya-v\bar{a}da$  and  $asat-k\bar{a}rya-v\bar{a}da$  we may note the following particulars:

The Bauddhas hold that a real effect is produced from an unreal cause i. e. from absolute non-existence whereas the Vedāntins maintain the opposite view of the reality of the cause and the total unreality of the effect. The Naiyāyikas and the Sānkhyas accept the reality of both cause and effect; but, while the latter believe both of them to be always and simultaneously existing, the Naiyāyikas consider the effect to be non-existing before creation. In Buddhism creation is the production of a thing out of nothing—a view opposed to the celebrated Aristotelian maxim Ex nihilo nihil fit. In Nyāya it is the production of a new thing out of an old one. In Sānkhya it is merely the evolution of the latent properties of the cause itself. In Vedānta it is a mental conception only and corresponds to no actual change in the cause itself.

<sup>1</sup> Cf. the four causes mentioned by Aristotle viz. (a) material, (b) formal, (c) efficient and (d) final. For their explanation see Bhola Nath Roy's Text book of Inductive Logic (pp. 90-91).

<sup>2</sup> Cf. "इह कार्यकारणभावे चतुर्था विप्रतिपत्तिः प्रसरति—असतः सज्जायत इति सौगताः सिक्तरन्ते; नैयायिकादयः सतोऽसज्जायत इति; वेदान्तिनः सतो विवर्तः कार्यजातं न तु वस्तु सिदिति; साङ्ख्याः पुनः सतः सज्जायत इति"—Sarvadarsanasangraha (D. S. Cal. edn., p. 147).

<sup>3</sup> See Y. V. Athalye's "Notes" (p. 199) to Tarkasangraha.

- P. 5, l. 18. By 'para' are here meant probably the Vais'esikas. For, it is well-known that they believe that 's'abda' is not matter and advance the following reasons to support their view:—
  - (i) It rests in something which is intangible i. e. in ākās'a.
  - (ii) It experiences no obstruction in the way of going in or out even in a crowded place.
  - (iii) It does not admit of being analyzed into successive parts.
  - (iv) It does not give a push even to any fine corporeal dravya.
  - (v) It is a quality of  $\bar{a}k\bar{a}s'a^1$  which is not matter.

These reasons are shown to be ill-based in SM (com. on v. 14) where it is established that s'abda is corporeal (paudgalika). See also my translation (pp. 93-99) of NK.

- P. 5, Il. 19-20. जीवादितस्वसक. Jainism admits seven tattvas i. e. principles—realities—categories viz. (i) soul, (ii) non-soul, (iii) influx of kārmika matter into the soul, (iv) bondage (of the soul by this matter), (v) stoppage (of the influx), (vi) dissipation (of the kārmika matter) and (vii) liberation (of the soul from matter). For their exposition see JRL (Vol. I, pp. 58-71).
- P. 5, l. 22. An object is not within the range of words. This is the view of the Bauddhas.
- P. 5, 1, 22. 'Bauddha' is the name given to the followers of Buddhism of which Gautama Buddha is the historical founder. He was born near Kapilavastu, a city of Magadha (the southern part of modern Bihār). His father's name was S'uddhodana and that of his mother Māyādevī. The name of the vams'a (race) of S'uddhodana was S'ākya and that of his gotra (lineage) Gautama. This has led to Lord Buddha being designated as S'auddhodani, Māyāsūnu, S'ākyasimha and Gautama. His followers are known as Māyāsūnavīyas², S'ākalikacīvarakas³, S'ākyas⁴ etc. Buddha was married to Yas'odharā who, in course of time, gave birth to a son known as Rāhula. On being convinced of the worthlessness, transitoriness and miserableness of the world, Buddha renounced the world. According to the Bauddhas, he subsequently became omniscient and finally attained nirvāna in 486⁵ B. C.

<sup>1</sup> Vācaspatimitra (c. 9th century) in his Sāṅkhyatattvakaumudī (com. on v. 22 of Saṅkhyakārikā) says: "প্রাকার্য হাত্র্যুণান্". This is the view of the Mīmāmsakas, too. See "Notes" on p. 13, 1. 29.

<sup>2</sup> See Gandhahastin Siddhasena Gani's com. (pt. I, pp. 70, 232 and 354) to TS.

<sup>3</sup> Ibid., pt. I, p. 30. On p. 123 of pt. II a Bauddha is referred to as 'Sugatasisya'.

<sup>4</sup> See p. 35 of AJP.

<sup>5</sup> See बीर्निर्वाणसंबद और जैन कालगणना (p. 160) by Muni Kalyāpavijaya.

The Bauddhas usually speak of seven¹ Sugatas: (i) Vipas'yin, (ii) S'ikhin, (iii) Vis'vabhū, (iv) Krakucchanda, (v) Kāncana (vi) Kās'yapa and (vii) 2S'ākyasimha. Of them S'ākya(simha) and Vipas'yin are mentioned on p. 325.

As the *Bauddhas* are the followers of Sugata, they are known as *Saugatas*, too. They refer to Sugata as *Tīrthankara*, Buddha, Dharmadhātu and Tathāgata.<sup>4</sup> The last epithet has given rise to the *Bauddhas* being called *Tāthāgatas*. They worship the image of Buddha which has three lines in the neck.

In Tarkuraha yadī pikā (p. 10a) it is said that the Bauddhas keep a chowrie, a hide, and a gourd, get their head shaven, wear a red garment reaching ankles and eat flesh as they believe that whatever is given in a pātra at the time of begging is pure. They observe strict celibacy, and go on the road, cleaning it so that no living beings may get killed.

From Saddars' unasamuccaya (v. 4-9) we learn:

- (a) Sugata is the deity of the Bauddhas.
- (b) He is the propounder of the four āryasatyas (noble truths) viz. duḥkha (suffering), samudāya (origin), mārga (path) and nirodha (cessation)<sup>5</sup>.
- (c) Duhkha is five-fold inasmuch as it consists of five skandhas<sup>6</sup> (aggregations) viz. vijūāna (consciousness), vedanā (feeling), saūjūā (conception), samskāra (impression) and rūpa (four elements, the body the senses).<sup>7</sup>
- 1 In Prof. Rajvade's Marāthī translation (p. 46) of Dīghanikāya (pt. II) it is remarked that in some Pāli works names of 8, 16 and even 25 Buddhas are given.
- 2 He is none other than Gautama Buddha.
- 3 See Abhidhānacintāmani (II, 150).
- 4 Ibid., v. 146. In v. 147-149 we come across other names.
- 5 The four noble truths are mentioned as under in Systems of Buddhist Thought (p. 69):—
  - (i) Suffering is universal.
  - (ii) Suffering has an origin.
  - (iii) Suffering admits of cessation.
  - (iv) There is a path which leads to the cessation of suffering. Further, it is said on this very page: "These Four Noble Truths are nothing else but the cardinal articles of Indian medical science applied to spiritual healing exactly as they are in the Yoga philosophy. This fact is pointed out in Vyāsa's Commentary on the 15th Aphorism of the second book of Patanjali's Yogasūtra..."
- 6 The five skandhas are explained on pp. 230-231 (ibid.). On p. 230 skandha is defined as under:—
  - "Aggregation of Dharmas which belong to the same class is termed skandha".
- 7 See AJP (Vcl. II, p. 60, 1l. 18-19) where other details are given.

- (d) The Bauddhas hold: There are twelve ayatanas viz. five sense-organs, and their five objects, mind and dharma.
- (e) There are only two pramānas² viz. pratyakṣa and anumāna (inference).

After the nirvāna of Buddha, a dispute arose in his church, and in 400 B. C. a council of monks met at Vais'ālī. This led to the division of the Mahāsanghikas into nine groups known as under:

(1) Mūlamahāsaighika, (2) Ekavyavahārika, (3) Lokottaravādin, (4) Kukullika, (5) Bahus'rutīya, (6) Prajñaptivādin, (7) Caittika, (8) Aparas'aila and (9) Uttaras'aila.

This council also caused a split amongst the *Theravādins* who got divided into the following eleven groups:

(1) Haimavata, (2) Sarvāstivādin, (3) Dharmaguptika, (4) Mahīs'āsaka, (5) Kās'yapīya, (6) Sautrāntika, (7) Vātsīputrīya, (8) Dharmottarīya, (9) Bhadrayānīya, (10) Sammitīya and (11) Channāgarika<sup>3</sup>.

Vasumitra (100 A. D.) has said that all these twenty groups belong to the Hīnayāna sect; but, in course of time, the Mahāsaṅghika and Theravāda schools came to be known as 'Hīnayāna' and 'Mahāyāna.' The two well-known branches of Hīnayāna are Vaibhāsika and Sautrāntika whereas those of Mahāyāna are Yogācāra and Mādhyamika. These are the four well-known sects of Buddhism about which some details will be found in the "Notes" to p. 80, l. 10.

Gandhahastin Siddhasena Gaṇi in his com.6 (pt. II, p. 123) on TS

- 1 The twelve ayatanas are treated in Systems of Buddhist Thought (p. 231). The word 'ayatana' is there explained as under:—
  - "Ayatana ordinarily means a 'place', a resting place; but in Buddhist philosophy it is used, in the technical sense, for the ground wherein the mental properties develop".
- 2 For an exposition of various pramānas see my "Notes" (pp. 110-158) on NK (III, 1-15), and for various definitions of 'pramāna' see Vātsyāyana's bhāṣya on Nyāyasūtra (I, 1, 1), Uddyotakara's Nyāyavārtika, Jayanta's Nyāyamañjarī (p. 12) and Udayana's Nyāyavārtikatātparyapariśuddhi.
- 3 See pp. 385-386 of SM edited by Śastri Jagadiśacandra.
- 4 Ibid., p. 386.
- 5 For some details about the founders of these four sects, geographical places of their followers and a list of their works see बोद्धोनी वे शाखाओं, an article by Ashoka Harsha published in Buddi-prakāśa (Vol. 83, No. 1, pp. 54-46) and based on Satischandra Vidyabhusana's article published in "Mahābodhi".
- 6 On p. 254 of part I there is mention of Aryasammitīya, Sautrāntika and Yogācāra.

- (VIII, 1) has referred to the eighteen nikāyas² of the Sugatas'isyas, and same is the case with the copper-plate of Guhasena. These nikāyas are looked upon as the eighteen schools of Hīnayāna.
- P. 5, ll. 23-24. Speech is of four kinds: (i) true, (ii) false, (iii) partly true and partly false and (iv) neither true nor false. Each of these is again of 10, 10, 10 and 12 types respectively. This is what we learn from Dasaveyāliyanijjutti (v. 273-277) and its com. (p. 208b-210a) by Haribhadra. For the exposition of this topic in Guj. see Ārhatadars'anadīpikā (pp. 1071-1073).
  - P. 6, ll. 6-7. Cf. Syādvādaratnākara (p. 4, ll. 5-8).
- P. 6, ll. 7-8. Two topics viz. significance of adjectives and refutation of the views of others are treated by Haribhadra in his com. on Sarvajñasiddhi. This is what these lines seem to imply.
- P. 6, l. 8. For details about Sarvajñasiddhi and its svopajña com. see the intro. (pp. L & LI).
- P. 7, l. 5. 'Janmāntara' means another birth or births. Jainism believes in metempsychosis, and so does Haribhadra, its follower.
- P. 7, l. 8. By 'ādi' occurring in 'dāna-s'ilādau' are meant tapas (austerity) and svādhyāya (study). See l. 15. Dāna (charity), s'īla (conduct), austerity and bhāvanā (holy reflections) are the four constituents of dharma.
  - P. 8, l. 14. For Kukkācārya see intro. (p. LXXVI).
- P. 8, l. 19. This quotation means that two negatives make up one affirmative. It occurs on p. 193 & in Vol. II on p. 14. It is met with in Tattvabodhavidhāyinī (p. 109).
- P. 8, l. 22. 'Cintāmani' is a fabulous gem supposed to yield to its possessor all desires. It is also known as 'the philosopher's stone'.
  - P. 9, l. 3. For Siddhasena Divākara see the intro.
- P. 9, l. 5. 'Sammati' stands for Sammatiprakarana also known as Sammatitarka. It is a Pāïya work consisting of three  $k\bar{a}ndas$  (sections) in verse.
- P. 9, 1. 26. Here the word 'grantha', a homonym, means a phrase. It occurs on pp. 25, 43, 60, 61, 65, 66, 71 and 76. It also occurs in Mahānisīha. Vide DCJM (Vol. XVII, pt. 2, p. 33). It is found in Siddhahamacandra\*(VI, 3, 142). In its tippana we have: अन्यः शब्दसन्दर्भः".
  - P. 10, l. 14. For the exposition of sāmānya and visesa see infra.
- P. 10, l. 17. 'Anuvrtti' means 'co-ordination' and 'vyāvrtti' 'differentiation'. These words occur in Anyayogavyavacchedadvātrims'ikā (v. 4).
  - 1 For their names and grouping under four heads see Gujarātī article "नैद्धोनी वे शालाओ" (p. 54).
  - 2 For eighteen nikāyas according to Dīpavamsa see Rāhul Sānkṛtyā-yana's Sk. intro. (pp. 4-5) to Vasubandhu's Abĥidharmakoša.

There it is said: "things are of themselves -suo moto- capable of co-ordination with things of their own class, and differentiation from things of a different class; their nature is not to be explained by assuming realities-(sāmānya and vis'eṣa)- other than the things themselves." Vide intro. (p. LXXXIII) to SM.

- P. 10, l. 22. There are eight kinds of karman, jñānāvaraṇīya being one of them. It obscures knowledge. See "Notes" on p. 28, l. 31. The word 'jñānāvaraṇīya' occurs in Vol. II on p. 225, l. 13.
- P. 10, l. 26. The word 'bhava' is here defined as one where living beings who are under the influence of karman, are born.
- P. 11, l. 3. The *pūrva-pakṣa* (objection) commences from this page with the word 'katham', and it ends on p. 35, l. 7 with the word 'ityādi'. It embodies the following five issues:—
  - (i) How can one and the same substance be both 'existing' (sat) and 'not-existing' (asat)? pp. 11-17
  - (ii) How can a substance be 'permanent' (nitya) and 'impermanent' (anitya) as well? pp. 17-19
  - (iii) How can one have both attributes viz. generality (sāmā-nyatva) and particuliarity (vis'eṣatva)? pp. 20-27
  - (iv) If a substance is expressible in words (abhilāpya) how can it be non-expressible (anabhilāpya), too? p. 27
  - (v) What is salvation after all? pp. 27-32

This last issue gives rise to two sub-issues:

- (a) How can salvation be attained by practising penance? pp. 27-31
- (b) Is not a liberated one non-liberated and vice-versa, when anekāntavāda (many-sided doctrine) is accepted? pp. 31-32

This is followed by an allegation that even a valid proof (māna) is invalid (a-māna) and vice-versa. — pp. 32-33

These two sub-issues are restated in verse on pp. 33-35.

All these issues are refuted: (i) on pp. 35-95, (ii) on pp. 96-133, (iii) on pp. 134-316, (iv) on pp. 317-504 (pp. 317-365 dealing with the refutation of absolute anabhilāpya and the rest with that of absolute abhilāpya), and (v) in Vol. II on pp. 124-239 with its first part on pp. 124-227 and its second part on pp. 228-231, and allegation about valid proof etc. on pp. 232-236.

- P. 11, ll. 3-4. This allegation is refuted on p. 36, ll. 4-12 and p. 37, ll. 3-6.
  - P. 11, ll. 4-6. This allegation is refuted on p. 62, ll. 7-8.
  - P. 11, ll. 7<sup>1</sup>. Anekāntavāda is not the sole property of the Jaina

<sup>1</sup> These notes are mainly based upon the Hindī notes (pp. 63-66) on Pramāṇamīmāmsā and the Hindī intro. (pp. 105-106) to Akalanka-grantha-traya.

system of philosophy; for, it is partly shared by the  $S\bar{a}nkhya$  and  $M\bar{v}m\bar{a}-m\bar{s}aka$  systems as well. But it is true that it is the Jaina school that has systematically expounded this doctrine and refuted the various allegations made against it by the non-Jainas. Amongst them the Bauddhas seem to be predominent; for, Haribhadra mainly refutes their allegation and further on p. 24 (Vol. I) he specifically quotes a verse from  $Pram\bar{a}nav\bar{a}rtika$  of Dharmakirti. Bādarāyaṇa¹ is probably the first to attack  $anek\bar{a}ntav\bar{a}da$  in his  $Brahmas\bar{u}tra$  (2-2-33)². He may not have meant it for the Jainas only, though S'ankarācārya so interprets it. Can it not be against a  $Ved\bar{a}ntin$  like Bhartrprapañca, and the  $S\bar{a}nkhyas$  and the  $M\bar{v}m\bar{a}msakas$ , especially when the last two are  $bhed\bar{a}bhedav\bar{a}dins$  and  $nity\bar{a}nityav\bar{a}dins$ ?

P. 11, l. 7. Virodha (contradiction) is the fault mentioned here, and this is but natural; for, it is the main pivot of the several other faults such as sams'aya (doubt) etc. noted elsewhere. The number of the faults attributed to anekāntavāda has varied from time to time so much so that Yas'ovijaya Gani in his Syādvādakalpalatā (p. 266a) has mentioned many more faults³ than those⁴ mentioned by Haribhadra in his S'āstravārtāsamuccaya (v. 510-518). S'ankara in his bhāṣya mainly refers to contradiction and doubt, whereas S'āntarakṣita distinctly mentions sankara in his Tattvasangraha (v. 1722). In Syādvādaratnākara (p. 738) we come across the following quotation which mentions seven faults:—

#### "संशय-विरोध-वैयधिकरण्य सङ्गर्रमधोभयं दोषः। अनवस्था व्यतिकर्मपि जैनमते सप्त दोषाः स्युः॥"

Akalanka in his com. (p. 103) on Pramānasangraha (III, 24) says:"उदयस्थितिसंहार्लक्ष[ण]स्य सतः प्रतिभासादिभेदाभेदाभेदाभेदप्रसिद्धिः, आत्मप्रतिबन्धेन तथापरिणामात् संशय-विरोध-वैयधिकरण्यो-भयदोषप्रसङ्गा-ऽनवस्था-सङ्करा-ऽभावकल्पनाम् अन्योन्याविवेकप्रतीतिः अतिशेते".

Here, he has shown that the seven faults are without any basis.

Vidyānanda in his  $Astas'at\bar{\iota}$  (p. 227) has mentioned the following eight faults:—

विरोध, वैयधिकरण्य, संशय, व्यतिकर, सङ्कर, अनवस्था, अप्रतिपत्ति and अभाव.8

- 1 He is looked upon by some as bhedābhedavādin.
- 2 'Tarka-pāda' is supposed to be a later addition.
- 3 Parasparāśraya, cakraka and ātmāśraya may be specially noted.
- 4 They are: virodha (v. 510-513), anavasthā (v. 514-517) and samsaya (v. 518).
- 5 absence of a common abode, abiding in different substrata.
- 6 "युगपदुभयप्राप्तिः सङ्करः" TRD, p. 93b
- 7 "परस्पर विषयगमनं व्यतिकरः" Ibid., p. 93b
- 8 These very ones are noted by Hemacandra in his com. (p. 28) on Pramānamīmāmsā (I, 1, 32). Amongst the Śvetāmbaras, he seems to be the first to point out that these eight faults are ill-based; but, amongst the the Digambaras Akalanka is the first. Mallisena seems to have followed the former in his SM (com. on v. 24).

Prabhācandra in his *Prameyakamalamārtanda* (Nir. edn., p. 156), too, has mentioned eight faults; but instead of counting apratipatti separately he has noted ubhaya.

Tarkapañcānana Abhayadeva Sūri in his com. (p. 452) on Sammaï-payaraṇa has mentioned seven, and thus his view agrees in number with Vadin Deva Sūri's quotation noted on p. 258; but it differs in this sense that he mentions abhāva instead of vyatikara.

In TRD (p. 93b) the following nine faults are noted and refuted:1— बिरोध, संशय, अनवस्था, वैयधिकरण्य, सङ्कर, व्यतिकर, व्यवहारलोध, प्रमाणवाध<sup>3</sup> & असम्भव<sup>4</sup>.

Virodha is of three kinds: (i) प्रस्पर्परिदारिखित, (ii) वध्यपातक and (iii) सद्दानवस्थान. Suppose there is a mango-fruit which is green in colour and sour in taste. When it is so, it is not yellow in colour and sweet in taste. This is possible only when the first state gets removed. Thus both of these states are mutually exclusive of one another and not co-existent.

A serpent and a mongoose are not found together; for, the former is vadhya (prey) and the latter a  $gh\bar{a}taka$  (destroyer). Further, the former is weaker as compared with the latter. So, if these two<sup>5</sup> were to co-exist, it will be a second type of contradiction.

There is a vadhya- $gh\bar{a}taka$ - $ny\bar{a}ya$  i. e. a maxim of the destroyer and its prey. It is implied in  $Taittir\bar{\imath}yav\bar{a}rtika$  (2-1-66) and Vais'esika- $bh\bar{a}sya$  (pp. 112-113).

Cold and heat do not exist together; for, they are opposed to each other.<sup>6</sup> If they were to do so, they will be looked upon as an example of the third type of contradiction.

None of these three types of contradiction exists here; for, it is not form one and the same stand-point that 'being' and 'non-being' are admitted in the case of reality. This topic is treated in TRD (p. 94a). Further, there it is said:—

"किञ्चायं विरोधः किं स्वरूपमात्रसद्भावकृतः १ उतैककालासम्भवेन २ आहोस्विदेकद्रव्यायोगेन ३ किमेककालैकद्रव्यामावतः ४ उतैककालैकद्रव्योकप्रदेशासम्भवात् ५१।

तत्राचो न युक्तः, यतो निह शीतस्पर्शोऽनपेक्षितान्यनिमित्तः स्वात्मसद्भाव एवोष्णस्पर्शेन सह विरुध्यते, इष्णस्पर्शो नेतरेण, अन्यथा त्रैलोक्येऽप्यभावः स्वादनयोरिति ।

- 2 Violation or cancellation of convention.
- 3 Opposition to valid proof.
- 4 Impossibility.
- 5 As other examples may be mentioned a cow and a tiger, a mouse and a cat and the like which have innate antipathy.
- 6 Cold and heat are not contradictories in modern sense; for, there is a possibility of a substance being neither hot nor cold.

<sup>1</sup> For the exposition of this topic in Guj. see pp. 168-171 of Jaina darśana (a translation of Saddarśanasamuccaya and TRD) by Pandit Bechardas and Tattvākhyāna (pt. II, pp. 146-161) by the late Upādhyāya Māngalavijaya.

नापि द्वितीर्थः, एकसिम्निप काले पृथक् पृथग् द्वयोरप्युपलम्भात् । नापि तृतीयः, एकसिम्निप लोहभाजने रात्रौ शीतस्पर्शो दिवा चोष्णस्पर्शः समुपलभ्यते, न च तत्र विरोधः ।

नापि तुरीयः, धूपकडुच्छकादौ द्वयोरप्युपलम्भात् ।

पञ्चमोऽपि न घटते, यत एकसिन्नेव तप्तलोहभाजने स्पर्शापेक्षया यत्रैवोष्णत्वं तत्रैव प्रदेशे रूपापेक्षया शीतत्वम् । यदि हि रूपापेक्षयाऽप्युष्णत्वं स्यात् तर्हि जननयनदहनप्रसङ्गः।"1

Amongst the available works of the S'vetāmbaras, it seems Gandhahastin Siddhasena Gaṇi's com. (pp. 394-398) on TS (V, 31) is the first work to deal with the subject of virodha in details. Dharmakīrti has treated this subject in Pramāṇavinis'caya.

- P. 11, l. 8. The Jainas do not believe that 'being' and 'non-being' are absolutely the same. Nor do they hold that 'non-being' exists as inseparable from 'being'. What they hold is that 'being' and 'non-being' are predicable of the same subject. Such being the case, 'being and non-being' are not implicitly contained in each other and so reconcileable—as in Hegel's system—, but they are to be referred to different aspects of one and the same thing, and so there is no contradiction whatsoever. Further, according to anekāntavāda the contradiction is not a fact that transcends or confounds the laws of logic, that is to say, a fact which because it is a fact, has somehow to be accepted—as is done in the anirvacanīyatāvāda in the S'ānkara school—; it is a fact perfectly amenable to the laws of logic, a fact which logic easily succeeds in showing to be no contradiction at all, inasmuch as all the supposed contradictory elements refer to two different aspects of the same reality.<sup>2</sup>
- P. 11, ll. 8-9. This verse, if slightly modified, serves as an answer to the allegation made here. See p. 65, ll. 4-5.
- P. 11, ll. 16. 'प्तदेव भावयति तथाहीत्यादिना' means that he elucidates this very thing by  $tath\bar{a}hi$  etc. This phraseology is met with, many a time in this work.
  - P. 12, ll. 3-4. See p. 65.
  - P. 12, 1l. 4-5. See p. 65.
- P. 12, ll. 4-5. From SM (com. on v. 4) we learn that the Jainas hold that dharmas are not absolutely other than the dharmin; otherwise, there could be no such relation between them as predicate (vis'esana) and subject (vis'esya). For, no two absolutely distinct realities (say a camel and a donkey) can be ever related as subject and predicate. Further, if dharmas are absolutely distinct from the dharmin i. e. the substratum in which they inhere, there will be as many distinct entities in a dharmin as there are dharmas, since every dharmin has infinite dharmas. For further details see "Notes" on p. 65, l. 10.

<sup>1°</sup> For the explanation of this in Guj. see Tattvākhyāna (pt. II, pp. 148-152).

<sup>2</sup> See "Notes" (pp. 261-262) on SM.

In the intro. to Jayadhavalā (pt. I, p. 108) five views about dharma and dharmin are noted. They are:—

- (i) Dharmin is real, whereas its dharma or dharmas are unreal. The latter appear to be in dharmin on account of avidyā (ignorance).
- (ii) Dharmin is unreal but dharma is real.
- (iii) Both dharmin and dharma are real but they are distinct. On account of samavāya, dharmas are realized in the dharmin.
- (iv) Both dharmin and dharma are unreal.
- (v) Dharmin is somehow identical with its dharma.

These views are respectively held by (a) the Vedāntins, (b) the Bauddhas, (c) the Naiyāyikas and the Vais'eṣikas, (d) the Tattvopaplava-vādins and the Sūnyavādins and (e) the Jainas, the Sānkhyas, the followers of Kumārila, and those of the Yoga school.

- P. 12, ll. 4-5. See p. 65.
- P. 12, l. 5. 'Ahosvit' is a particle implying doubt, alternative. This word as well as 'āho' are usually the correlatives of 'kim' (whether). 'Ahostvit' occurs on p. 201 (ll. 7-8), p. 221 (l. 11), p. 275 (l. 12), p. 276 (l. 10), p. 347 (l. 12) and in Vol. II, on p. 11, (l. 5), and in the Bhāṣya (p. 121) on TS (I, 35), in Abhijāānas'ākuntala (act V) etc. 'Utasvit', its synonym, is met with on p. 72, l. 26 of AJP.
  - P. 12, l. 10. This is refuted on p. 65, l. 12.
  - P. 13, ll. 3-4. This is refuted on pp. 66-67.
  - P. 13, ll. 5-6. This is refuted on p. 6%.
  - P. 13, ll. 6-7. This is refuted on pp. 70-71.
- P. 13, l. 17. 'Pravrtti-nimitta' elsewhere means 'reason for the use of any word in a particular sense' i. e. connotation of a term while vyutpattinimitta means its denotation. See p. 25, l. 16 and p. 48, ll. 5-6.
- P. 13, l. 28. This Abhayadeva seems to be none else but the well-known commentator of Sammaï payaraṇa; for, in its com. (p. 5) named as Tattvabodhavidhāyinī and identified with Vādamahārṇava we come across this very explanation of 'cakraka'. He had a title of 'Tarka-pañcānana'. He flourished in the period ranging from the latter half of the tenth century of Vikrama era to the first half of the eleventh.
- P. 13, ll. 28-30 & p. 14, ll. 22-29. The two faults viz. 'cakraka' and 'anavasthā' are here explained. The first is an argument in a circle, and the second is regressus ad infinitum. The word 'cakraka' occurs on p. 57,
  - 1 This may remind one of Vādamahārnava from whose work one and the same verse is quoted both in TRD (p. 42a) and SM (com. on v. 18). Śāstri Jagadīścandra takes this to be the name of a Sānkhya work, and not that of an author, but I think it is his slip. Prof. Dhruva is silent except that he has included this name under 'Sānkhya'.

1. 24 and on p. 97, 1. 24. Similarly the word 'anavastha' is met with, on p. 72, ll. 6, 16, 21 & 22; p. 93, ll. 11-12 & 29; p. 97, ll. 8, 11, 24 & 27; p. 108, ll. 23, 29 & 30; p. 116, l. 29; p. 144, ll. 5-6, 21 & 22; p. 282, ll. 9, 27 & 28; p. 399, l. 8; Vol. II, p. 139, l. 10; p. 140; l. 11; p. 142, ll. 8-9; p. 194, l. 5.

P. 13. l. 29. A Mīmāmsaka is a follower of Mīmāmsā, a system of philosophy also known as Pūrva-mīmāmsā, Karma-mīmāmsā and Adhvaramīmāmsā. It is thus distinguished from Uttara-mīmāmsā also known as Brahma-mīmāmsā and Vedānta.

The word 'mīmāmsā' literally means 'reflection'. The first attempt in the direction viz. "back to the Vedas" was to reflect upon and systematize the teachings of the sacrificial section of the Veda i. e. the Brāhmanas. says Prof. Dhruva in his intro. (p. xxii) of SM. He adds:

"As the Vaisesika was engaged in determining the properties of things, and the Nyāya in formulating the principles of Logic, the main function of the Pūrvamīmāmsā school-which is demonstrably older than both-was to lay down the principles of Interpretation, originally that of Vedic texts relating to the sacrifice. But its constant contact with rival systems which attacked the authority of the Veda drew it into the arena of epistemology and metaphysics.... While the epistemological and metaphysical problems were foreign to the original purpose of Mīmāmsā, the system1 found its natural development in the direction of logic, with the result that the Mīmāmsā came to be called 'Nyāya' and was the parent of what is now known as the Nyāya-darśana".—Ibid., p. LVIII

Jaimini (c. 200 B. C.) is said to be the author of the Mīmāmsāsūtra. This has led to the Mīmāmsā-dars'ana being designated as 'Jaiminīyadars'ana', and the Mīmāmsakas as Jaiminīyas. They are the followers of Dhūma-mārga<sup>2</sup> (the Path of smoke), a rival of Arcir-mārga<sup>3</sup> (the Path of Light)\*. These two Paths are also known as Daksina-mārga and Uttaramārga respectively5.

The Mīmāmsakas consider as an authority only the Vedas which are earlier (pūrvavartin) than the Upanisads. Hence they are known as  $Par{u}rva$ - $mar{i}mar{a}\dot{m}sakas$ . According to them animal slaughter practised in the course of a sacrifice is justifiable as it is prescribed by the Vedas, and is pleasing to gods, guests and manes. Their goal is to attain heaven by

<sup>1</sup> It is as old as the oldest Śrautasūtras. See Appendix C (p. 66) of SM.

<sup>2-3 &#</sup>x27;Dhūma-mārga' is the religion of rituals or works (karman) and 'Arcir-mārga' that of wisdom  $(j\tilde{n}\tilde{a}na)$ . Both of these are also known as 'Pitṛ-yāna' (the Path of manes) and 'Deva-yāna' (the Path of gods). The earliest locus classicus of these two Paths is Brhadāranyaka Upanisad (p. 78) followed and slightly varied by Chandogya

Upanisad (p. 145). See Notes (pp. 126-127) to SM.

See SM (com. on v. 11, p. 61).

<sup>5</sup> This is what can be inferred from Bhagavadgia (VIII, 24-25).

propitiating gods by performing sacrifices and by offering flesh to them as an oblation. They perform  $s'r\bar{a}ddhas$  for the propitiation of the manes and offer madhu-parka to guests.

As stated in TRD (p. 115a), the Mimāmsakas are Ekadandins or Tridandins as is the case with the Sānkhyas. Further, they wear red (dhātu-rakta) garments, use a deer's skin to sit upon, keep a gourd, have their head shaved, and sip thrice the water after having washed therein their sacred thread (yajñopavīta). They have no guru (teacher) but the Veda, and so they have not to approach any one when they wish to resort to renunciation. As regards their views it may be said:

- (i) Veda is eternal, apauruseya (not emanating from a personal author) and self-authoritative, and a means of attaining knowledge as it propounds dharma.
- (ii) 'S'abda' is eternal, all-pervading and a guna of ākās'a.
- (iii) There is none-not even God who creates or destroys the world.
- (iv) There is no possibility for any one to be omniscient.
- (v) The followers of Prabhākara¹ (650 A. D) admit five pramāṇas viz. pratyakṣa (perception), anumāna (inference), s'abda (verbal testimony), upamāna (comparison) and arthāpatti² (presumption) whereas Kumārila (670 A. D.) and his followers all these five along with the sixth viz. abhāva (non-apprehension).
- (vi) Kumārila and other *Mīmānisakas* accept anekāntavāda<sup>3</sup> to a certain extent; for, they believe:
  - (a) Every thing exists from the stand-point of its own  $r\bar{u}pa$  and does not exist from that of the  $r\bar{u}pa$  of the rest.
  - (b) An avayavin is neither entirely distinct nor non-distinct from the avayavas.
  - (c) Every thing is characterized by origination, permanence and and destruction.<sup>3</sup>
  - (d) Sāmānya and vis'eṣa are relative (sāpekṣa) and not absolute (nirapekṣa).
- 1 Some take him to be a younger contemporary of Kumārila and some believe him to be his pupil. He has written Brhatī, a com. on Śābarabhāṣya which elucidates Mīmārhsāsūtra. Śabara, the author of this Bhāṣya is looked upon by some as a contemporary of Vātsyāyana whereas others assign him to the fourth century A. D. Mr. P. I. Tarkas informs me as under:—

Śabara flourished much earlier than Vātsyāyana (c. 300 A. D.) but definitely after Patañjali, the grammarian (c. 150 A. D.). Śabara's age therefore would be c. 100-200 A. D.

- 2 For an explanation of this see my "Notes" (157) on NK and Notes on AJP (p. 385, l. 21). In the latter, two types of arthāpatti are mentioned viz. drstārthāpatti and śrutārthāpatti: The former is admitted by Prabhākara and the latter by Kumārila Bhatīa.
- This is the view expressed in Tattvasangraha (p. 501) and TRD (p. 98b)

In *Upāmitibhavaprapaūcākathā* (p. 437) there is some description of the *Mīmāmsā* school and its followers:

- P. 14, ll. 3-4. For refutation see p. 71, ll. 8-11.
- P. 14, Il. 26-27. On p. 97, l. 24 we have "अनवस्थाचक्रकानिवृत्तेः".
- P. 15, ll. 11-12; p. 16, ll. 3-10; and p. 17, ll. 3-6. That a thing is both existent and non-existent is realized neither by perception nor by inference.
- P. 15, l. 19. 'Jñāpaka' means a statement which substantiates the view previously propounded. The word 'jñāpaka' occurs in the text on p. 302.
  - P. 16, ll. 4-5. For refutation see p. 87, ll. 4-5.
- P. 16, Il. 5-7. For refutation see p. 87, l. 7; p. 88, Il. 3-10; and p. 89, Il. 2-12.
  - P. 16, l. 7. For refutation see p. 90, ll. 4-8.
  - P. 16, l. 8. 'Abhāva' means non-existence. For details see infra.
- P. 16, l. 9. The word 'kadaga' (Sk. 'kataka') meaning a bracelet occurs in  $N\bar{a}y\bar{a}dhammakah\bar{a}$  (I, 1). 'Kataka' occurs on p. 318, l. 22 of AJP. The word 'kundala' meaning 'an ear-ornament' occurs in  $Vi\bar{a}hapannatti$ .
  - P. 17, I. 7. For refutation see p. 96 etc.
- P. 17, l. 8. Here nitya is defined as one which is never destroyed, which is never created and which remains the same throughout. This is, of course, the view of the Vais'esikas.
- P. 17, ll. 8-9. This gives us a definition of 'anitya' as one which by its very nature lasts for one moment.
- P. 17, l. 17. The expression 'अतिदेशेन दूषणान्तरमाह एतेनेलादिना' is practically repeated on p. 20, l. 13. On p. 128, l. 25 we have: अतिदेशेन दूषणान्तरं परिहरत्नाह. 'Atides'a' means analogical transference, analogical extension of an argument.
- P. 17, ll. 22-25. These explain the propriety of each of the four adjectives-qualifications. If one were to say that nitya is one which is uniform in nature (ekasvabhāva), one whose nature is to last for a moment (kṣaṇa-sthiti-svabhāva) will have to be considered as nitya. So, to exclude it, sthira is added to it. Anutpanna is added to these two adjectives so that an object which is constant and of uniform nature but created may not be looked upon as nitya as some do. Apracyuta is further added to these three adjectives to suggest that the view of some who believe a thing to be nitya till its moment of perishing, is untenable, though they, no doubt, admit three attributes in the case of nitya. Municandra Sūri equates such persons with the Naiyāyikas and says: Though the Naiyāyikas consider the prāgabhāva (antecedent non-existence) of the products like a jar etc. as nitya upto the moment of their generation, they believe that this prāgabhāva perishes as soon as the corresponding products get generated.

Thus, on the whole, there are four different views about nitya:
(i) एकस्वभावं नित्यम्, (ii) श्थिरैकस्वभावं नित्यम्, (iii) अनुत्पन्नस्थिरैकर्स्वभावं नित्यम् and (iv)

अप्रच्युतानुत्पन्नस्थिरैकस्यभावं नित्यम्. They may be roughly attributed to the adherents of (1)  $Jaina^1$ , (2) Sānkhya & Vedānta, (3) Naiyāyika and (4) Vais'esika schools respectively.

According to the Vais'esikas only those things which are absolutely changeless are nitya, and such a type of nityatva (changelessness) is found in  $\bar{a}k\bar{a}s'a$ ,  $param\bar{a}nu$  etc.<sup>2</sup> This may remind one of the definition of rigidity' in Statics.

For Patanjali's view about nityatva, one can say from the following lines of his Mahābhāṣya on I, 1, 1 (Kielhorn's edn., Vol. I, p. 7) that he is more inclined towards parināmi-nityatva than kūtastha-nityatva:—

"द्रव्यं हि नित्यमाकृतिरनित्या आकृतिरन्या चान्या च भवति । द्रव्यं पुनस्तदेव ...... अथवा नेदमेव नित्यलक्षणं ध्रवं क्टस्थमविचाल्यनपायोपजनविकार्यनुत्पस्यवृद्धयव्यययोगि यत् तन्नित्यमिति । तदिष नित्यं यसिंसत्तत्वं न विहन्यते । किं पुनस्तत्त्वम् ? । तद्भावस्तत्त्वम् । आकृताविष तत्त्वं न विहन्यते ।"

The Vedāntins believe two kinds of nityatva: (i) relative and (ii) absolutive. The former is what they call anvayitva or anvitatva or sthiratva, and it is such as belongs to kārana in all its changes (e. g. clay in a jar, the dissolution of a jar etc.). Further, it is based on the ground of pratyabhijñā (recognition)—the ground admitted by the Jainas. The latter is such as belongs to brahman or ātman and to none else<sup>3</sup>.

According to the Jainas absolute nityatva is a pure fiction. Nityatva which is possible is only relative. It is one which is in the midst of change. The Vedāntins thus are at one with the Jainas in so far as they trace sthiratva or anvitatva in the midst of change. But as they do not attach much value to this relative nityatva and lay more emphasis on the absolute nityatva than on the other, they may be classed with the Vais'esikas who define nitya as "अवस्थानस्पन्न स्थितस्थानस्".

I may note en passant the riddle of permanence and change as solved by Greek philosophers and noted by Frank Thilly as under:—

"He<sup>5</sup> is deeply impressed with the fact of change in the world, and concludes that change constitutes the very life of the universe, that nothing is really permanent, that permanence is an illusion, that though things may appear to remain stable, they are actually in an endless process of becoming, in a constant state of flux. The Eleatics<sup>6</sup> take the opposite view and deny the very possibility of change or becoming. To them it is unthinkable that reality should change, that a thing should really and truly become something else. And so they declared that change is illusory, mere sense, appearance and that being is permanent and real."—A History of Philosophy (pp. 22-23)

<sup>1</sup> Cf. "तद्भावाव्ययं नित्यम्"—TS (V, 40)

<sup>2-4</sup> See "Notes" (pp. 43-44) to SM.

<sup>5</sup> He means Heraclitus (535 B. C.-475 B. C.).

<sup>6</sup> This school takes its name from the town of Elea, in southern Italy, the home of its real founder Parmenides who was born in about 515 B. C.

Empedocles (495 B. C.-435 B. C.), the Atomists and Anaxagoras (500 B. C.-428 B. C.) declared that absolute change was impossible and they concluded in favour of relative change. For, they state:

"There are beings or particles of reality that are permanent, original, imperishable, underived, and these cannot change into anything else: they are what that they are and must remain so, just as the Eleatic school maintains. These beings or particles of reality, however, can be combined and separated, that is, from bodies that can again be resolved into their elements. The original bits of reality cannot be created or destroyed or change their nature, but they can change their relations in respect to each other. And this is what we mean by change. In other words absolute change is impossible, but relative change is possible."—Ibid., p. 32

P. 17, l. 28. The Naiyāyikas are the followers of the Nyāya school of philosophy, founded by Aksapāda<sup>1</sup>. They are also called 'S'aivas' as they are always devoted to S'iva<sup>2</sup>. Further, the word 'yauga' is used in TRD (p. 20a) and SM (com. on v. 9) for the Naiyāyikas. It is used at times in the sense of the Vais'esikas as well. See SM (pp. '143, 148, 173 and 178, Jagadīs'acandra's edn.) and "Notes" (pp. 140 and 165) on SM.

The Nyāya school admits sixteen categories:

Pramāna (proof), prameya (object of proof), sams'aya (doubt), prayojana (aim), dṛṣṭānta (illustration), siddhānta (conclusion), avayava (member), tarka (hypothesis), niṛṇaya (ascertainment), vāda (continued argument), jalpa (sophistry), vitanḍā (wrangling), hetvābhāsa (fallacy), vitala (quibbling), jāti (far-fetched analogy), and nigraha (opponent's error).

Further, this school admits four pramānus viz. (a) pratyakṣa, (b) inference, (c) comparison and (d) āgama.

P. 17, l. 29. Abhāva (non-existence) is of four kinds: (i) prāgabhāva (antecedent non-existence), (ii) pradhvamsābhāva (subsequent non-existence), (iii) anyonyābhāva (mutual non-existence) and (iv) atyantābhāva (absolute non-existence). Before a thing (say a jar) is produced, there is its non-existence. This non-existence is prāgabhāva. It exists from beginningless time, and it is destroyed as soon as a thing of which it is

<sup>1</sup> He is also named as Gautama and his wife as Ahalyā. He is further referred to as 'Mahāyogin'. See Skandapurāna (Kumārīkā-khanda).

<sup>2.</sup> He is looked upon as the originator and destroyer of the universe. He is omnipresent, omniscient and eternal.

अधिक विश्व स्थानि विश्व स्थानाण्यसमाश्रया । क्षिरे दथ्यादि यन्नास्ति प्रागमावः स उच्यते ॥ २ ॥ नास्तिता पयसो दिन्न प्रथ्वसाभाव इच्यते । गिव योऽश्वाचमावस्तुः सोऽन्योन्याभाव उच्यते ॥ ३ ॥ शिरसोऽवयवा निम्ना वृद्धिकाठिन्यवर्जिताः । शश्चन्नादिकप्रेण सोऽत्यनाभाव उच्यते ॥ ४ ॥"

<sup>-</sup>Mīmāmsāślokavārtika (abhāvaprāmāņyavāda, pp. 473-474)

a prāgabhāva, is produced. The word 'prāgabhāva' occurs in Vol. II, on p. 31, ll. 8-9 and on p. 173, l. 6. It is explained in the super-com. (Vol. II, p. 31). Further, a quotation by way of its illustration is given there. It means: the non-existence of audhi (curd) in kṣīra (milk) is called 'prāgabhāva'.

It may by noted that  $pr\bar{a}gabh\bar{a}va$  or dhvamsa is regarded by the Vais'esikas as the  $abh\bar{a}va$  of a thing; but, according to the Jainas it is as much a  $bh\bar{a}va$  as the thing itself. Moreover, the so-called  $abh\bar{a}va$  is not tuccha or  $mithy\bar{a}$  i. e. unsubstantial nothing as some  $Ved\bar{a}ntins$  would have it, but is an aspect of  $bh\bar{a}va$  and therefore the  $bh\bar{a}va$  itself.

There is mention of pradhramsābhāva in Vol. II on p. 173, l. 7.

In Siddhasena Gani's com. (p. 374) on TS (V, 29) there is an exposition of abhāva.

P. 18, l. 3. The word 'ārekā' is explained in the com, as 'ās'ankā'. This word occurs on p. 19, l. 13.

P. 18, ll. 3-7 & p. 19, l. 3. For refutation see pp. 132-133.

P. 18, l. 4. 'Dravya' means, no doubt, a substance; but, according to Jainism it is not without  $pary\bar{a}ya$  (modification)<sup>2</sup>, and hence  $utp\bar{a}da$  (origination) and vyaya (dissolution) in addition to dhrauvya (permanence). Same is the case with  $pary\bar{a}ya$ ; for, it is not without dravya, and hence dhrauvya over and above  $utp\bar{a}da$  and vyaya. Thus everything that exists is  $utp\bar{a}da$ -vyaya-dhrauvya-yukta<sup>3</sup>. This is why reality is defined in Jainism as substance-cum-mode.

This concept of reality may remind a student of biology of the concept of metabolism. For, it affords an exact parallel, since metabolism consists of two opposite processes viz. anabolism and catabolism. These respectively mean the process of breaking up and that of building up. They are held together by a synthetic process of equilibrium known as netabolism. Roughly speaking, the living process is a combination of alternative processes of birth and death the equilibrium between which is maintained by a life-process itself. Disintegration is necessary for the release of energy for life, and integration for building up latent energy. Maintenance of the suitable equilibrium between these two is again necessary for continuance of life.

A student of philosophy may compare this concept with the dialectic concept of Hegel—the concept which implies two opposite processes of thesis and antithesis both combined by synthesis.

<sup>1</sup> See "Notes" (p. 26) on SM.

<sup>2.</sup> Cf. Siddhasena Gani's com. (p. 378) on TS (V, 29) and AJP (p. 119).

<sup>3</sup> Cf. "उत्पाद्व्ययधीव्ययुक्तं सत्"—TS (V, 29)

<sup>4-5</sup> See Prof. A. Chakravarti's article "The Contribution of Jainism to World Culture" (pp. 85-86) published in "The Jaina Antiquary" (Vol. IX, No. 2).

According to the dravyārthika naya everything is nitya (permanent), sāmānya, avācya and sat (existent), whereas according to the paryāyārthika naya everything is just the opposite i. e. impermanent, visieṣa, vācya and asat (non-existent).

P. 18, Il. 20-21. This verse is quoted in SM (com. on v. 37), too.

P. 18, ll. 20-21. According to the Bauddhas everything lasts for a moment, and then it completely perishes. So they use the word parināma in the sense that there is absolute dissolution following origination. The Naiyāyikas and others who regard dravya as entirely distinct from guna interpret this word as the destruction of guna after it was produced in a dravya which undergoes no change whatsoever. The Jainas do not believe that any dravya or guna is entirely changeless (avikrta). Neither any dravya nor guna leaves off its inherent nature in spite of its undergoing changes<sup>2</sup>. A human soul even when it becomes a beast or a bird, does not lose its soul-ness. Whether a binary becomes tertiary or vice versa it does not cease to be matter. The white colour may become yellow, and that in its turn may become green; but, in all these stages colour is all the while present. This is what is beautifully expressed in TS (V. 41) as "axis: ukuni:" Vyāsa in his com. (p. 307) on Yogasūtra (III, 13) defines "pariṇāma" in the same way as here. For he says:

"अवस्थितस्य द्रव्यस्य पूर्वधर्मनिवृत्तौ धर्मान्तरोत्पत्तिः परिणामः।"

P. 19, ll. 16-17. The words 'mrt-pinda' and 's'ivaka' occur on p. 123, ll. 6-7, and these two along with 'sthāsaka' and 'kapāla' on p. 113, ll. 5-6. 'S'ivaka' occurs on p. 114, l. 3, too. In Kotyācārya's com. (p. 181) on Visesā (v. 482) we come across "मृत्पण्ड-शिवक स्थासक कोश कुशूलादिमृत्पयीय:" So it follows that the word 'ādi' occurring in मृत्पण्डशिवकादि stands for स्थासक, कोश, कुशूल etc. This is borne out by स्थास, कोश and कुशूल occurring on p. 104, l. 27 of Municandra's com. on AJP.

In Siddhasena Gani's com. (p. 398) on TS(V, 31) we have: "मृत्पिण्ड-शिवन-स्थासन नोशन-जुञ्जूल घट-नपाल-शनक-शर्नरा-पांशुत्रुटिपरमाणनः".

In Durgapadaprakās'a (p. 23b), a com. by Prabhānanda on Vītarāgastotra (VII, 1) we have "स्थास-कोश-कुशूळादि". In its avacūri (p. 74b) by a pupil of Vis'ālarāja we have "स्थास-कोश-कुशूळ-बुशोदरकणीदि".

A lump of clay assumes different forms before a pot, a jar, or the like is made out of it. These forms are given names according to the shapes they assume. Thus a ball of clay is called 'mrt-pinda'; a lump of clay which has a shape of a linga of S'iva 's'ivaka'; 'sthāsaka' is the name given to a lump of clay having the shape of a mirror; 'kos'a' to that resembling a bucket; and 'kus'ūla' to one resembling a granary.

<sup>1</sup> See Jagadisacandra's explanation (p. 297) of SM.

<sup>2</sup> Transformation or changing manifestation does not mean complete cessasion.

- P. 20, 1. 3. As stated in SM (com. on v. 14) there are four views regarding  $s\bar{a}m\bar{a}nya$  and vis'esa. They are:
- (i) There is only  $s\bar{a}m\bar{a}nya$ , and vis'esa has no place whatsoever- $S\bar{a}m\bar{a}nya$  alone is  $v\bar{a}eya$ . It is the only reality.

This is the view of those who admit only dravyāstika naya. Some Mīmāmsakas, the Sānkhyas and the Advaitavādins hold this view.

(ii) There is nothing but vis'esa.

This is the view of the Banddhas, and it is due to their laying all emphasis on the paryāyāstika naya and completely denying the existence of the dravyāstika naya.

(iii) There are both  $s\bar{a}m\bar{a}nya$  and vis'esa but they are in no way inter-related—are both distinct and independent. That is to say, both of them are realities, distinct inter se.

This is what the Vais'esikas and the Naiyāyikas hold as they have an unwarranted passion for the Naigama naya.

- (iv) Sāmānya and vis'esa are neither absolutely distinct nor non-distinct from each other. What is sāmānya from one view-point, is visesa from the other and vice versa. They are two-in-one. This is the view of the Jainas.
  - P. 20, l. 3. For refutation see p. 134 etc.
  - P. 20, ll. 7-9. For refutation see p. 293, l. 12 & p. 294, l. 3.
- P. 20, l. 8. On this very page, l. 23, the commentator explains 'karka' as a kind of horse. Does he mean 'a white horse', the meaning to be found in various dictionaries? The word 'karka' occurs on p. 120, ll. 7 & 22.

Kalki or Kalkin who is looked upon as the tenth and the last incarnation of Visnu, is said to have a white horse to ride upon. So Muni Kalyāṇavijaya in his "नीर्निर्वाणसंवत् और जैन काङ्गणना" (p. 48) has suggested that the word 'kalkī' may be a Sanskritized form of kakkī, kakka the Pāiya word meaning a white horse.

- P. 20, ll. 9-10. For refutation see p. 294, ll. 6-8.
- P. 20, ll. 15-16. Cf. p. 275, l. 14 and the first hemistich of the following verse of Visesa\*:—

"एकं निचं निरवयवमिक्कयं सञ्वगं च सामन्नं। निस्सामन्नताओं नित्थ विसेसो खपुष्फं व॥ ३२॥"

- P. 21, l. 6. For refutation see p. 295, l. 10.
- P. 23, l. 3. Here the word 'para' stands for 'Dharmakīrti'; for the verse quoted here occurs in his *Pramāṇavārtika* (I, 183-4).
- P. 23, ll. 4-5. The idea conveyed in this verse is refuted by Akalanka in his Nyāyaviniścaya. This verse is quoted in Nyāyakumuāacandra (p. 620), and with variants in Anekāntavādapraves'a (p. 7), Astasahasrī (p. 92), Sammatitīkā (p. 242), Nyāyavinis'cayavitarana (p. 92a), and

Syādvādaratnākara (p. 837), and it is explained in Pramānavārtikasvavrtti and Manorathanandinī. This explaination is reproduced in the fn. on Nyāyakumudacandra (p. 620).

- P. 23, l. 5. The root 'cud' is Gropped and replaced by 'nud' by Ratnaprabha Sūri in his Ratnākarāvatārikā; for, in his days it conveyed an obscene sense.
- P. 23, îl. 20-21. Here the word 'syād' is explained. It is said that originally it is the third person singular of the potential of su to be. It is here treated as an indeclinable connoting 'somehow'. In "Notes" (p. 32) on SM it is said that it "is generally treated by commentators as an indeclinable noun or adjective connoting indefinite possibility". Is the word "indefinite" correct?
  - P. 24, ll. 5-6. Cf. p. 297, ll. 13-14.
  - P. 25, ll. 3-5. For refutation see p. 300, ll. 5-12 & p. 301.
    - P. 25, l, 6. For refutation see p. 302, ll. 7-8. Cf. p. 316, l. 7.
- P. 25, ll. 10-11. Why the author has restated the same thing is accounted for, in two ways. Cf. what is said on p. 27, ll. 17-18.
- P. 25, l. 17. A camel is somehow curds. This is an example of  $sy\bar{a}dv\bar{a}da$ . This is what the opponent says.
- P. 26, l. 3. 'Bhedasamhāravāda' has no scope in several non-Jaina systems. See p. 316, l. 18.
  - P. 27, ll. 5-7. For refutation see p. 317, ll. 4-10.
  - P. 27, ll. 9-10. For refutation see Vol. II, p. 124 etc.
- P. 27, l. 10 & p. 28, ll. 3-7. For refutation see Vol. II, p. 208, l. 14 & p. 209, l. 3.
  - P. 28, l. 7. 'इति कुल्वा' may remind one of the Guj. 'एशी करीने'.
- P. 28, ll. 7-9. For refutation see Vol. II, p. 209, ll. 5-11 and p. 210 ll. 3-7.
- P. 28, ll. 10-11 & p. 29, ll. 3-4. For refutation see Vol. II, p. 218 ll. 9-12 & pp. 219, ll.3-9; p. 220, ll. 3-8; p. 221, ll. 3-12; and p. 222, ll. 3-4.
- P. 28, l. 11. Cf. TS (X, 3) where we have "कृत्स्वर्भक्षयो मोक्षः".
- P. 28, l. 31. There are eight kinds of karman: (i) jñānāvaranīya, (ii) darśanāvaranīya, (iii) mohanīya, (iv) vedanīya, (v) āyus, (vi) nāman, (vii) gotra and (viii) antarāya. The first obscures knowledge. For details see JRL (Ch. XIII).
- P. 28, 1. 32. Sastha (P. chattha) and astama (P. atthama) are each a kind of external penance—mortification of flesh. Every day one takes two meals. So one who gives up one meal on the first day, two on the second and one en the third and thus gives up meals up to the fourth, is said to be practising 'caturtha'. Similarly one who gives up two meals on each of the two days and one meal on a previous day and one at the end, and thus

gives up meals up to the sixth, is said to be practising 'sastha'. One who practises 'astama' gives up meals up to the eighth.

'Cauttha' is explained as above by Abhayadeva Sūri in his com' (p. 147b) on Thāna (III; 3; s. 182). For, he says:—

"केवलमेकं पूर्वदिने द्वे उपवासदिने चतुर्थं पारणदिने भक्त-भोजनं परिहरति तत् चतुर्थंभक्तं ''शब्दे-च्युत्पत्तिमात्रमेतत् '''प्रवृत्तिस्तु चतुर्थंभक्तादिशब्दानामेकाधुपवासादिष्वित ।''¹

In Smrticandrikā we have:

## "सायमाधन्त्यगेरहूनोः सायं प्रातश्च मध्यमे । उपवासफलप्रेप्सुर्जह्याद् भक्तचतुष्टयम् ॥"

- P. 29, ll. 4-10 & p. 30. For refutation see Vol. II, p. 224, l. 12.
- P. 29, l. 7. Pramāda means negligence, inadvertence. It is one of the causes of the influx of karmans.
- P. 29, l. 8. Contemplation is either good or bad. For details see JRL (Ch. XX).
- P. 29, l. 14. There are five bhāvas: (i) aupas'amika, (ii) kṣāyika, (iii) kṣāyopas'amika, (iv) audayika and (v) pārināmika. Roughly speaking, 'bhāva' means a condition of a living being. The audayika bhāva rises from the operation—fruition of karmans. In the case of the embodied soul it is its impurity. For details see JRL (pp. 98-100).
- P. 29, l. 29. See "Notes" for p. 28, l. 31. 'Vedanīya' karman makes an embodied soul experience pleasure or pain.
  - P. 30, Il. 7-9. For refutation see Vol. II, p. 225, Il. 4-6.
  - P. 30, l. 9 & p. 31, ll. 3-7. For refutation see Vol. II, p. 227, ll. 8-10.
- P. 30, l. 22. See "Notes" for p. 29, l. 14. 'Kṣāyopas'amika bhāva' rises from the partial destruction, subsidence and operation of the 1st, 2nd, 3rd and the 8th kinds of karmans—the karmans known as ghāti-karmans. See JRL (p. 100).
  - P. 31, ll. 8-9. For refutation see Vol. II, p. 228, ll. 4-5.
  - P. 32, ll. 4-6. For refutation see Vol. II, p. 231, ll. 9-12.
  - P. 32, ll. 7-10 & p. 33, l. 3. For refutation see Vol. II, p. 232, ll. 7-8.
- P. 33, 1.5. The first foot etc. are referred to as 'sangraha-grantha' in Vol. II, p. 236, 1.4. This may remind one of 'sangraha-sloka' and 'antara-s'loka'. In the intro. (p. 49) to Nyāyakumudacandra (Vol. I) we have:—

"'निराकारेतरस्य' इसादयोऽन्तरकोका वृत्तिमध्यवित्वात् । 'विमुख' इत्यादिवातिकव्याख्यानवृत्ति-अन्धमध्यवित्नेः खल्वमी कोकाः । वृत्तिचूर्णतां तु विस्तारभयात्रासाभिव्याख्यानमुपदद्यते । संग्रहकोकास्तु वृत्तिप्रदक्षितस्य वार्तिकार्थस्य संग्रहपरा इति विशेषः"

Thus sangraha-grantha means a statement made with a view to recapitulating what has been previously said.

<sup>1</sup> In the com. (p. 220b) on Viahapannatti (II, s. 92) Abhayadeva has said the same as under:—

<sup>&</sup>quot;चतुर्थं भक्तं यावद् भक्तं त्यज्यते यत्र तचतुर्थम्। इयं चोपवासस्य सन्झा एवं षष्ठादिकसुपवासद्वयादेरिति।"

- P. 33,°11. 5-10. All these three verses with slight variations or without them are quoted in TRD (p. 78a), Bodhicaryāvatārapañjikā (p. 492), Nyāyavinis'cayavivarana (p. 581a) and Nyāyakumudacandra (pp. 838-839). In the fn. of the last work explanation from Manorathanandinī is given.
- P. 33, l. 11 & p. 34, l. 3 & ll. 8-10. In Syādvādaratnākara (p. 1118) and in Nyāyakumudacandra (p. 841) we find all these lines as quotations and in TRD (p. 78a) all except the last; but, nowhere the original source is mentioned or traced.
  - P. 34, l. 16. स्वेच्छा० occurs on p. 29, ll. 5-6.
- P. 36, 1.3. This is the commencement of the refutation of the first issue—allegation.
- P. 36, l. 4. 'आगोपालाङ्गनादिप्रसिद्धं' means well-known to cow-herds, women and others. On p. 78, l. 6 we have आविद्धङ्गनादिप्रसीतं. It is explained in ll. 18–19 as सकल्लोकप्रसिद्धं i. e. well-known to the whole world. Literally it means well-known from the learned to women, women here standing for illiterate! For a similar phrase see p. 175, l. 5; p. 215, ll. 10–11; p. 227, ll. 6–7; p. 282, l. 5; p. 339, l. 8; p. 397, l. 6; II—p. 48, l. 8; p. 59, l. 23; p. 75, l. 8; p. 85, l. 10; p. 111, l. 9; and p. 125, ll. 11–12.
- P. 36, ll. 5-12. A thing exists in view of its own dravya (substance), kṣetra (place), kāla (time) and bhāva (nature or property); but it does not exist in view of the substance etc. of another object. Thus a thing is in its own substance etc., but not in another substance etc. If we deny the latter as the Bauddhas do, it will be every thing; for, it will not be asat in any way.

Similarly a thing is asat i. e. non-existence is predicated of a thing, in view of the substance etc. of another thing but not so, as regards its own substance etc. Otherwise it will have no existence like the horns of an ass i. e. to say it will be thorough nihilism.

Thus, in order that (i) a thing may not lose its individuality—its own self and (ii) its own nature may not become nothing, it is desirable to believe that a thing exists and does not exist as well, though, from different view-points—in different capacities such as sva-dravya and para-dravya. In short, the Jainas believe in being-cum-non-being of all things from different points of view, viz.  $\Xi$  and  $\Xi$ . For details see JRL (Ch. XII).

P. 37, ll. 7-11. Any and every thing has its own substance, place, time and nature. Further, it will not do to think of a thing as having only any one or more of them and not all of them. Thus we cannot think of a jar with reference to its substance (say clay) only, while totally ignoring—denying its place, time and nature, which, too, inhere in it.

<sup>1</sup> This non-existence belongs to the thing itself and not to the other thing, and that, too, as regards the substance etc. of the other thing. In short, X is X only and not non-X.

- P. 38, l. 4. 'निडोंडविष्यामः' means 'we shall knock down—refute'. The root is जुदू I, Parasmaipada. Its forms are used on p. 64, l. 9; p. 217, l. 6; p. 274, l. 16; p. 380, l. 9; and in Vol. II on p. 49, l, 7; p. 118, l. 6; p. 212, l. 8 and p. 218, l. 5.
- P. 38, l. 5. The existence of the substance of a thing is not the same as the non-existence of the substance of another thing. And this holds good in the case of place, time and nature, too. Thus, the existence of the clay substance of a pitcher is not non-distinct from the non-existence of the water substance of another thing. Otherwise a thing would cease to exist. If the existence of clay substance is equated with the non-existence of water substance, a pitcher which exists with reference to its clay-substance will also exist with reference to water-substance; for, the existence of the former is assumed to be non-distinct from the non-existence of the latter.
- P. 42, l. 10. स्इमिथ्या भावनीयम् means: this should be pondered upon by one whose intelligence is sharp. This expression occurs in the com. on p. 103, l. 12. A synonym of स्काधिया occurs on p. 286, l. 22. जुरामीयबुद्धिमः occurs on p. 128, l. 26 and स्क्षेक्षिम etc. on p. 186, l. 6; p. 227, l. 5; p. 380, l. 3; and in Vol. II on p. 124, l. 4 and p. 176, l. 20.
- P. 43, l. 10. 'Akṣaragamanikā' which occurs in Vol. II, p. 230, l. 20 seems to imply 'literal meaning'. The Pāiya word for it is 'akkharagamaniyā', and it is used by Haribhadra in his Āvas'yakatīkā (p. 631b).
- P. 43, ll. 15-16. अपि तु is explained as कि तिहै in Vol. II, p. 186, l. 25 as well.
- P. 44, ll. 5-7. The objector admits that the existence of clay substance is a kind of the non-existence of water substance. But, even then he is not prepared to admit that a thing exists and does not exist as well!
- P. 45, ll. 5-6. 'Pravrttinimitta' is explained on p. 261. There is no justification for using a different word even when the *pravrttinimitta* is the same.
- P. 45, l. 6. 'Atiprasanga' means unwarranted license in reasoning—unwarrantable street of the principle.
- P. 45, ll. 24-25. The words 'indra', 's'akra' and 'purandara', though synonyms, convey different senses owing to their difference in connotation as suggested by their etymologies given here. 'Indra' signifies the lord of gods, 'S'akra' the powerful god, and 'Purandara' the destroyer of the cities. These differences of sense are recognized by Samabhirūdha naya.
- P. 45, l. 25. The compound 'vajrapāṇi' is dissolved here. This, too, is a synonym for 'Indra', but it connotes a different sense.
  - P. 46, l. 5. 'S'ābda nyāya' is explained in ll. 17-18 as under:-

Pradhāna (principal) is that which is directly stated by a word in an object which is both aneka (many) and eka (one) in Jainism, and the rest is gunabhūta (subordinate). This is 's'ābda-nyāya'. This phrase occurs on p. 52, l. 8.

9

- P. 46, l. 6, p. 47, l. 3. Here is given the etymology of 'dravya'.
- P. 47, l. 3. The etymology of 'paryaya' is here given.
- P. 48, l. 19. See pp. 134-139.
- P. 49, 1. 11. 'Abhyupagamavirodha' means running counter to the accepted dogma.
- P. 49 all. 12-13. 'अयमेव मेदो ''कारणमेदश्च' occurs with a slight difference on p. 80, ll. 24-25 and p. 262, ll. 4-5.
- P. 50, l. 28. The word 'kārikā' is usually used in the sense of a memorial verse or a collection of such verses on a philosophical or scientific subject e. g. Bhartrhari's Kārikās on grammar. Here it stands for a collection of verses. This word occurs on p. 375, l. 11. It is used in connection with the introductory verses of the Bhāsya of TS by Devagupta Sūri and Gandhahastin Siddhasena Gani (vide p. 19 and p. 20 respectively of Vol. I).
- P. 51, l. 5. 'Setikā' is a kind of measure, and so is 'mānaka'. As stated in Ganitatilaka (v. 7) 4  $p\bar{a}dik\bar{a}s=1$   $m\bar{a}naka$ , 4  $m\bar{a}nakas=1$   $setik\bar{a}$  and 10  $setik\bar{a}s=1$   $h\bar{a}ri$ . For further details see my intro. (p. XXXVII) to Ganitatilaka.
- P. 51, l. 17. This may remind one of the fact that Hemacandra Sūri has composed two works viz. Ayogavyavacchedadvātrimśikā¹ and Anya, yogavyavacchedadvātrimśikā². 'Anyayogavyavaccheda' occurs in Vol. II-p. 165, l. 24.
  - P. 51, l. 24. Mānaka is explained by me on this very page.
    - P. 51, l. 28. 'Ayāma' is a synonym of 'Bauddha'.
- P. 51, ll. 28-30. The Ayama view is that the power to generate, produces an act in question by making a full use of it, but its power does not perish in doing so. It can produce another act hereafter.
  - P. 55, ll. 30-31. See "Notes" on p. 197.
- P. 56, ll. 6-7. Here is noted a 'nyāya'. This word 'nyāya' is differently translated by different scholars e.g. an apposite illustration<sup>3</sup>, a popular medium<sup>4</sup>, an inference from familiar instances<sup>5</sup> and an idiomatic
  - 1-2 In this connection the late Prof. A. B. Dhruva has observed as under in his Notes (p. 8) on SM:—
    - र"(1) अयोगन्यवच्छेद lit. exclusion of non-possession, i. e. demonstration that truth does not fail to belong to the Jaina system, that it certainly belongs to it: the constructive orp ositive part of Hemacandra's work (स्वक्षसाधन). (2) अन्ययोगन्यवच्छेद—lit. exclusion of the position that truth might belong to other rival systems, i. e. demonstration that truth does not belong to other systems: the destructive or negative part of the undertaking (प्रविद्वार )."
    - 3 See Apte's Sanskrit-English Dictionary.
  - 4-5 See Laukikanyāyāñjali (pt. I) collected by G. A. Jacob.

expression. There is no exact equivalent in the English language for it.

A  $ny\bar{a}ya$  is more concise than a proverb and has at the same time all the force of the latter. It is based upon experience. We come across it in works on grammar, philosophy and rhetoric. It is difficult to say who the first person was to coin this word and mention a  $ny\bar{a}ya$  or  $ny\bar{a}yas$ . Amongst the  $Jainas^2$  Haribhadra is perhaps the first, in case we do not consider the word 'andhakantaïjja' occurring in  $Ay\bar{a}ra$  as a  $ny\bar{a}ya$ .

The  $ny\bar{a}ya$  in question is explained in ll. 28-31. But the word 'gadu' is not explained. It occurs in  $K\bar{a}vyaprak\bar{a}$ śa (IX, 83), and in  $Mah\bar{a}bh\bar{a}sya$ . It is a homonym, and has five meanings: (i) crooked, hump-backed, (ii) a hump on the back, (iii) a javelin, (iv) a water-pot and (v) any useless or good-for-nothing object. None of these suits the context. So, for the present I take it to mean 'a boil', and interpret this  $ny\bar{a}ya$  as 'out of frying pan into fire'.<sup>3</sup> This  $ny\bar{a}ya$  is not noted in any of the three parts of  $Laukikany\bar{a}y\bar{a}njali$ . It, however, occurs in Tattvopa-plavasimha (p. 23).

It seems that the mentality of the Indians of older days to present many a thing as an aphorism  $(s\bar{u}tra)$  is the origin of  $ny\bar{a}yas$ .

The phrase 's'abda-gadu' occurs on p. 323, l. 11. It occurs in the  $Mah\bar{a}bh\bar{a}sya$  on III, 1, 26 (Vol. II, p. 36).

P. 56, l. 25. 'Ksunna' means pounded, the original root being 'ksud' VII, Ubhayapadin. It occurs on p. 91, ll. 10, 27 & 28; p. 290, l. 15; p. 313, l. 9; p. 355, l. 10; and, in Vol. II on p. 184, l. 5.

P. 57, l. 6. Attachment to one's own system of philosophy is difficult to let go. This idea is expressed by Hemacandra in  $V\bar{\imath}tar\bar{\alpha}gastotra$  (VI) as under:—

"कामराग-स्नेहरागावीषत्करनिवारणौ । दृष्टिरागरतु पापीयान् दुरुच्छेदः सतामपि ॥ १० ॥"

The expression 'अहो दुरन्तः स्वदर्शनानुरागः' occurs on p. 101, l.8, and 'अहो दारुणो मोहः' on p. 44 where we have 'अपूर्वो विश्वमः'.

P. 57, ll. 10 & 11. 'Prasajya-pratisedha' means negative statement and 'paryudāsa' means an exception, a prohibitive rule. The former is rendered as 'express negation' by Prof. Cowell in his translation of Sarvadarsangraha. In a foot-note (p. 250) he explains it as under:

"Where the negation is prominent it is called prasajya-pratisedha; but where it is not prominent we have the paryudāsa negation. In the

<sup>1.</sup> See "Notes" (p. 64) on SM.

<sup>2</sup> See my article केटलाक न्याय published so far in three instalments in "Jaina dharma prakās'a" (Vol. LX, Nos. 2-4).

<sup>3</sup> Mr. P. I. Tarkas does not accept this view. He traces it to Nyāyavārtika (p. 134) and takes it to refer to an episode of Bali and Vāmana, an incarnation of Viṣṇu.

former, the negative is connected with the verb: in the latter, it is generally compounded with some other word; as, 'for example, (a) Not a drum was heard, not a funeral note. (b) Unwatched the garden bough shall sway. The former corresponds to the logicians' styantābhāva, the latter to anyonyābhāva or bheda".

Both the forms of negation occur in Mahābhāsya on Astādhyāyī (I, 4, 50) and in Vākyapadīya (II, 86). Verses defining the two are quoted in Sāhityadarpana (ch. VII, p. 214) as under:—

"अप्राधान्यं विधेर्यत्र प्रतिषेधे प्रधानता । 'प्रसज्यप्रतिषेधो'ऽसौ कियया सह यत्र नञ् ॥" "प्रधानत्वं विधेर्यत्र प्रतिषेधेऽप्रधानता । 'पर्युदासः' स विद्येयो यत्रोत्तरपदेन नञ् ॥"

The word 'prasajya-pratisedha' occurs on p. 207, l. 6 and in Vol. II, p. 217, l. 6 & p. 218, l. 4, too.

The word 'paryudāsa' occurs on p. 208, l. 3 and in Vol. II, p. 218, l. 4 and in Sābara-bhāṣya.

P. 58, 1. 9. 'Arhan-mata' means Jainism—a system propounded by an Arhat, a Jaina Tīrthankara.

P. 59, ll. 6 ff. Every thing is both existing and non-existing.

P. 60 ll. 7-8. जुशामनुद्धिपरिचोदितं means put forward by one whose intelligence is as sharp as the point of the blade of the 'kus'a' grass. 'Kus'āgrabuddhi' hence means having a penetrating-sharp intellect. On p. 128, l. 26 and in Vol. II on p. 175, l. 10; & p. 176, l. 13 we have जुशामीयनुद्धि which, too, means the same. 'Kusa' a Pāïya equivalent of 'kus'a' occurs in Vivāgasuya (I, 6; para 121).

P. 60, l. 14. 'Mecaka' is a homonym. Here it means a kind of gem. It has five colours (vide "Notes" p. 378 on SM).

The word 'mecaka' occurs on p. 130, l. 9; p. 159, ll. 7 &24; p. 160, l. 11; and p. 302, ll. 4 & 16.

P. 62, ll. 7-8. These lines form an answer to the objection raised on p. 11, ll. 4-6. The existence does not reside by totally avoiding non-existence. But they somehow co-reside.

P. 65, ll. 4-5. This verse differs very little from one on p. 11. The slight variation introduced here turns the allegation into refutation! It is thus a pūrva-paksa-śloka-parāvartanā. For parallel examples see infra.

P. 65, l. 10. As already mentioned here in "Notes" (p. 260) the Jainas do not look upon dharmin as absolutely distinct from dharma, but they look upon them as distinct from one view-point and non-distinct from another view-point. They do not deny the distinction in a certain sense between dharmin and dharma, but they do deny absolute distinction between them. If there was absolute distinction there can be no such

<sup>1</sup> Quoted from Laukikanyāyāñjali (pt. II, p. 50).

relation as that of dharma and dharmin. In other words the dharma would be a total stranger to the particular dharmin and would be in no way its.

P. 65, l. 20. 'न ह्यभ्युपगमा एव दाधायै भवन्ति' occurs many a time. See l. 25 of this very page; p. 365, l. 9; and Vol. II, p. 17, ll. 12-13.

P. 66, Il. 29-30. The shape, substance and colour are noted as the dharmas of a ghata, a dharmin. 'Budhna', a homonym', here means the bottom of a vessel, viz. ghata. A ghata is described in the Bhāsya (p. 122) on TS (I, 35) as under:—

# "ऊर्ध्वकुण्डलौष्ठायतवृत्तयीवोऽथस्तात् परिमण्डलः।"

In *Uttarajjhayanacunni* (p. 14) composed by a pupil of Govāliya Mahattara we have:—

## " ऊर्ध्वं कुण्डलोष्ठायतस्त्रयीवादिरूपः"

A ghata is described by Hemacandra in his com. (665) on  $Vises\bar{a}^*$  (v. 1552) as under:—

## "पृथुबुभोदरोर्ध्वनुण्डलोष्ठायतवृत्तत्रीवादिमति वटपदार्थे"।

Municandra Sūri has defined 'ghaṭa' as one which has an expansive bottom and belly, and whose neck is round and long, and whose lips resemble an ear-ornament.

P. 67, l. 25. 'Vais'eṣikā' (lit. the investigator of distinctive properties) is the name of the follower of the *Vais'eṣika* system of philosophy. It is founded by Kaṇāda² known as Kaṇabhakṣa³, Kaṇabhuj⁴, Kāṇāda⁵, Ulūka⁶ and Aulukya. Pās'upata is another name for a *Vaiśeṣika*.

As regards this Vais'esika system, the late Prof. A. B. Dhruva has made the following observations:

- (i) "The Vaisesika and the Nyāya, as observed before, originated as separate systems, but the former which was in its origin a child of the Pūrva-Mīmāmsā, soon become a supplement—an adopted child, to use a metaphor—of the latter. Thus, Vātsyāyana<sup>8</sup>, the Nyāya-bhāṣyakāra, treats the Vaisesikā as a 'prati-tantra Siddhānta' of Nyāya. intro. (p. XLI) to SM.
- (ii) "'Atom-eater', as the nickname of the founder, might not be probable, because an atomic theory is not special to the system, and the Vaisesika is not the first pioneer of the theory". Notes (p. 24) to SM

<sup>1</sup> This is split up as कुण्ड-लोष्ठायत in the printed edition. It is a slip; for, the three words are कुण्डल, ओष्ठ and आयत.

<sup>2-4</sup> This means corn-piece eater'.

<sup>5</sup> Literally it means a crow-eater.

<sup>6</sup> It means an owl, and it is equated at times with a crow-eater.

<sup>7</sup> For the various views regarding the significance of these designations, see "Notes" (p. 25) to SM.

<sup>8</sup> He is also called Paksilasvāmin.

(iii) • "The characteristic method of investigating Truth adopted in the Vaisesikā system is to find out the Visesas i. e. the differentia or distinguishing properties of things. This gives the name to the system..."

—Ibid. (p. 25)

The Vais'esikā system admits six catagories or entities viz. dravya (substance), guna (quality), karman (action), sāmānya (generality), vis'eṣa (particularity) and samavāya (inherence). This is what we learn from the Vais'eṣikasūtra, its Bhāsya¹ by Pras'astapāda², and works of Haribhadra and S'ankara. S'rīdhara³, Udayana⁴ and S'ivāditya⁵, the later writers, have added abhāva (negation) to these six categories, as they do not look upon it as a nonentity, but regard it as a padārtha like the other six. For the nine types of dravya etc. see "Notes" on p. 4, ll. 26-29 of Vol. II.

Vādivetāla S'ānti Sūri in his Pāïya com. on *Uttarajjhayana* and its *Nijjutti* mentions in Pāïya on p. 172a, the six original *padārthas*, nine *dravyas*, 17 *guṇas*, 5 *karmans*, 3 *sāmānyas*, and then he explains in Saṃskṛta three varieties of *sāmānya* and notes a difference of opinion regarding this exposition. Further, he mentions in Pāïya two varieties of *vis'eṣa*.

The Vais'esika system admits two pramānas. This is the usual view, and it is accepted by Haribhadra and Vidyānanda. But Siddharsi in his Nyāyāvatāravrtti (p. 9), Hemacandra in his com. on his own work Pramānamīmāmsā (I, i, 9) and Maladhārin Hemacandra in his com. (p. 666) on Visesā have said that the Vais'esikas admit three pramānas viz. pratyaksa, anumāna and āgama. Devabhadra in his Tippana (p. 9) on the Nyāyāvatāravrtti says that Siddharsi has here followed Vyomas'iva's otherwise Kandalīkāra mentions only two. Gandhahastin Siddhasena Gani who seems to be earlier than Vyomas'iva, has said that the Vais'esikas admit either two or three pramānas. So it seems that by his time somebody

- 1 This is not a regular exposition of each Vaisesika sūtra but it is an independent work running along the lines of the Vaisesika sūtra. It is called Padārtha-dharma-sangraha.
- 2 The general view is that he flourished after Dinnaga, and thus he belongs to the fifth century. The late Prof. A. B. Dhruva has however assigned to him a date prior to Dinnaga.
- 3 He composed Nyāyakandalī, as he tells us, in 991 A.D. It is a com. on Praśastapāda's Bhāsya.
- 4 He is an author of Laksanāvali, Kiranāvali, Kusumāñjali etc. From Laksanāvali we learn that he flourished in 984 A.D.
- 5 He has composed Saptapadārthī.
- 6 I take him to be the same as Vyomaśekhara. the author of Vyomavatī, a com. on the Bhāṣya of Prasastapāda—Vyomavati composed
  ea lier than Nyāyakandalī. But I cannot say whether he can be
  identified with Śivāditya (the author of Saptapadārthī) or not.

must have propounded the other view. Who that person is is a question to which I invite the attention of veteran scholars.

In the Vais'eşikasūtra there is no mention of Īs'vara (God) whereas the Nyāyasūtra proves His existence.

The Vais'esikas believe in the doctrine of 'pilupāka' (heating of atoms) whereas the Naiyāyikas that of 'piṭharapāka' (heating of molecules). Vide Dasagupta's A History of Indian Philosophy (Vol. I, pp. 305 & 327).

P. 68, l. 5. 'Pratīti-saciva' means one assisting conviction. This phrase occurs on p. 258, l. 13.

P. 68, ll. 6-7. See p. 13.

P. 69, l. 9. 'Nantarīyakatva' means a state of being invariably connected, inseparability. This word occurs on p. 144. l. 8 and p. 212, l. 22.

On pp. 365, 373 and 374 and in Vol. II, p. 192, l. 10 we come across the phrase 'nāntarīyaka'. The word 'nāntarīyakatva' occurs in Patañjali's Mahābhāṣya (p. Vol. II, p. 144) on Aṣṭādhyāyī (III, 3, 18). The portion in question is as under:—

"कश्चिन्मांसार्थीं मत्स्यान् सञ्चकलान् सकण्यकानाहरति $^1$ । नान्तरीयकत्वात्। स यावदादेयं तावदादाय ज्ञकलकण्यकान्युत्सुजति । एवमिहापि"ः

The same passage is repeated in the Mahābhāṣya (Vol. II, p. 245) to IV, 1, 92.

नान्तरीयकत्वम् = न्याप्तिः । अन्तरा विना भवम् अन्तरीयम् । अन्तरीयमेव अन्तरीयकम् । न अन्तरी-यकं नान्तरीयकम् । येन विना यद् न भवति तद् नान्तरीयकं नियतसम्बद्धम् । तस्य भावो नान्तरीयकत्वं नियत-सम्बन्धः साहचर्यनियमो न्याप्तिवा ।

P. 70, l. 8 & p. 71, ll. 3-5. The objection raised on p. 13, ll. 6-7 is here noted and refuted.

P. 70, l. 15. 'Vāndhyeya' means a son of a barren woman i. e. an impossibility of which the following verse is a typical example:—

"मृगतृष्णिकाम्भसि स्नातः शशरहङ्गधनुर्धरः । एष वन्ध्यासुतो याति खपुष्पकृतशेखरः"॥

'Vandhyāsuta', a synonym of 'vāndhyeya', is met with on p. 173, l. 26; p. 346, l. 3; p. 355, l. 7; p. 371, l. 7 and in Vol. II on p. 1, l. 11; p. 28, l. 9; and p. 141, ll. 16 & 29.

'Kha-puspa' means a sky-flower. This word occurs in Vol. II, p. 198, l. 5. 'Kha-kusuma', a synonym of 'kha-puspa' occurs on p. 346, l. 3 and its another synonym 'ākās'a-kusuma' on p. 323, l. 8 and in Vol. II, on p. 216, l. 22. 'Ambarāravinda', a sky-lotus, is met with in Vol. II, p. 7, l. 17 and its synonym 'vyomāravinda' on p. 81, l. 30, 'puskarapuskara' and

For a parallel idea see Vācaspatimis'ra's  $T\bar{a}tparyat\bar{\imath}k\bar{a}$ , a com. on  $Ny\bar{a}yas\bar{\imath}tra$  (IV, 1, 54). For other details see my article "Prohibition of Flesh-eating in Jainism" published in "The Review of Philosophy and Religion" (Vol, IV, No. 2, pp. 238-239). See Prof. A. B. Gajendragadkar's Notes (p. 288) on  $K\bar{a}yvaprak\bar{a}$ sa. Vide Apte's Dictionary.

'ākāṣapadma' in Vol. II, p. 214, l. 5, & l. 16 resp., and 'gaganāravinda' in Vol. II on p. 87, l. 30.

- 'Kharaviṣāṇa', a horn of an ass, is another illustration of impossibility; for, no ass has horns. This phrase occurs on p. 91, l. 18; p. 356, l. 17 and in Vol. II on p. 7, l. 15; p. 53, l. 26; p. 55, l. 5; p. 86, l. 25; p. 96, l. 7; p. 99, l. 30; p. 141, l. 5; p. 214, l. 25; and p. 215, l. 21.
- 'S'as'a-viṣāna' which is a synonym of 's'as'a-s'ṛṅga' and which means 'a horn of a hare' occurs on p. 149, l. 13 and in Vol. II on p. 80, l. 12; p. 86, ll. 14-15. The word 'mṛga-tṛṣṇikā' meaning a mirage occurs in Vol. II on p. 76, l. 30. For other details about it see p. 282.
- P. 71, ll. 6-11. The allegation made on p. 14, ll. 3-4 is here mentioned and refuted.
- P. 71, ll. 12-13. This verse and the following three occur in S'āstra-vārtāsamuccaya as v. 115-158 as quotations. They are explained in its svopajña com. (pp. 72b-73a), but the wording differs. These verses are attributed to Vrddhas. See the intro. (p. XCIV).
- P. 71, l. 19. नरसिंह ··· This reminds me of the following quotation occuring in Siddhasena Gani's com. (p. 377) on TS (V. 29):—

"न नरः सिंहरूपत्वान्न सिंहो नररूपता । शब्दविज्ञानकार्याणां भेदाज्जात्यन्तरं हि तत् ॥"

- P. 73, l. 3. This is the same line as l. 10 of p. 15; but it is here used in a different context.
- P. 73, l. 12. 'Vaiyadhikaranya' means the state of having different substrata. It is absense of a common abode, dislocation.
- P. 74, l. 7. 'Tantra' is a homonym. Here it is used in the sense of a system of philosophy'— Jainism. The word 'tantrāntarīya' occurs in the Bhāsya (pp. 121, 232 and 354) on TS. Gandhahastin Siddhasena Gani explains it as जैनवचन on p. 121. The word 'sva-tantra' meaning 'Jainism' occurs on p. 175, l. 19 and 'tantra' in Vol. II, p. 181, l. 4 and p. 238, l. 26. On p. 101, l. 19 we come across the phrase 'स्तत्रराजकीडायल्यम्'.
- P. 74, l. 25. What works are meant by 'vrddha-granthas' is not stated in the super-commentary. They may be some work or works of Siddhasena Divākara, Mallavādin or some such personage who is senior to Haribhadra.
- P. 76, ll. 7-11. These lines are by way of refutation of the allegation made on p. 15, ll. 11-22. In the Notes (pp. 164-165) on SM, it is said:—
- "When one knows an object (घट), he distinguishes it from like as well as unlike objects (other clay vessels and also घट). Thus, in knowledge, there is a negative element in addition to the positive element. It is only with the help of the former, that we fix the nature of an object, which would otherwise remain 'nebulous, floating, vague, undefined. Therefore सर्वभावानां भावाभावारमकं सक्ष्यम्."

In An Introduction to Logic (pp. 172-173) H. W. B. Joseph says:

"Hence we must accept the negative Judgment as expressing the real limitation of things; but we must allow that it rests upon and presupposes the affirmative....¹The reciprocal exclusiveness of certain attributes and modes of being is the real truth underlying negation. But for that, everything would be everything else; that is as positive, as these several modes of themselves."

John Caird observes in An Introduction to the Philosophy of Religion (p. 219) as under:—

"Nor, again, can you reach this unity merely by predication or affirmation, by asserting, that is, of each part or member that it is and what it is. On the contrary, in order to apprehend it, with your thought of what it is you must inseparably connect that also of what it is not. You cannot determine the particular number or organ save by reference to that which is its limit or negation. It does not exist in and by itself, but in and through what is other than itself...It can exist only as it denies or gives up any separate self identical being and life—only as it finds its life in the larger life and being of the whole. You cannot apprehend its true nature under the category of Being alone, for at every moment of its existence it at once is and is not; it is in giving up or losing itself; its true being is in ceasing to be. Its notion includes negation as well as affirmation."

- P. 76, 1. 29. 'Sautra' means pertaining to 'sūtra'. Here it means the text viz. AJP.
- P. 78, l. 30. 'Kṣayopas'ama' means partial destruction and partial subsidence. This word occurs in Vol. II on p. 225, l. 7 and the word 'kṣāyopas'amika' in Vol. II on p. 218, l. 12.
  - P. 79, Il. 5-6. For refutation see pp. 80-82.
  - P. 79, ll. 6-7. For refutation see p. 82, ll. 8-9.
  - P. 79, 1. 7 & p. 80, 11. 3-4. For refutation see p. 83.
- P. 79, l. 23. If one is suffering from jaundice, everything—even a white conch, appears as yellow. In this connection Rāmānujācārya observes in his S'rībhāsya (p. 187<sup>2</sup>) on Brahmasūtra (I, i, 1):

"पीतशङ्कादौ तु नयनवर्तिपित्तद्रव्यसम्भिन्ना नायनरहमयः शङ्कादिभिः संयुज्यन्ते । तत्र पित्तद्रव्य-गतपीतिमाऽभिभूतः शङ्कगतशुङ्धिमा न गृह्यते । अतः सुवर्णानुलिप्तशङ्कवत् पीतः शङ्क इति प्रतीयते । पित्तद्रव्यं तद्भतपीतिमा चातिस्क्ष्मतया पार्श्वस्थैनं गृह्यते, पित्तोपहतेन तु स्वनयननिष्त्रान्ततयाऽतिसामीप्यात् स्क्षमपि

<sup>1 &</sup>quot;It is tautological to say that the cold is cold; to say that it is not hot because it is cold informs us that hot and cold are mutually exclusive attributes. Cold is no more identical with not-hot, than odd with not-even; though the numbers which are odd are the same numbers as are not even." —An Introduction to Logic (p. 172)

<sup>2</sup> This is the page-number of the edition published by T. Śrīnivāsa Śarmā in A. D. 1916 along with Śrutaprakāśikā.

गृह्यते । तद्भहणजनितसंस्कारसचिवनायनरिमभिर्द्रस्थमि गृह्यते । In Kalyāṇamandirastotra (v. 18) it is said:

> "किं काचकामलिभिरीश! सितोऽप् शङ्खो नो गृह्यते विविधवर्णविपर्ययेण?!"

For 'kācakāmala' see p. 116, l. 29 and Vol. II, p. 84, l. 21. 'Kāmala' occurs on p. 274, l. 14 and 'kāmalin' on p. 132, l. 3; p. 272, l. 3; & p. 273, l. 28.

P. 79, l. 23. 'Maru' means a desert, a country destitute of water. It is also the name of a country and its people. Both the meanings suit the context. But, on taking into account the following line occurring in Hemacandra's com. (p. 37) on his own work Abhidhānacintāmani, the word 'maru' need not be treated separately:—

"मीष्मे हि सिकतास्वर्ककराः प्रतिफलिता जलत्वेनाभान्ति अत एव मरुमरीचिकेत्युच्यते."

P. 79, l. 23. 'Marīcika' means 'mirage'. This word<sup>2</sup> occurs on p. 116, l. 27 & p. 244, l. 27 and its synonym 'mṛgatṛṣṇikā's in Vol. II, p. 76, l. 30. For a diagram and explanation of this phenomenon see any elementary book on light e. g. A Text-Book of Light (pp. 108-109) by R. W. Stewart. Municandra has said on p. 116 that the illusion of water in a mirage etc. is due to the kāla being heated in summer etc. In S'rībhāṣya (p. 187) we have:

"मरीचिकाजलज्ञानेऽपि तेजःपृथिव्योरप्यम्बुनो विद्यमानत्वादिन्द्रियदोषेण तेजःपृथिव्योरग्रहणात्, अदृष्टवशाच अम्बुनो ग्रहणाद् यथार्थत्वम्."

P. 79, l. 24. 'Dvicandra' means 'two moons'. This word occurs on pp. 130, 249 & 348 of Vol. I and pp. 51, 72 & 73 of Vol. II, 'indudvaya' on pp. 225-227 and 'candra-dvaya' in Vol. II on p. 98. Rāmānujācārya explains this phenomenon in his S'rībhāṣya (pp. 187-188) as under:

"द्विचन्द्रशानादावय्य कुर्यवष्टम्भितिमादिभिर्नायनतेजोगित मेदेन सामग्रीमेदात सामग्रीद्वयमन्योनयतिरपेक्षं चन्द्रग्रहणद्वयहेतुर्भवति । तत्रैका सामग्री खदेशविशिष्टं चन्द्रं गृह्णाति, द्वितीया त किञ्चिद्वक्रगितश्चन्द्वः
समीपदेश महण्यवेकं चन्द्रं खदेशविशुक्तं गृह्णाति । अतः सामग्रीद्वयेन युगावेश इदयविशिष्टचन्द्रग्रहणे ग्रहणमेदेन
ग्राह्माकारमेदात्, एकत्वग्रहणामाव च—द्वी चन्द्राविति भवति प्रतीतिविशेगः । देशान्तरस्य तद्विशेषणत्वम्,
देशान्तरस्य, अगृहीतस्वदेशचन्द्रस्य च निरन्तरग्रहणेन भवति । तत्र सामग्रीद्वतं पारमार्थिकम् । तेन देशद्वयः
विशिष्टचन्द्रग्रहणद्वयस्यकः एव चन्द्रो ग्राह्माद्वतेन च द्रस्यैव ग्राह्माकारद्वित्वं च पारमार्थिकम् । तत्र विशेषणद्वयविशिष्टचन्द्रग्रहणद्वयस्यकः एव चन्द्रो ग्राह्माद्वदेव च द्रस्यैव ग्राह्माकारद्वत्वं च पारमार्थिकम् । तत्र विशेषणद्वयविशिष्टचन्द्रग्रहणद्वयस्यकः एव चन्द्रो ग्राह्माद्वर्षेक ग्रहणे प्रत्यमिश्चाव्य वेवल्यक्ष्यः सामग्रीद्वयं भवतिति कार्यकर्ययम् । अपगते, तु दोषे स्वदेशविशिष्टस्य चन्द्रस्यैकग्रहणवेयत्वादेकश्चन्द्र इति भवति प्रत्ययः । दोषकृतं तु

<sup>1</sup> This is followed by "जपाकुसुमसमीपवर्तिस्फटिकमणिरिष तत्त्रभाऽभिभूतया रक्त इति गृह्यते । जपाकुसुमप्रभा वितताऽषि स्वच्छद्रव्यसंयुक्ता स्फुटतरमुपल्रभ्यत इत्युपल्रिक्थिन्थ्यवस्थाप्यमिदम्".

<sup>2</sup> This occurs in Tattvabodhavidhāyinī (p 376).

<sup>3.</sup> This is met with in Abhijñānaśākuntala (VI) and 'mṛga-tṛṣṇā' in Paramārthasāra (v. 22), Laṅkāvatārasūtra (II, 157) and Mahā-bhāṣya (p. 196) on IV, 1, 3. In the latter work (p. 196) 'gandha-rvanagara' is also mentioned.

सामग्रीदित्वम्, तत्कृतं ग्रहणदित्वम्, तत्कृतं ग्राह्याकारदित्वं चेति निर्वधम्। अतः सर्वं विज्ञानजातं यथार्थमिति सिद्धम्।"

The following verse of S'esanāga's Paramārthasāra otherwise called  $\bar{A}dh\bar{a}rak\bar{a}rik\bar{a}$  and  $\bar{A}ryapa\bar{n}cas'ati'$  mentions a few illustions:—

"मृगतृष्णायामुदकं शुक्कं रजतं भुजङ्गमो रज्जवाम् । तैमिरिकचन्द्रयुगवद् भ्रान्तं निखिलं जगद्रपम् ॥ २२ ॥"

P. 80, ll. 4-5. For refutation see p. 83, ll. 6-8.

P. 80, l. 10. The history of Buddhism can be divided into three stages: (a) the original teachings of Gautama Buddha, (b) Buddhism of the Pāli canon and (c) Mahāyāna or Samskrta Buddhism. The original teachings are supposed to have been embodied in the 'Tipiṭaka' or the three baskets of the Pāli canon. They are Sutta-piṭaka, Vinaya-piṭaka and Abhidhamma-piṭaka. The last is later than the other two, and even these in their present form belong linguistically to the age succeeding that of As'oka's edicts¹.

All was painful (duhkha), all was transitory (ksanika), all was nothing at all  $(s'\bar{u}nya)$  or nothing but ideas  $(praj\bar{n}apti$  or  $vij\bar{n}\bar{a}nas)$  or a mere creation of mental habits  $(v\bar{a}san\bar{a})$  or imagination (vikalpa) are the doctrines which in their rudimentary form may be taken as part of the original teachings of Lord Buddha and which are clearly mentioned in the Pāli canon. These are elaborately treated in the Mahāyāna, which is the third and the last stage of the history of Buddhisn and which is the only form of Buddhism known to most of the Jaina and Vaidika writers.

Buddhism is expounded in *Vivekavilāsa* (VIII, 265-275). These verses are quoted in *Sarvadars'anasangraha* (pp. 46-47, Government Oriental Series No. 1).

'Sautrāntika' is the name of one of the four schools of Buddhism, the other three being (i) Vaibhāṣika or Āryasamitīya or Sarvāstivāda, (ii) Yogācāra or Vijñānavāda and (iii) S'ūnyavāda or Mādhyamikavāda or Nairātmyavāda. The followers of the Sautrāntika school attach greater importance to the sūtras of Lord Buddha than to the commentaries, and hence this name of their school. This school holds that the external world is not directly perceived but only indirectly inferred from the images it creates in the mind. Dharmatrātr, Ghoṣa, Vasumitra and Buddhadeva are the well-known writers of this Sautrāntika school.

The Vaibhāṣika school is so called as it attaches a very great importance to vibhāṣā, the com. on Abhidhamma-pitaka. It admits the existence of the past, present and future. It considers both knowledge (jnāna) and objects of knowledge (jnēya) as real. It believes in the existence of the external objects as perceived by the pratyakṣa pramāna. In short, according to this school all is real, and that shows the significance of its

<sup>1</sup> See intro. (p. LXVII) to SM.

designation as 'Sarvāstivāda'. Further, this school believes that every thing lasts for four kṣaṇas: origination, duration, old age and death. Even ātman named as pudgala, lasts for four kṣaṇas. Further, knowledge is form-less, and it originates along with the object from the same material.

The literature of the Vaibhāṣikas is available to-day in the Chinese language. If comprises Jāānaprasthānas'āstra (also known as Mahāvibhāṣā) of Kātyāyanīputra, Dharmaskandha of Sārīputra, Dhātukāya of Pūrṇa, Prajāaptis'āstra of Maudgalāyana and Vijāānakāya of Devakṣema.

Vasubandhu has written Abhidharmakos'a known as Vaibhās'ika-kārikā and has written a Bhāṣya on it, and thereby refuted the Sautrantika doctrines. Later on, Yas'omitra, a Sautrantika, has written a vyākhyā on it, and it is styled as Abhidharmakos'avyākhyā.

Yogācāra is so named as its leaders practised yoga; for, according to this school, only those who by practising yoga¹ attain the ten bhūmis of Boddhisattva, acquire bodhi. The other view is that the Brāhmanas gave this designation to this school on coming across Asanga's Yogācāra-bhūmis'āstra. Yogācāra asserts that there is no external reality either directly perceived or mediately inferred. This sort of idealism is a natural outcome of the practice of yoga which is mainly concerned with the mental life.

Asanga alias Āryasanga (480 A. D.), Vasubandhu, Nanda, Dinnāga, Dharmapāla and S'īlabhadra are the principal ācāryas of the Yogācāra school.

The Mādhyamika school denies reality of the ends, being (bhāva) and non-being (abhāva) and affirm it of the centre (madhya) only, which is neither being nor non-being but simply 's'ūnya' or 'emptyness.'

The doctrines of all the four schools are briefly noted in the following quotation occurring in Devabhadra's Tippana (p. 78) on Siddharsi's com. on Nyāyāvatāra (v. 29):—

"अर्थो ज्ञानसमन्वितो मितमता वैभाषिकेणेक्ष्यते प्रत्यक्षो न हि बाह्यवस्तुविसरः सौत्रान्तिकेराश्रितः।

<sup>1</sup> Yoga is assigned an important place in Buddhism. Lord Buddha had practised yoga before attaining bodhi. Those which are known as the five yāmas and the four bhācanās in Jainism are looked upon as prominent constituents of dharma even in Buddhism. The latter has treated four ārya-satyas. In the Mahāyāna sect there is a detailed description of dhyāna, pāramita, samādhi etc. There are four schools of the Bauddha tantra: (i) kriyā-tantra, (ii) caryāt tantra, (iii) yoga-tantra, and (iv) anuttara-yoga-tantra. Amongs-them yoga-tantra is of great importance. The five daśās of yoga are treated in anuttara-yoga-tantra. See. p. 427 of SM edited by Jagadīścandra.

<sup>2</sup> See intro. (p. LXX) to SM.

# योगाचारमतानुगैरभिहिता साकारबुद्धिः परा मन्यन्ते वत मध्यमाः कृतुधियः स्वच्छां परां संविदम्॥"

Dr. P. L. Vaidya attributes the authorship of this verse to Jñānas'rī with a querry. This verse is incorporated by Bhāvaprabha Sūri in his Paryāya on Nayopades'a (v. 119), with some variants e. g. रभिमिता (?) for रभिद्विता and खर्था for खड्छां.

As regards the S'ūnyavādins Amulyacandra Sen in his Schools and Sects in Jaina Literature says on p. 46:—

"The Śūnyavādins who deny the existence of all visible world and all future are told in answer that as astrologers, dream-interpreters and other kinds of diviners are sometimes able to predict future events it cannot be said that there is no future".1

On p. 27 he observes:—

"According to another school it is not only the soul that does not exist but nothing exists. Every thing is mere appearance, a mirage, an illusion, a dream or phantasy. There rises no sun nor does it set; there waxes no moon nor does is wane; there are no rivers running nor any wind blowing; the whole world is unreal. The Mādhyamika school of the Buddhists and the popular māyāvāda which arose as an off-shoot of Vedānta owe their origin to this school which is met here in the literature of the Jainas for the first time in the history of Indian philosophical thought.

On p. 354 of pt. I of Gandhahastin Siddhasena Gani's com. on TS (V, 22) we have a reference to three Bauddha schools as under:—

"अस्ति आयसम्मि(? मि)तीयानामात्मा, सोत्रान्तिकानां तु चित्ततश्च ससन्ततौ तत्पुद्गलप्रवृप्तिः, चित्तसन्ततौ वेदनासन्त्रा चेतनादिधमैयुक्तायां चक्षरादिसंहितायां च चित्तेनान्योन्यातुविधानात्, इत्यषा चित्ततश्चकानां धर्माणां सन्तितिरहङ्कारवस्तुत्वादात्मेत्युपचर्यते, तथा पुनः पुनर्गत्यादानात् 'पुद्गल' इत्युपचर्यते, योगाचाराणां तु विज्ञानपरिणामः पुद्गलः।"

From this exposition it must have been realized that the four-fold division of Buddhism is based upon two main questions:

- (1) Is there at all any reality mental or non-mental?
- (2) How is external reality known to exist?

Of these the first is a metaphysical question and the second an epistemological one. The metaphysical question is answered in three different ways:—

(i) The Mādhyamikas reply that there is no reality mental or non-mental; that all is void. Thus they are nihilists.

"संबच्छरं सुविणं लक्खणं च निमित्तदेहं च उप्पाइयं च । अहुक्रमेयं बहवे अहित्ता लोगंसि जाणन्ति अणागयारं ॥ ९॥"

सिलेला न सन्दिन्ति न वन्ति वाया वञ्झो नियओ किसणे हु लोए ॥ ७॥"

3 These italics are mine.

<sup>1</sup> In Sūyagada (I, 12) we have:-

<sup>2</sup> This is what we learn from  $S\bar{u}yagada$  (I, 12). The verse is: "नाइचो उदेइ न अत्थमेइ न चन्दिमा बहुइ हायई वा।

(ii) The Yogācāras answer that only the mental world is real, and that the non-mental or the material world is completely void of reality. They are thus subjective idealists.

(iii) Another class of the *Bauddhas* reply that both the mental and non-mental are real. Thus they are realists and are rightly styled as *Sarvāstitvavādins*<sup>1</sup>.

When these Sarvāstitva-vādins are asked the epistemological question as to how external reality is known to exist, some give one answer and the rest another. Thus there are two answers to this question. The Sautrāntikas reply that external objects are not perceived but known by inference. They are therefore styled as Bāhyānumeya-vādins, and they are thus representationists or critical realists. Others known as the Vaibhā-sikas reply that the external world is directly perceived. They are therefore styled as Bāhya-pratyaksa-vādins, and they are thus direct realists.<sup>2</sup>

Different dates are assigned to the four schools of Buddhism. Yama-kami Sogen notes the following tradition in this connection in his Systems of Buddhist Thought (p. 104):

"Thus the Vaibhāshikas arose in the third century after Buddha's death; the Sautrāntikas in the fourth; the Mādhyamika school, as Āryadeva states, came into existence five hundred years after the Nirvāna of Buddha, and Asaiga, the founder of the Yogācāras or the Vījñānavādins is, at least, as late as the third century of the Christian Era."

The late Prof. A. B Dhruva has said that this view is not sound as here propagators are looked upon as founders. Further, he has opined:

"Vijūānavāda existed long before the time of Asanga and Vasubandhu, and so there is no reason to make it posterior to the Śūnyavāda of Nāgārjuna. From the position of the Sautrāntika who is half an idealist, the next step is naturally to that of the Yogācāra who is a complete idealist rather than to the Mādhyamika who is a Nihilist.'—intro. (p. LXX) to SM.

Dr. Keith holds a contrary view as can be seen from his Buddhist Philosophy (p. 228).

Of the 32 Dvātrims'ikās of Siddhasena Divākara, XV deals with the various schools of Buddhism. The four schools noted above are briefly described in Upamiti\* (IV, p. 436). While pointing out the systems of philosophy which resort to the last four nayas, Nyāyācārya Yas'ovijaya Gaṇi in his Nayopades'a (v. 119) says that the Sautrāntika school arose from Rjusūtra, Vaibhās'ika from S'abda, Yogācāra from Samabhirūdha and Mādhyamika from Evambhūta respectively. This statement of his is probably based upon Tattvabodhavidhāyinī (p. 378), a com. on Sammai-payarana (I, 5). For, there it is said:

<sup>1 -</sup> This term is used in a slightly different sense by some Bauddha writers.

See An Introduction to Indian Philosophy (pp. 163-164) by Dr. S. C. Chatterjee and Dr. D. M. Datta.

"सौत्रान्तिक वैभाषिको बाह्यार्थमाश्रितौ ऋजुस्त्र-शन्दौ यथाक्रमम् वैभाषिकेश नित्यानित्यशस्द-वान्यस्य पुद्रलस्याभ्युपगमात् शब्दनयेऽनुप्रवेशस्तस्य । बाह्यार्थप्रतिक्षेपेण विज्ञानमात्रं समभिरूढो योगाचारः । एकानेकथमीविकलतया विज्ञानमात्रस्याप्यभाव इति एवम्भूतो व्यवस्थित एवम्भूतो माध्यमिक इति व्यवस्थितमेतत् तस्य तु शब्दादयः शाखाप्रशाखाः सूक्ष्ममेदा इति ।"

In this com. the word माध्यमिक occurs on p. 378, योगाचार on pp. 378 & 463, वैभाषिक on pp. 185, 378, 397, 400, 401, 458 & 459, सौत्रान्तिक on pp. 400 401 & 463 and आर्यसमितीय on p. 458.

In Bauddha Dars'ana, a Hindī work by Rāhula Sānkṛtyāyana we come across the life of Gautama Buddha, fundamental principles of Buddhism, and life, tenets and works of Nāgārjuna, Asanga, Dinnāga and Dharmakīrti.

P. 80, l. 17. The *pūrva-pakṣa* begins on p. 79, l. 3 and ends on p. 80, l. 5.

P. 81, l. 11. See Vol. II, ch. V.

P. 81, l. 14. For explanation of causes see pp. 251-252 and "Notes" (pp. 198-210) by Y. V. Athalye on Annambhatta's Tarkasangraha.

P. 83, l. 11. 'As'akyaparihāra' means 'one which cannot be avoided'.

P. 86, 1. 4. The expresion 'को वा किमाइ' occurs in Vol. II on. p. 14, I. 7; p. 42, ll. 4-5 and p. 131, l. 4. It is met with in *Lalitavistarā* (p. 3b). 'क प्रमाइ' occurs in Vol. II, p. 230, l. 4.

P. 86, l. 19. By 'अन्ये:' are meant Kumārila and others.

P. 87, l. 24. 'Akūta' means 'intention'. So 'parākūta' means another's intention. This phrase occurs on p. 285, l. 14 and p. 322, l. 18.

P. 88, I. 28. 'Civara' means a garment. The Guj. word 'cira' is derived from it.

P. 90, ll. 6-7. This verse resembles the one noted on p. 17, ll. 5-6.

P. 90, 1.9. The view of the Vais'esikas is stated here. They agree with the Jainas in admitting that a thing exists as regards its own  $r\bar{u}pa$  and it does not exist as regards the  $r\bar{u}pa$  of another. But they do not look upon existence and non-existence as the dharmas of a thing. Further, they consider dharma as absolutely distinct from dharmin.

Dharma can be distinct, non-distinct or both from dharmin. The first two views are not admitted by the Jainas who maintain that dharma is somehow distinct from dharmin, and at the same time it is somehow indistinct from it, too.

P. 90, l. 10. 'Siddhasādhyatā' means 'establishing what is already established'. This word occurs on p. 188, l. 7; p. 189, l. 4 and in Vol. II, p. 232, ll. 9-10.

P. 91, 1. 18. See "Notes" (p. 280).

P. 93, 1. 9. The Vais'esikas propound the doctrine of samavāya in order to establish a relation between dharma and dharmin. This doctrine is here refuted by saying that there is really nothing like samavāya as its

existence cannot be logically established. None perceives three realities viz. dharma, dharmin and samavāya. If it is argued by the Naiyāyikas that the experience 'this pata is in the tantus', bears testimony to the residence (vrtti) of the former in the latter, it may be noted that this line of argument will require them to recognize a samavāya in a samavāya and so on ad infinitum; for this sort of experience is realized in samavāya, too. If, to meet this difficulty it is argued by them that a distinction is made by them between the two samavāyas saying that while one is primary the other is secondary, it may be replied that the distinction is imaginary. Moreover, the statament that a pata is in the tantus goes against the common experience.

- P. 94, l. 16. Samavāya is here defined as the cause of the experience of ādhārya say a paṭa residing in an ādhāra say tantus, the ādhārya and ādhāra which are proved to be inherent and inseparable. Samavāya is looked upon by the Vais'eṣikas as residing in dravya, guṇa, karman, sāmānya and vis'eṣa, and it is called vṛtti, too. It is further said to be one, permanent, all-pervading and incorporeal. Samavāyavāda is refuted here and in Dhammasangahani².
- P. 96, l. 3. This marks the beginning of section II. It refutes the doctrine of absolute permanence and that of absolute impermanence and establishes that an object is both permanent and impermanent. In Astaka-prakarana there are three corresponding astakas Nos. XIV-XVI S'āstra-vārtāsamuccaya (v. 248 ff.) deals with this subject.
- P. 100, l. 10. 'Ākālam' is explained in l. 26 as 'so long as there is time'. It occurs on p. 103, l. 6; p. 167, l. 4; and p. 212, l. 8.
- P. 101, l. 6. 'Paryanuyoga' means 'an inquiry with a view to contradict'.
- P. 104, l. 6. Here the definition of absolute anitya (referred to on p. 17, ll. 8-9) is stated with a view to refuting it.
- P. 104, l. 30. 'S'arāva', a homonym, here means an earthen vessel resembling' a tray. In Gujarātī it means राक्ति. Its Pāiya equivalent 's'alāvaka' occurs in *Mṛcchakatika* (VIII, p. 211). 'S'arāva' occurs on p. 185, l. 21, p. 278, ll. 6 & 20; p. 279, l. 27; p. 281, l. 17; p. 282, l. 21; p. 283, l. 18; p. 285, l. 9; p. 286, l. 14; p. 292, ll. 11, 21, 26 & 29; p. 294, ll. 25 & 31; p. 295, l. 15; and in Vol. II on pp. 33-35, 154 & 155 and in S'ānkarabhāṣya on Brahmasūtra (II, ii, 1).
- P. 104, l. 30. 'Udancana' a homonym, here means an earthen bracket, a pail for drawing water out of a well according to the Sanskrit-English dictionaries. It is explained as लोइस by Haribhadra in his com.

<sup>1 &</sup>quot;See "Notes" (p. 79) on SM.

<sup>2</sup> Ses p. XV of the intro. to this Vol.

(p. 278) on AJP. This word seems to be the origin of the Guj. word six The word 'udancana' occurs on p. 278, ll. 6 & 20-21; p. 279, l. 27; p. 282, l. 21; p. 283, l. 18; p. 285, l. 9; p. 286, l. 14; and in Vol. II on p. 155, l. 20.

P. 105, l. 21. Just as Pramanavinis' caya is referred to as Vinis' caya (vide intro. p. LXXXIII) so here the word 'Vartika' is used for Pramanavārtika. This may remind one of the word Bhāmā which is at times used for Satyabhāmā, a name of one of the wives of Kṛṣṇa, and of Bhima used for This Pramānavārtika is in verse<sup>1</sup>, and it is divided into four On p. 200 and in Vol. II on pp. 59, 162 and 218 the word Vārtika is used for Dharmakīrti's own com. on Pramānavārtika. Thus this is an example where both the text and the svopajña com. have been given the same name2 by Haribhadra. Pramānavārtika is a com. on Pramānasamuccaya, and it deals with the first three chapters of it out of six. It is difficult; for every word and meaning here are as it were weighed on scales. It is edited by Rāhula Sānkrtyāyana. There is a bhāṣya on this Pramānavārtika by Prajnākaragupta3. A fragment is available, and it, too, is edited by Rāhula Sānkrtyāyana. There is a com. on Pramānavārtika by Manorathanandin. It is very useful in understanding AJP. It is published along with the text in eight instalments as appendixes to JBOBS (vide Vol. XXIV, pt. 3, pt. 4; Vol. XXV, pt. 1, pt. 2 & pts. 3-4; Vol. XXVI, pt. 1, pt. 2 & pt. 3). There is another com. by Karnakagomin. This is a com. on Dharmakīrti's com. on Pramānavārtika (pariccheda III, svārthānumāna) of which the extent is 3,000 s'lokas. This, too, is published.

Verses II-11, 12 and I-68, 72 of Pramāṇavārtika are quoted in Vyomavati<sup>4</sup> on pp. 306, 307 and 680.<sup>5</sup>

<sup>1</sup> In all there are 1452\frac{1}{2} k\bar{a}rik\bar{a}s.

<sup>2</sup> In Vol. II, on p. 180, there is perhaps a quotation viz. यदि तत्राय्य्य भूष्य प्राचित . If so, this, too, is another example of the type in question. Mammata's Kāvyaprakāśa and its svopajña com. have been styled as Kāvyaprakāśa by Mammata himself. Same is the case with Hemacandra Sūri's Kāvyānuśāsana. Kasāyapāhuḍa is the name given to itself and its two commentaries, viz. Yativṛṣabha's Cunnisutta and Uccāraṇācārya's Uccārnāvrtti as these two became as it were inseparable limbs of the original text. See the Hindī intro. (p. 10) to Kasāyapāpuḍa with Cunnisutta and Jayadhavalā (pt. I).

<sup>3</sup> Rāhula Sāṅkṛṭyāyana has ŵritten an article "प्रशानरगुप्त और उनका साध्य". It is published in Bhāratīya Vidyā (Vol. III, No. 1, Nibandhasaṅgraha). In this article several Bauddha, Brāhmana and Jaina scholars of the 1st to the 12th century are mentioned.

<sup>4</sup> In this work on p. 617 the following line of Hetubindu (1st pariccheda) is quoted:—

<sup>&</sup>quot;डिण्डिकरागं परिल्युड्य अक्षिनी निमील्य" 5 Vide intro. (p. 11) of Promeyakamalamārtanāa. 37

'Vartika' is defined as under:—
"उक्तानुक्तदुरुक्तार्थेव्यक्तिकार तु वार्तिकम्".

Thus 'vārtika' is a com. which explains what is said, what is not said and what is imperfectly said.

Amongst the Vārtikas Kātyāyana's Vārtika on Astādhyāyī is the oldest. It is not a com. but a critical appendix. The new style of vārtikas commenced with Nyāyavārtika of Uddyotakara (550 A.D.). Kumārila (600 A.D.) brought it to a very high standard in his Mīmāmsās'lokavārtika. According to Rāhula Sānikṛtyāyana these last two Vārtikas led Dharmakīrti to name his work as Pramānavārtika wherein he has criticized these two Vārtikas. Vide his Preface (p. IV) to Pramānavārtika.

Further, in this Preface (p. II, fn. 3) he observes:—

"Out of about hundred and seventy thousand slokas on logic translated into Tibetan about hundred and thirty-seven thousand are on Dharma-kīrti's works and one hundred and five thousand are on Pv. alone."

P. 107, l. 5. 'Jyāyān' means 'superior', it being here a comparative of 'pras'asya' and not of 'vrddha'. This word occurs in Vol. II, p. 118, l. 5.

P. 107, l. 31. 'Tusa' means husk or chaff of grain and 'kaṇḍana' grinding and threshing as well.<sup>2</sup> The phrase therefore means grinding of husk. This is a nyāya suggesting an unnecessary and useless effort. It is stated in Laukikanyāyānjali (pt. II, p. 34) that this nyāya occurs in Padmapāda's Pañcadīpikā (p. 68), Hitopades'a (IV, 13), Sures'vara's Vārtika (pp. 676, 1036, 1334, 1505 and 1572) and on p. 176 of his Taittirīya-vārtika. I come across "चुषाणां कण्डनं" in Manusmṛti (IV, 78) and "चुषकण्डनम्" in S'āstravārtāsamuccaya (v. 671). Other nyāyas of the same meaning in Saṁskṛta are: जलमन्यनन्याय, गर्दभरोमगणनन्याय, and काकदन्तपरीक्षा. The corresponding Gujarātī ones are: धूमाडाना बाचका मरवा, आमनी साथे बाथ मीडवी, पाणी बलोवे माखण न नीकळे etc.

P. 116, l. 13. Here by 'सम्मता' we are to understand the com. on Sammati(prakarana). Haribhadra has looked upon the  $vy\bar{a}khy\bar{a}$  and the  $vy\bar{a}khyeya$  as non-distinct as has been done by Kṣamās'ramaṇa Jinabhadra Gaṇi in v. 1 of Visesā'. For, here he has used 'Āvassaya' in the sense of 'Āvassayanijjutti'. This point is discussed by Maladhārin Hemacandra Sūri in his com. (p. 3) on Visesā' as under:—

"आह—नतु श्रीमद्भद्रबाहुप्रणीता सामायिकानिर्युक्तिरिष्ट् भाष्ये व्याख्यास्यते, तत् कथमिदमावदय-कानुयोगोऽभिषीयते?। नैतदेवम्, अभिप्रायापरिज्ञानात्, तथाहि—सामायिकस्य षड्विधावद्यकैकदेशत्वादावद्यक-रूपता तावद् न विरुध्यते, तिन्नर्युक्तिस्तु तद्व्याख्यानरूपैव, व्याख्येय-व्याख्यानयोश्वेकाभिप्रायत्वादेकत्वमित्यन-नत्त्मेवोक्तम्।"

<sup>1.</sup> For further particulars about *Pramāņavārtika* see intro. (pp. LXXXIV-LXXXV).

<sup>2</sup> In Paramappapayasa (II, 28) there is mention of 'tuşakandana'.

Another example is furnished by v. 61 of Jīyakappābhāsa. For, here, Jinabhadra Gani means Visēsā° by Āvassaya. Moreover, the phrase "निशीये वश्यामः" occurs in Kotyācārya's com. (p. 95) on Visēsā°. Here by Nis'ītha is meant a com. on it. Siddhasena Sūri in his Cunni (p. 1, v. 8¹) on Jīyakappa has used the word 'Āvassaya' in the sense of its bhāsa viz. Visēsā°. Haribhadra has used Āvas'yaka (Āvassaya) for Āvas'yakatīkā in his com. (p. 61) on Nandī. The pertinent line is: "तानि चानसरप्राप्तान्यिप गुरुनियोगान्न क्षमः, किन्तु आवश्यके वश्यामः"

- P. 116, l. 21. 'Gaganāvanati' means bending down of the sky. Such an appearance is due to the distance.
- P. 116, l. 21. 'Māyodaka' means illusion of water which arises when there is a mirage.<sup>3</sup> Its synonym 'māyājala' occurs on p. 249, ll. 19 & 21.

Rāmānujācārya has mentioned the following illusions in his  $S'r\bar{\imath}-bh\bar{\alpha}sya$  (p. 187-8) on I, 1, 1:—

- (i) A white conch seen yellow by the jaundiced eye, (ii) a crystal gem lying close to a china rose apprehended to be red, (iii) a mirage, (iv) the circle of fire produced by the rotation of a fire-brand, (v) one's own face in the mirror and such other things, (vi) a direction in space, (vii) two moons, (viii) timira and such misguiding causes.<sup>4</sup>
- P. 116, l. 21. 'Sthāṇu', a homonym, here means a branchless trunk or stem. In Guj. it means झाडनुं हुंदुं. From a distance this is mistaken for a man.
- P. 116, l. 29. 'Kācakāmala' is an eye-disease. See "Notes" (p. 202) and those on p. 182, ll. 18-19. Seventy-six eye-diseases are mentioned in Sus'ruta.
- P. 118, l. 23. 'भूतात्मनो हैताहैतदेशनानत' means: it resembles propounding at one time that there are more than one soul and at other time that there is only one soul.
- P. 118, ll. 23-24. ब्राह्मणस्य मृतजायाऽमृतदेशनावत् Practically this very phrase occurs on p. 163, ll. 11-12. It means: A Brāhmaṇa says that his wife is not dead, though dead.
- P. 119, ll. 10-11. A substance cannot be without its modifications and *vice versa*. They are at once distinct and non-distinct, of course, from different view-points. The idea embodied in the first hemistich is expressed
  - 1 "नाणाणं नाणीण य हेऊण य पमाणगणहराण य पुच्छा। अविसेसओ विसेसा विसेसियाऽऽवस्सयम्म अणुवममङ्णा॥ ८॥"
  - 2 From this it follows that  $\bar{A}va\acute{s}yakat\bar{\imath}k\bar{a}$  was not composed at this stage, and thus  $Nand\bar{\imath}t\bar{\imath}k\bar{a}$  is earlier than it.
  - 3 See p. 282.
  - 4 For explanation of all these phenomena in English see M. Ranga-charya's translation (pp. 188-191) of The Vedanta-Sūtras with the Śrībhāṣya.

in Pavayanasāra (I, 12) and Sammaipayarana (I, 12) respectively as under:—

"पज्जयविजुदं दव्वं दव्वविजुत्ता य पज्जया निर्ध" "दव्वं पज्जयविउयं दव्वविउत्तात्म पज्जवा निर्ध"

P. 121. l. 23. I take this 'majjitā' as the Sk. equivalent for 'majjiā' (P) which occurs in Pāiyalacchīnāmamālā (p. 36, No. 772), Rayanāvali (VII, 2) and Pavayanasāruddhāra (dāra 258). The last work notes 'rasālu' as its synonym and explains it as under:

"दो वयपला महुपलं दहियस्सऽद्धाढयं मिरिय वीसा। दस खण्डगुलपलाई एस 'रसालू' निवइजोगो॥ १४१६॥"

'Rasālu' is an article of food meant for a king. It contains two palas of clarified butter, one pala of honey, half an  $\bar{a}dhaya$  of curds, twenty chillis and ten palas of sugar and treacle. Here 'majjitā' is said to contain treacle, curds etc.

- P. 121. ll. 25-26. Here is a suggestion that a swan separates water from milk.
- P. 122, l. 9. The clay of a potsherd is not absolutely distinct from that of this jar.
  - P. 124, ll. 23-24. Here the words इन्त and तहि are explained.
- P. 125, l. 27. The author is here referred to as Acarya and as 'Sūri' on p. 127, l. 19 and p. 137, l. 29.
- P. 127, l. 11. नजा means by means of 'nañ' (negative). As a parallel example I may quote "अनाचार इत्यत्रेव नजः कुत्सार्थत्वात्" from SM (com. on v. IX).
- P. 129, l. 20. The phrase 'nālikera-dvīpa' occurs on p. 132, l. 15; p. 342, l. 4 and in vol. II on p. 184, ll. 12, 16, 20, 26 & 30; p. 185, ll. 27-28; and p. 186, ll. 15, 17 & 23. It literally means 'Cocoanut Island'. In this connection in Laukikanyāyānjali (pt. III, pp. 70-71) we have:

"The following passage from Professor Beal's translation of Hiuen Thsang's work (Vol. II, page 252) is supposed to refer to this island:—'The people of this island are small of stature, about three feet high; their bodies are those of men, but they have the beaks of birds; they grow no grain, but live only on cocoanuts.' The editor and translator of Itsing's Record thinks that the island in question is one described by that pilgrim as lying to the north of Sumatra and therefore probably one of the Nicobar group. See page XXXVIII of that work."

In Nyāyavārtika on III, 1, 67 we have:

"नहि नारिकेल्द्वीपवासिनोऽप्रसिद्धगोश्रवणात् ककुदादिसदर्थप्रतिपत्तिर्भवति"

S'rīdhara in his com. on Pras'astapāda's *Vais'eṣika-bhāṣya* (p. 182) says:

"नारिकेल्द्वीपे गवामभावात् तत्रत्यो लोकोऽप्रसिद्धगोजातीयः".

According to Pras'astapāda (p. 267, l. 6) people of south India were at that time as unacquainted with the camel as those islanders were with the cow.

The ignorance of these islanders is referred to in Nyāyamanjarī (pp. 118, 121 & 391) and in Tātparyatīkā (p. 66).

- P. 132, Il. 11-12. This verse occurs in S'āstravārtāsamuccaya as VII, 32, i. e. v. 508.
- P. 132, l. 30. Himavat means the Himalaya mountain. It is referred to on p. 220, l. 23 and in Raghuvams'a (IV, 79).
- P. 132, l. 30. 'Vindhya' is the name of one of the seven principal mountains. It forms the southern boundary of Aryāvarta. The word 'Vindhya' occurs on p. 220, l. 23 and in Raghuvams'a (XII, 31).
- P. 133, Il. 3-4. This verse occurs in S'āstravārtāsamuccaya as VII, 33, i. e. as v. 509.
- P. 133, ll. 7-8. When this distinction-cum-non-distinction is thus established by a valid proof, raising of opposition by persons discloses nothing else but their evil habit or their dull-wittedness.
- P. 135, l. 27. This is quoted in Nyāyapraves'akavrtti (p. 35) and explained in its panjikā (p. 76). It is quoted in Astasahasrī (p. 118), Siddhivinis'cayatīkā (p. 75 b), Syādvādaratnākara (p. 621), TRD (p. 16a) and Nyāyakumudacandra (p. 534).
- P. 135, l. 31. 'Badara' (Guj. बोर) means the fruit of the jujube tree known in Sk. as badarī, karkandhu, karkandhū, koli and kuvalī. This may remind one of 'kunda-badara-nyāya' occurring in Sānkara-bhāṣya on Brahmasūtra (II, ii, 17). The phrase कुण्डबद्द occurs on p. 144, l. 16 and the word 'badarikā' on p. 278, l. 9.
- P. 136, l. 27. Devadatta is a proper name of a person. This word occurs on p. 177, l. 18; p. 187, l. 21; p. 371, l. 7; p. 375, l. 4; and in Vol. II on p. 229, ll. 5, 14, 15, 19, 20, 21-22 & p. 230, l. 9. 'Kata' a homonym here means a mat.
  - P. 137, ll. 5-6. See p. 164, ll. 3-5.
- P. 137, l. 11. The word 'manaskāra' occurs on p. 228, l. 14; p. 281, l. 14; p. 283, l. 20; and p. 285, l. 29.
  - P. 138, ll. 5-6. For refutation see p. 145 ll. 4-7.
  - P. 138, ll. 6-7. For refutation see p. 148, ll. 4-11.
  - P. 138, l. 7. For refutation see p. 150, l. 4.
  - P. 138, ll. 7-8 & p. 139, ll. 3-10. For refutation see p. 152, ll. 6-7.
- P. 138, l. 13. अवग्रहादिक्रमेण means the order of अवग्रह, ईहा, अवाय and धारणा. The word 'avagraha' occurs on p. 167, l. 8; p. 175, l. 5; p. 187, l. 15; p. 236, l. 8; p. 237, l. 4; p. 238, l. 26; p. 239, l. 20 & 30; p. 240, l. 10; p. 244, ll. 7, 9 & 11; and p. 380, l. 8; and it is explained on p. 175, l. 8. For other details see JRL (Vol. I, pp. 105-107).
- P. 139, ll. 10-12 & p. 140, ll. 3-4. For refutation see p. 180, ll. 3-9 & p. 18, ll. 3-5.
  - P. 140, ll. 4-5. For refutation see p. 188, ll. 3-4.

- P. 140, l. 5. For refutation see p. 188, l. 5.
- P. 140, ll. 5-6. For refutation see p. 189, l. 3.
- P. 140, l. 6. For refutation see p. 190, ll. 3-4.
- P. 140, II. 6-7. For refutation see p. 190, l. 5.
- P. 140, l. 7. For refutation see p. 190, l. 7.
- P. 140, l. 7 & p. 141, l. 3. See p. 190, ll. 9-10.
- P. 141, ll. 3-4. For refutation see p. 190, l. 11 & p. 191, l. 3.
- P. 141, l. 4. For refutation see p. 191, ll. 4-6.
- P. 141, ll. 4-6 & p. 142, ll. 3-4. For refutation see p. 191, l. 8.
- P. 142. ll. 5-6 & p. 143, ll. 3-7. For refutation see p. 196, l. 15, & p. 197, ll. 3-4.
  - P. 142, l. 24, Here three pramānas are mentioned.
  - P. 143, ll. 4-7. For refutation see p. 196, l. 15 & p. 197, ll. 3-4.
  - P. 143, l. 8. For refutation see p. 216, ll. 4-6.
- P. 146, ll. 11-12. Pradhāna and mahat are the technical terms of the Sānkhya system. From pradhāna springs mahat. For details see "Notes" (pp. 297-301). 'Pradhāna' occurs on pp. 282, 290-292, 318, 327-331 & 'mahat' on p. 282.
- P. 148, l. 28. 'Nis'caya-naya' means a transcendental view-point. For details see JRL (Vol. I, p. 126).
  - P. 149, I. 13. For 's'as'avisāna' see "Notes" (p. 280).
- P. 152, l. 9. 'Chadmastha' occurs on p. 173, l. 5; p. 174, ll. 11 & 14; p. 181, ll. 7 & 25; p. 196, l. 15 & in Vol. II on p. 13, l. 24; p. 16, l. 4; and p. 226, l. 18. It means non-omniscient. Literally it means one having chadman i. e. ghātikarmans.<sup>1</sup>
  - P. 152, Il. 8-10. Cf. the following verse of  $Vises\bar{a}^{\circ}$ :

"समयाइ सुहुमयाओ मन्नसि जुगवं च भिन्नकालं पि। उप्पलदलसयवेहं व जह तमलायचक्कं ति॥ २४३३॥"

'রবেত্বরার্থনিমুর' means the piercing of one hundred lotus-leaves (with a needle or so). This expression with 'vat' added to it occurs in S M (com. on v. 12, p. 76). In its "Notes" (p. 143) it is said:

"...when we run a needle into a file of lotus-leaves we imagine that we have pierced all of them *simultaneously*; but, as a matter of fact, it is obvious that they have been pierced one after another."

In Nyayavartika (p. 37) we have उत्पन्नदन्त्रातन्यतिमेदवत् and in Mimāmsās'lokavartika we have the following verse:

> "यत्प्रदीपप्रभाद्युक्तं स्क्ष्मकालोऽस्ति तत्र नः। दुर्लक्षस्तु यथा वेधः पद्मपत्रशते तथा॥ १५७॥"

<sup>1</sup> In Lalitavistarā (p. 23) we have: "छादयतीति छन्न-वातिकमीभिधीयते ज्ञानावरणादि". Abhayadeva Sūri in his com. (p. 53 b) on Thāņa (s. 72) says: "छादयत्यात्मस्वरूपं यत् तत् छन्न-ज्ञानावरणादिवातिकमें तत्र तिष्ठतीति छन्नस्थः-अकेवली".

- P. 153, l. 7. For refutation see p. 157, ll. 8-10 & p. 158, ll. 3-4.
- P. 153, l. 8. For refutation see p. 158, ll. 4-5.
- P. 155, l. 22. 'Repha' (P. 'rebha') means a snarl. It stands for  $\xi$ . Letters other than this are named with 'kāra' affixed to them in Sk. e. g. 'sakāra'. But such is not the case with this letter.
- P. 156, l. 8. The Päiya equivalent of 'alātacakra' is 'alāyacakka'. It occurs in Visesā° (v. 2433). 'Alātacakra' means an illusion of a circle generated by quickly revolving a fire-brand (alāta¹). In S'rībhāsya (p. 187) this phenomenon is explained as under:—

"अलातचकेऽपि अलातस्य द्वततर्गमनेन सर्वदेशसंयोगादन्तरालाग्रहणात् तथा प्रतीतिरुत्पद्यते । चक्रप्रतीतावप्यन्तरालाग्रहणपूर्वकं तत्तदेशसंयुक्ततत्तद्वस्तुग्रहणमेव । क्विचिदन्तरालाभावादन्तरालाग्रहणम्, क्विच्छेक्यादग्रहणमिति विशेषः। अतस्तदपि यथार्थम्।"

P. 156, l. 29. What work is meant by 's'āstrāntara is left to be ascertained by a reader.

P. 157, l. 6. 'Īhā' is explained on p. 176, ll. 2-3. This word occurs on p. 187, ll. 17, 21 & 22; p. 179, l. 14; p. 187, l. 25; p. 238, l. 9 & p. 244, l. 11.

P. 157, ll. 8 & 22-23. A sense-organ is two-fold: dravyendriya (objective-sense) and bhāvendriya (sense-faculty). The former has two varieties viz. nirvrttīndriya (the organ itself) and upakaranendriya (its protecting environment). See Ārhata dars'ana dīpikā (pp. 385-387) and Eng. trans. (pp. 64-65) of TS.

P. 153, ll. 30-31. Buddha once ate an elongate 's'askuli'. I have not come a cross any such reference in the Pāli literature.

P. 158, l. 31. The word 's'askulī' occurs in Yājñavalkya-smṛti (1, 173), in Siddhāntakaumudī (p. 505)² and in Hemacandra Sūri's Dvyās'raya (V, 116). Its Pāiya equivalent 'sakkuli is met with, in Panhāvāgarana (II, 5, s. 29; p. 148 a), Dasaveyāliya (V, i, 71), Kappa and Visesā° (v. 299). 'S'askulī' is a homonym. It has three meanings: (i) the orifice of the ear,³ (ii) a sesamum cake and (iii) rice-gruel. The word युक्ति is explained as "त्तेव्यक्तीय्विकार" in the com. on Yājñavalkya-smṛti. Apte in his Practical Sanskrit-English Dictionary (p. 912) gives its meaning as "kind of baked cake". Abhayatilaka Sūri in his com. ( ) on Dvyās'raya explains it as 'khādya'. The translator takes it to be 'jalebi' which is unwarranted. For, Haribhadra in his com. (p. 176 b.) on Dasaveyāliya explains it as 'tilaparpaṭikā' (Guj. 'talapāpaḍī)⁴, the actual wording þeing "युक्ति कियुविका". So it means 'a sesamum cake.'

<sup>1</sup> This word occurs in Kumārasambhava (II, 23).

<sup>2</sup> Here we have धानाश्चलि. It is given as an example of Dvandva compound consiting of common names not denoting an animal.

<sup>3</sup> This may remind a Deccani of 'kārañji', a dish having the appearance of an ear-lobe.

<sup>4</sup> Abhayadeva Süri, too, has given this very meaning in his com. (p. 153 b) on Panhāvāgarana.

The 299th verse of  $Vises\bar{a}^{\circ}$  is as under:

"उप्पलदलसयवेहे व्व दुव्विभावत्त्र्वोण पिंडहाइ। समयं व सुक्कसक्कुलिदसणे विसयाणमुवलद्धी॥ २९९॥"

This means: it appears that the objects are simultaneously realized on account of bad attention paid to the time of avagraha etc., when a hundred petals of a blue lotus are pierced or when a dried sesamum cake is being eaten. Maladharin Hemacandra while commenting upon this verse adds 'dīrgha' (elongate) as an adjective to this cake. He says: as the cake is dried, 's'abda' (sound) arising from it is heard when it is being eaten; this would not have been the case, had it been soft. At the same time its rūna is realized as it is long. When the s'abda and  $r\bar{u}pa$  are both being realized its gandha too, is realized, and it is to illustrate this realization of smell that the example of 's'askuli' is selected, for it has a powerful smell. which is however not to be found in a sugar-cane, though long. While s'abda, rūpa and gandha are being experienced, the knowledge of its rasa (taste) and spars'a (touch) takes place at that very time. So it seems as if all the five objects of sense are being simultaneously realized; but this is really not so, for the various knowledges based upon the five sense-organs are not generated simultaneously.

Vācaspatimis'ra in his Tattvavais'āradī on Yogasūtra (IV, 10) says: "दीर्घराष्ट्रालेमक्षणादो अपर्यायेण ज्ञानपञ्चकानुपादप्रसङ्गात्". This topic is associated with the size of the mind.

The word 's'askuli' may remind a student of Mīmāmsā of the word কাৰ্ট্যুক্তি occurring in S'ābara—bhāsya. The word ব্যক্তিক্ত may similarly remind a student of logic of Mallinātha's com. on Tārkikarakṣā 29, Nyāyapradīpa on the definition of manas in Tarkabhāṣā (p. 126) and Nyāyamañjarī (p. 497)²—the three works noted in Laukikanyāyāñjali³ (pt. III, p. 62).

P. 162, ll. 6 & 21. This is ridiculing the statement. It is a satire. For other instances see p. 212, ll. 8-9; & p. 249, ll. 3-4.

P. 163, l. 11. The word 'āpta' occurs in Vol. II on p. 121, l. 8 & p. 122, l. 16. 'Āpta' originally meant a kinsman or a friend. Cf. the line occurring in the Rg-veda (VII, 88, 6): "य आपितियो वस्प प्रियः सन्". Later on, it came to signify one who who declared the truth or was competent to declare the truth, and hence one whose word was an authority. This is what we learn from Vācaspatimis'ra's com. on Yogasūtrabhāsya where he says:—

"तत्त्वदर्शनकारुण्यकरणपादवाभिसम्बन्ध आप्तिस्तया सह वर्तत इत्याप्तः।"4

<sup>1</sup> See p. 190, l. 20 (B. S. P. Series, 2nd edn., 1917).

<sup>2 &</sup>quot;सुगन्धि शीतलां दीर्घमश्चन्तः पूपशष्कुलीम् । कापेलबाह्मणाः सन्ति युगपत् पञ्चबद्धसः॥"

<sup>3</sup> Here दीर्घशब्द्रालिमक्षणन्याय is noted.

<sup>4</sup> This is quoted in "Notes" (p. 5) on SM.

Mallisena in his SM (com. on v. 1) defines 'apta' as under:-

''आप्तिर्हि रागद्वेषमोहानामैकान्तिक आत्यन्तिकश्च क्षयः सा येषामस्ति ते खलु आप्ताः, ¹अर्झा-दित्वात् मत्वर्थीयो ऽच्'प्रत्ययः ।"

Samantabhadra, a *Digambara* Ācārya has composed Āptamīmāmsā. It has a com. named *Aṣṭas'atī* by Akalanka. This has a super-com. named *Aṣṭasahasrī* by Vidyānanda, and Nyāyācārya Yas'ovijaya Gaṇi has composed a *vivaraṇa* on it. All of them are published.

P. 163, ll. 19 & 24. In both these places the text is referred to as 'sūtra' by Haribhadra Sūri. Same is the case on p. 164, l. 18.

P. 165, l. 15. 'Vādin' and 'prativādin' may remind one of a plaintiff and a defendant. They may be translated as objector and refuter. The word 'vādin' occurs in Vol. II on p. 63, l. 15, too. Similarly 'prativādin' is met with in Vol. II on p. 63, ll. 15 & 19, and 'siddhāntavādin' in Vol. II on p. 135, l. 21 & p. 136, l. 25.

P. 166, ll. 17 & 18. The words  $abhy\bar{a}sa$  and  $v\bar{a}san\bar{a}$  are here explained—defined.

P. 167, l. 7. 'Jñānāvaraṇa' is same as 'jñānāvaraṇīya-karman', and it means one that acts as an obstruction to the manifestation of knowledge. 'Dars'anāvaraṇīya-karman' is similarly known as 'dars'anāvaraṇa'.

P. 167, l. 8. For explanation of 'avāya' and 'dhāraṇā see AJP (p. 176). The word 'avāya' occurs on p. 237, l. 6.

P. 168, I. 12. The words 'alpa' and 'mahat' are explained in the com. as 'chagaṇa etc.' and 'vatsa' respectively. In the super-com. it is said that a 'chagaṇaka', though small, appears from a distance as 'vatsaka' in Marwar for no other reason but the nature of the ground. Do these words stand for a cow-dung and a calf respectively? If so, the sense is rather unusual. So is it that instead of 'chagaṇaka', it should be 'chagalaka' meaning a goat?

P. 169, l. 6. 'Paṭa' means a piece of cloth, a garment and 'kaṭa' (a homonym), a mat or a kind of grass.

P. 170, ll. 18-19. In the absence of the grand-father and the like there is not the possibility for a grand-son and the like.

P. 170, ll. 23-24. सन्येतरगोविषाण occurs in Vol. II on p. 137, l. 8. सन्येतरभगोविषाणवत् means 'like the left and the right horns of a cow'.

P. 171, ll. 5-9; p. 172, ll. 3-7 & p. 173, ll. 3-4. The topic here discussed is that every thing has more than one attribute. This view is not only proved here but it is supported by quoting the Sānkhya and Bauddha authorities.

P. 171, ll. 23-24. Natures of sukha, duhkha and moha are noted here.

P. 172, ll. 15 & 18. The *Sārikhyas* are the followers of the Sārikhya system of philosophy founded by Kapila alias Paramarṣi² who was born in

<sup>1</sup> In Jagadīścandra's edn. (p. 8) we have: "अभ्रादित्वात् मत्वर्थीयोऽप्रत्ययः".

<sup>2</sup> His followers are consequently called Paramarsas. See TRD (p. 38b).

a Ksatriya family. Like the Jainas and the Bauddhas they do not consider the Vedas as authority. They believe in plurality of souls and thus agree with the Jainas. They accept, no doubt, the parinamavada but in a restricted sphere i. e. so far as it is associated with matter only. They do not believe in God. They attach importance to deeds and not to birth. They lay full emphasis on philosophy and non-violence and condemn himsā including sacrificial himsā—the cult of the Mīmāmsakas. It seems the Sānkhyas along with the followers of Yoga, Jainism and Buddhism represent a culture different from that of the Brāhmanas. In Rg-veda we come across a saint with matted hair, and we get a glimpse of a sect which jeers at the hymns of Rg-veda. In Yajurveda, too, there is mention of sages who were opposed to the Vaidika religion. In Aitareya and other Brāhmanas we come across sects which do not believe in the Vedas and which attach greater importance to austerity, celibacy, control of sense-organs etc. than to ritualism. Mahābhārata, too, we find splendid examples of those who practise severe penance and who do not believe in the importance of birth. Vaidika sects noted in the Vaidika literature, may be looked upon as the pioneers of the ascetic culture or Kṣatriya culture of which eastern India-Magadha etc. seems to be the cradle.2 The Upanisads are mostly the products of personages who subscribed to this ascetic culture.3

<sup>1</sup> This may remind one of the "Maṇḍūka-sūkta" (X, 103) and of *Mṛcchakaṭika* (III) where women speaking in Saṁskṛta are said to be 'sniffing like a young female-cow newly nozzled'.

<sup>2</sup> Those who have critically studied the history of Indian philosophy hold that there is a gap in the philosophical evolution of thought at the close of the 'Brāhamaṇa' period. This has led to the postulation of an indigenous stream of thought in eastern India. It has been named differently by different scholars: Jacobi has designated it as 'Popular Religion'; Leumann has named its propounders as 'Parivrājakas'; Garbe has associated it with the Ksatriyas; Rhys Davids has recognised the influence of well-organised sophistic wanderers; Winternitz has referred to these ideas as 'Ascetic Poetry' and A. N. Upadhye as "Magadhan Religion" (vide p. 12 of Upadhye's intro. to Bṛhatkathākośa). Upadhye in his preface (pp. 12-13) to Pavayanasāra has said that this Magadhan Religion "was essentially pessimistic in its worldly outlook, metaphysically dualistic if not pluralistic, animistic and ultra-humane in its ethical tenets, temperamentally ascetic, undoubtedly accepting the dogma of transmigration and karma doctrine, owning no racial allegiance to Vedas and Vedic rites, subscribing to the belief of individual perfection, and refusing unhesitatingly to accept a creator". criticized by H. D. Velankar on p. 41 of JBBRAS (Vol. 21).

<sup>3°</sup> See the Hindī Appendix IV to SM edited by Jagadīśacandra. Here an article of R. P. Chanda on Śramanism (read at the time of the 21st Indian Science Congress of 1934), the chapter "Ascetic Literature in

The late Dr. A. B. Dhruva in his intro. (pp. XXXIII-XXXIV) to SM observes:—

"The Sāmkhya and the Yoga are the two oldest 'Darśanas', the former being found in a sufficiently evolved form in the later Upaniṣads, and the practices of the latter being also old and known to Gautama Buddhas as an established method of discovering Truth."

#### On p. XXII (intro. to SM) he remarks:

"The essential difference between सांख्य and योग is more correctly formulated as the difference between the theoretical and the practical side of a single system of philosophy than as the difference between two Sāmkhyas, one of which was 'nirīśvara and the other seśvara' (atheistic and theistic), as is sometimes done."

The Sāṅkhyas admit twenty-five  $tattvas^4$  (principles) which consist of:—

- (1) Avyakta i. e. the Unmanifest or the Potential Reality. It is known as pradhāna, the Great Abode or Reservoir and also as prakṛti'.
- (2) Mahat i, e. the Great Principle viz. the Buddhi or Intelligence. It is generally understood as the Cosmic Intelligence—the Intelligence manifested in the macrocosm, and hence 'mahat'.
  - Ancient India" from "Some Problems in Indian Literature" by Winternitz and Eliot's *Hinduism* and *Buddhism* (pt. II, 6-7) are referred to.
  - 1 Dr. S. K. Belvalkar in his "Notes" (p. 174) on *Brahmasūtras* says: "Jainism has suffered in estimation as an ethical and metaphysical system by being deemed as more or less contemporaneous in origin with the other more evolved systems like the Sāńkhya, Vedānta and Buddhism."
  - 2 "Recently Marshall has opined that it existed even in the pre-Vedic civilization of the Indus valley".—intro. (p. XXXIV) to SM

Some of the Jainas believe that Marīci, a son of Bharata and a grand-son of Lord Rṣabha, is the originator of the Sānkhya system.

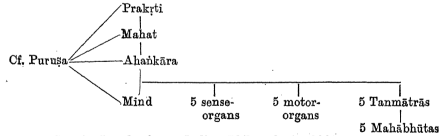
- 3 On p. XXXV it is said: "That 'Kapila' was known as a historical person long before the time of Gautama Buddha is clear from the name of the birth-place of Gautama which was 'Kapila-vastu', 'the residence of Kapila'. Some believe that the real word is 'kapila-vāstu'. It remains to be ascertained as to which Kapila is referred to in the following line of Śvetāśvatara Upaniṣad (V, 2): "ऋषि प्रस्तं कपिलं यस्तमग्रे ज्ञानैविंभितं ज्ञायमानं च परयेत्".
- 4 In the svopañja com. (p. 343) on Abhidhānacintāmani (III, 526) we have: "पञ्चविश्वतेस्तत्त्वानां सङ्ख्यानं सङ्ख्या। तदिधिकृत्य कृतं शास्त्रं साङ्ख्यम्"
- 5 "प्रकृतिः प्रधानं ब्रह्म अन्यक्तं बहुधानकं मायेति पर्यायाः"— Bhāṣya on Sāṅkhyakārikā. In Sāṅkhya-tattva-samāsa we have: "अन्यक्तस्यामी पर्यायशन्दा भवन्ति अन्यक्तं प्रधानं ब्रह्म परं ध्रवं प्रधानकमक्षरं क्षेत्रं तमःपूक्तिमिति".

- (3) Aĥankāra i. e. the Ego. This should not be confounded with purusa or ātman. Purusa or ātman caught in the trammels of prakṛti appears as 'aham'—ego.
- (4) Five tanmātrās i. e. the five essences of sound, touch, taste, smell and colour. They are the seeds of sound etc.
- (5) Eleven indrivas. They comprise of the five buddhindrivas or cognitive organs, five karmendrivas or organs of activity and manus, the organ of mentality.
- (6) Five mahābhūtas i. e. the five Great material Elements viz. ākās'a etc.
- (7) Purusa, also known as Cit or  $\bar{A}tman$ . It does not function in the cognition of the objective world. Bondage and emancipation do not belong to purusa.

Of these, one viz. avyakta is the original prakṛti, and it is in no way vikṛti; seven viz. mahat, ahankāra and the five tanmātrās are both prakṛti and vikṛti i. e. they are vikṛtis of their antecedents and prakṛtis of their consequents on the list; sixteen viz. eleven indriyas and five mahābhūtas are pure vikṛtis, and puruṣa is neither prakṛti nor vikṛti.¹

Avyakta i. e. prakrti is without beginning, middle or end; it has no parts; it is common to all that is to say it is an all-embracing principle; it has no qualities such as s'abda etc. (the qualities are its later evolutions); and it is changeless. It is constituted of three gunas viz. sattva, rajas and tamas. Of them sattva is regarded as buoyant and effulgent, rajas as stimulant and mobile and tamas as heavy and overwhelming. Like the wick and the oil of a lamp their function is for one (common) purpose viz. giving light, although they are opposed in nature.

From avyakta springs mahat; from mahat ahankāra; from ahankāra five tanmātrās; from tanmātrās the five mahābhūtas².



See An Invoduction to Indian Philosophy (p. 306).

Mahat i. e. buddhi is like a doublé-faced mirror in which cit-s'akti is reflected on one side and the objective world on the other. This mahat is regarded as 'acetana' or non-sentient. This view about the character of buddhi agrees with that of the Vedāntins.

<sup>1 • &</sup>quot;मूलप्रकृतिर विकृतिमेहदाचाः प्रकृतिविकृतयः सप्त । भोडशकस्तु विकारो न प्रकृतिन विकृतिः पुरुषः ॥ ३ ॥"—Sānkhyakārikā

<sup>2 &</sup>quot;प्रकृतेमहांस्ततोऽल्ङ्कारस्तस्माद् गणश्च घोडशकः । त तस्मादिष घोडशकात् पञ्चभ्यः पञ्च भूतानि ॥ २२ ॥"—Ibid.

From  $S\bar{u}yagada$  (I, 1, 3, 6)<sup>1</sup> we learn: (some say that) the world with animate and inanimate objects with happiness and misery was created by  $\bar{I}s$ 'vara; others say from  $pah\bar{a}na$  (Sk.  $pradh\bar{a}na$ ) etc. The first of these views can be ascribed to the followers of a theistic school and the second to the  $S\bar{a}nkhya$  system or these views respectively refer to the theistic and atheistic adherents of the  $S\bar{a}nkhya$  philosophy.

For comparison of the Greek philosophy with the Sānhhya system see Prof. A. B. Keith's Sānkhya System (ch. VI, p. 65 ff.).<sup>2</sup>

Whether the Sankhya school had at all any ancient sūtras like the other schools is a moot point. The oldest definite text of this system that is mentioned in Nandī (s. 42) etc., and quoted from but now extinct, is S'astitantra. The short summary of its contents is given in Ahirbudhnya-samhitā (XII, 18-30), a voluminous work in 60,000 s'lokas. The Sānkhya-kārikā³ of Īs'varakṛṣṇa (c. 150 A. D.) is based upon S'astitantra but it has neither incorporated its ākhyāyikās (parables) nor controversies with other schools.

The oldest com. on Sānkhya-kārikā is the Māthara-vrtti which was translated into Chinese by 450 A. D. There is Gaudapāda's Bhāṣya on it and a com. by S'ankarācārya named Jayamangala.<sup>4</sup> There is another com. known as Sānkhya-tattva-kaumudī by Vācaspatimis'ra (840 A. D.). The other important work belonging to this school is Sānkhya-pravacana-bhāṣya of Vijñānabhikṣu (1650 A. D.). TRD notes Ātreyatantra.<sup>5</sup> Vārṣaganya<sup>6</sup>, Vindhyavāsin<sup>7</sup> and Vādamahārṇava<sup>8</sup> are the other writers of this school.

- 1 "ईसरेण कडे लोए पहाणाइ तहावरे। जीवाजीवसमाउत्तं सुहदुक्खसमन्निए॥ ६॥"
- 2 The views of Empedocles (whose all the works are in verse) and those of Anaxagoras bear a great resemblance with the Sānkhya doctrines. Vide धर्मोनुं मिलन (p. 33).
- 3 Its ninth verse is quoted in  $\bar{A}y\bar{a}racunni$  (p. 252), and its v. 22 and v. 3 are incorporated as v. 70 and v. 71 in Lokatattvanirnaya.
- 4 See Catalogue of South Indian Sanskrit Mss. Asiatic Society's monograph (p. 201) noted in हिन्द तत्त्वज्ञाननो इतिहास (Vol. I, p. 98).
- 5 On p. 44a we have: साङ्ख्यानां तर्कमन्याः पष्टितच्चोद्धाररूपं, माठरभाष्यं, साङ्ख्य-सप्तितामकं, तत्त्वकौसुदी, गौडपादं, आत्रेयतच्चं चेत्यादयः"
- 6 He is mentioned in Mbh. (XII, 319, 59) with several more.
- 7 See intro. (p. XXXII).
- 8 One line is quoted from his work in SM (p. 97) as under:—

"बुद्धिद्र्पणसंक्रान्तमर्थप्रतिविम्बकं द्वितीयदर्पणकल्पे पुंस्थध्यारोहति तदेव भोकृत्वमस्य न त्वात्मनो विकारापत्तिरिति'.

In AMP edition (p. 123) Vādamahārņava is said to be a work of the Vedāntins. In SM (p. 358) Dr. A. B. Dhruva takes this to be a mistake and looks upon it as a work of the Sānkhyas and not the name of a Sānkhya writer.

For some of the  $S\bar{a}\dot{n}khya$  teachers see intro. (pp. LXXIV & LXXIX) and for Vārṣagaṇya see also fn. 7 of p. LXXX, and for Mādhava fn. 4 of p. LXXX.

Angiras, Nanda, Sanaka, Sanātana, Sanatkumāra and Voḍhu are some of the Sānkya philosophers whose only names are known.

In TRD (p. 38a-p. 38b) the apparel and equipment of the Sānkhya sages are noted. Therefrom we learn that they keep either three dandas or one and wear a loin-cloth. Their garments are red like dhātu (? metal). Some keep a tuft of hair, some a matted one and some have their heads shaven. All of them use a hide of a dear for their seat. They take meals at the Brāhmanas and eat only five morsels and mutter a prayer consisting of twelve letters. They keep a wooden mouth-peice called 'bītā' in Mbh, and a cloth to filter.<sup>2</sup> They ask their devotees to use one for a similar purpose.

The words 'prakṛti' and 'īs'vara' occur on p. 181, l. 28 and the word 'puruṣa' on p. 331, l. 26 & p. 332, ll. 23-25.

- P. 173, l. 14. 'Gamaka' a homonym, here means indicative. The word in this sense is used in  $M\bar{a}lat\bar{\imath}m\bar{a}dhava$  (I, 7).
- P. 174, l. 13. 'Cāritra-mohanīya' is one of the two varieties of mohanīya-karman which generates infatuation. 'Cāritra-mohanīya' prevents a living being from practising ideal conduct.
- P. 175, ll. 5-6. At times we come accross the word 'apāya' for 'avāya'.
- ° P. 175, l. 6. 'Mati-jñāna' is one of the five kinds of knowledge. It is based upon sense-organs and the mind, and it is different from one acquired by the study of scriptures etc. It has several varieties. For details see JRL (pp. 105-108).
- P. 175, l. 8. 'Avagraha' is here defined as realization of objects by sense-organs. It is a base concept, and is preceded by dars'ana.
- P. 175, l. 8 & p. 176, ll. 2-5. For exposition of 'avagraha' etc. see  $Nand\bar{\imath}$  (pp. 63-75),  $Vises\bar{a}^*$  (v. 178-208, 236-299 & 312-316),  $Tattv\bar{a}rthar\bar{a}jav\bar{a}rtika$  (pp. 42-44) etc. For its elucidation in English see JRL (pp. 105-107).
- P. 176, ll. 2-5. These define  $\bar{\imath}h\bar{a}$ ,  $av\bar{a}ya$  and  $dh\bar{a}ran\bar{a}$ . 'Tha' is the desire for accertaining the object comprehended by means of avagraha. Dhāranā means holding the knowledge as a permanent possession in the mind.

The reasons for the validity ( $pr\bar{a}m\bar{a}nya$ ) of  $\bar{i}h\bar{a}$  etc. are given on p. 238, l. 9 & p. 239, ll. 3-5.

<sup>1 -</sup> See Jagadīśacandra's edition of SM (p. 425).

<sup>2</sup> A piece of cloth which is 36 angulas in length and 20 in breadth is recommended elsewhere.

- P. 177, ll. 11-12. The three varieties of 'dhāraṇā' are here noted. Of them the first is mentioned on pr 239, l. 15.
  - P. 180, l. 21. 'Bhāṇaka' means 'one who speaks'.
- P. 181, ll. 13-16. There are several words for water in Sk. e. g. अप्, अम्बु, अम्भस्, उदक, जल, तोय, नीर, पयस्, पाथस्, पानीय, वार्, वारि, विप and सलिल. Of them the word 'nīra' speadily conveys the idea of water to Southerners.
- P. 182, l. 3. 'Indranīla' is a kind of jewel known as 'sapphire'. This word occurs on p. 183, l. 4, & p. 186, l. 15, and it is met with in *Mrcchakatika* (IV, p. 132) and *Kādambarī* (pūrvabhāga, p. 53 of P. V. Kane's edition). For names of other jewels see *Lokaprakās'a* (V, 9-11), *Abhidhā-nacintāmaṇi* (IV, 129-134) and *Mrcchakatika* (IV, pp. 131-132).
- P. 182, ll. 18-19. These lines mean: Those whose eyes are weak see the orb of a lamp etc. as having a form of an eye in a pea-cock's tail and having blue and red colours. Prajñākaragupta in his Pramāṇavārtikālaṅ-kāra (p. 101) explains this verse as under:—

"नीलाद्याकारभेदभिन्नं भास्वरं सपरिवेषं प्रदीपं पश्यन्ति तिमिरमन्दीकृतन्यनशक्तयः"

The detailed exposition is given as under in Manorathanandinī (p. 239):—

''मयूरचन्द्रकाकारम्, अन्तरा अन्तरा नीठलोहितभास्तरं दीप्तप्रदीपादेर्मण्डलमिवचेमानमेव मन्द-चक्षुषः पश्यन्ति, दीपस्य तादृशस्त्ररूपाभावात् ज्ञानस्यातुभवात्मनः स आकार इति द्वेरूप्यसिद्धिः"

- P. 182, ll. 28–29. Persons whose eyes are affected by a defect like  $k\bar{a}ca$  see the flame of a lamp as a group of  $gu\bar{n}jas$ , the red black berries of a shrub of this name. 'Guñjā' in Gujarātī means चणोठी, and this word occurs in  $Vikramorvas'\bar{n}ya$  (I, p. 25).
- P. 184, ll. 3-8, p. 185, ll. 3-8 & p. 186, l. 3. All these lines make up one sentence having 'a chain of reasoning'.
- P. 186, l. 7. The definition of 'adhyakṣa' (pratyakṣa) here referred to is given on p. 223, l. 4.
  - P. 191, l. 3. The topic of 'apoha' is treated on pp. 333 ff.
- P. 193, l. 15. 'Panasa' (P. फण्स) is the name of a fruit and a tree, too. The tree is called फण्स in Gujarātī, कट्टर in Hindī and jack-fruit¹ tree in English. Here this word stands for a tree of this name and not for its fruit. Further, it does not here mean 'a thorn'. The word 'panasa' occurs on p. 194, l. 23; p. 318, l. 21; p. 371, l. 12; & p. 398, l. 21; and the word फण्स in Panhāvāgarana (I) and Paümacariya (XXXIII, 2). In Principal Karmarkar's edition (p. 214) of Mṛcchakatika (VIII) there is the word फण्सफर. The word 'phaṇasa' occurs in the following verse of bhāsa (? nijjutti) on Kappa:—

"अत्थस्स दरिसणिम्म वि लब्धि एगन्ततो न सम्भवह। द्टुं पि न याणन्ते वोहियं पण्डा फणस सत्त् ॥ ४७॥

<sup>1</sup> Apte in his Dictionary has translated it as bread-fruit tree!

In its, com. (p. 18) by Malayagiri Sūri we have: "बोधिकाः पश्चिमदिग् वर्तिनो म्लेच्छाः पनसं दृष्ट्वाऽपि 'पनसः' इत्येवं न जानते" े

The word 'panasa' occurs in the following line of  $\bar{A}vassayacunni$ : 'जहा पणसफलं पारसिगा दङ्ग वि पणसमेतं ति एताणि अक्खराणि णो उवलभन्ति".

In TRD (p. 63b) it is said that the 'panasa' tree gets fructified when embraced by a woman.

P. 198, l, 15. Vāhlīka is one born in the Vāhlīka country.¹ This word occurs on p. 318, l. 21, & p. 371, l. 12. It is known in Pāiya as Bahalī and Vahalī, too. A woman of this country is called Bahalī. Vide Nāyādhammakahā (I, 1) and Ovavāïya. Vālhikī is the name of a Pāiya dialect. In v. 47 of the bhāsa (? nijjutti) on Kappa we have 'bohiya'. Can it be equated with 'vālhika'?

Prof. A. B. Gajendragadakara in his "Notes" (p. 281) on KP makes the following observation in this connection:—

"बाहीक (the same as बाल्डिक or बाल्डीक) is the name of a country represented by modern Punjab. The Mahābhārata Karṇaparvan Adhyaya 44² describes the inhabitants of this country as impure, irreligious, unscrupulous in the matter of food and drink and immoral.³ Promiscuity prevailed among them. They were regarded as the creation, not of Brahman, but of two goblins known as Vahi and Hika".

Here 'Vāhika' means an inhabitant of this country. He is called a bull by Mammata in his com. (p. 19) on KP (II, 7), because he is dull and stupid. Vāhika can be interpreted in other ways, too: (i) an out-caste by taking 'ba' and 'va' as non-distinct, (ii) a carrier of a plough i. e. a poor farmer, and (iii) a carrier of loads, a coolie. But, I do not think that these interpretations are here relevant.

P. 193, l. 22. Cf. "पिडसिहदुगं पगइं गमेइ" occurring in Visesā° (v. 2502) and "द्वौ नञी प्रकृतमर्थ गमयतः" occurring in its com. (p. 1000) by Hemacandra and "प्रतिषेषप्रतिषेषेन थात्वर्थस्येव प्राकृतस्य गमनात्" occurring in S'īlānka's com. (p. 406a) on Sūyagada. Negation of negation is the original position.

P. 197, ll. 3 & 11-13. 'Kevalin' means 'omniscient'. Such an individual perceives all the objects and phenomena of the past, present and future directly by the soul and not by utilizing any of the sense-organs or the mind. So, in the case of a kevalin, there is no place for inference. Omniscience is attained on the complete annihilation of  $j\bar{n}\bar{a}n\bar{a}varana$  which is simultaneously accompanied by that of dars'anavarana and antarāya and which takes place within an antarmuhūrta after the destruction of mohanīya karman. These four karmans are the āvaranas i. e. veils—obstacles that obstruct the inherent powers of the soul.

Other meanings of 'Vāhlika' are: a Balkh-bred horse, saffron and asafoetida.

<sup>2</sup> See verses 7, 11, 12, 13, 41 and 42.

<sup>3</sup> This is what we gather from the description of a quarrel between Karna and Madra, when both of them incriminate each other and abuse their respective countries and customs.

- P. 197, ll. 16, 18, 20, 22, 27 & 28. Vṛṣabha alias Ḥṣabha is the name of the first Tīrthankara out of twenty-four that flourished in our country in the present age known as Huṇḍāvasarpiṇī. His father's name was Nābhi. For a biographical sketch of Lord Ḥṣabha see JRL (pp. 25-27).
- P. 197, l. 21. Vardhamāna alias Mahāvīra is the 24th  $T\bar{\imath}rthankx^{\prime}a$  Rsabha being the first. For Lord Mahāvīra's life see JRL (pp. 20–23.
  - P. 198, l. 15. 'Siddhārtha' is the name of the grove.
- P. 198, l. 15. Rjupālikā' is the name of a river. Kalyāṇavijaya Gaṇi in his Hindī work "अमण भगवान् महावीर" (pp. 357-8) says that it is difficult to exactly identify this river; it may be somewhere near Campā.
- P. 198, ll. 15-16. According to Jainism there is a wheel of time that works in India and such other countries. It is divided into two cycles: ascending and descending. They are known as utsarpinī and avasarpinī respectively. Each of these cycles is further sub-divided into six aras (spokes). The names of the six aras of the avasarpinī cycle are:—
- (i) Suṣamā-suṣamā, (ii) Suṣamā, (iii) Suṣamā-duḥṣamā, (iv) Duḥ-ṣamā-suṣamā, (v) Duḥṣamā and (vi) Duḥṣamā-duḥṣamā.

Thus सुषमदुःषमादुःषमसुषमान्तादौ काले means in the period which is the end of the third ara and the beginning of the fourth.

- P. 198, Il. 21-22. दु:वमसुवमान्ते means at the end of the fourth ara.
- P. 199, l. 22. 'Yugādideva' is the name of Lord Rṣabha. He is so called as he is the first God (of the Jainas) in the present avasarpinā period.
- P. 199, l. 25. 'Nābhi' is the name of the seventh kulakara (patriarch). He had a wife named Marudevī. She gave birth to Lord Rṣabha.
- P. 199, l. 25. Siddhārtha was a king of Kṣatriya-kuṇḍa. His wife's name was Tris'alā. She gave birth to Lord Mahāvīra.
  - P. 200, l. 3. For refutation see pp. 200-203.
- P. 200, ll. 4-5. For refutation see p. 203, ll. 6-11, p. 204, ll. 3-11 & p. 205, l. 3.
  - P. 200, l. 5. For refutation see p. 205, l. 3.
  - P. 200, l. 6. See p. 205, l. 5.
  - P. 200, l. 7. See p. 206.
- P. 200. l. 15. By Vārtika is here meant Dharmakīrti's com. on his own work Pramānavārtika; for, the latter is in verse whereas the quotation here is in prose. This is my conjecture.

This is another instance where the name of the com. is given as that of the text, the first being one noted on p. 116, l, 13 and occurring in the case of Sammaïpayarana.

- P. 201, ll. 6-8. Four possibilities about the interpretation of the firmness of perception (pratyaya) are here mentioned.
  - P. 206, ll. 10-11. For refutation see p. 208, lf. 9-10.

- P. 209, ll. 3-5. For refutation see p. 214, ll. 5-10.
- P. 209, l. 5. For refutation see p. 216, ll. 8-10.
- P. 209, l. 11. Here the word 's'īpraka' is given as a synonym of 's'ukti' meaning a nacre i. e. a pearl-oyster. But I do not find this word in any of the dictionaries available to me. It seems the Gujarātī word sit is derived from this word 's'īpraka'.
- P. 212, ll. 8-9. 'कुतोऽयं नमस आसवादः' may be compared with 'न ह्यासवादा नमसः पतन्ति' occurring in *Lokatattvanirnaya* (v. 15). The word 'apta' is used sarcastically. For an example of 'vakrokti' see Vol. II, p. 159.
- P. 215, l. 7. হাত্র-লিক্নাডেইন্ট:. These respectively stand for the three pramāṇas viz. āgama, anumāna and pratyakṣa.
- P. 221, ll. 10-12. These note the four possible natures of the adhigama in question.
- P. 223, 1.3. The conclusion arrived at is that pratyaksa is not absolutely nirvikalpa.
  - P. 223, l. 4. The definition of 'pratyaksa' is being attacked.
- P. 223, l. 4. 'प्रस्तं 'भारतम्' is quoted in Syādvādaratnākara (p. 23), and there Vādin Deva Sūri mentions as its source Dharmakīrti's Nyāyavinis'caya (1st pariccheda). But it appears that instead of Nyāyavinis'caya it should be Pramānavinis'caya. In Nyāyakumudacandra (p. 46) where this line is quoted its source is stated to be Nyāyabindu (p. 11); but it is not correct; for, the wording differs. Same may be said about the sources Nyāyapraves'a (p. 7) and Pramānasamuccaya (p. 8); for there we have प्रसन्त कर्मनाइमेडम् only and not अभान्तम्. In Tattvasangraha (p. 366) we have however the verse as under:—

"प्रत्यक्षं कल्पनाऽपोडमञ्चान्तमभिलापिनी । प्रतीतिः कल्पना क्रुप्तिहेतुत्वाचात्मिका न तु ॥ १२१४ ॥"

- P. 225, l. 4. The qualifying word 'abhrānta' occurring in the definition of 'pratyakṣa' is out of place.
- P. 226, l. 3. 'Ataimirika' means one who is not suffering from 'taimira', an eye-disease.
  - P. 228, l. 15. 'S'akrt' means excrement, ordure.
- P. 228, l. 23. In Nyāyakumudacandra (p. 658) the quotation is: "नाकारणं विषयः". Its source is not known; but this view is explained in Tattvasangrapanjikā (p. 683).
- P. 231, l. 5. 'Sims'apā' is the name of a tree also called 's'is'u'. It means the As'oka tree, as well. This word occurs on p. 365, l. 11; p. 372, ll. 6, 9, 10, 16, 21-23 & 29; p. 373, ll. 4. 5, 9, 14, 17, 19, 21-23 and in Rāmāyana (Sundarakānda). Its Pāïya equivalent सीसना occurs in Panhānāgarana (p. 31). The 'Des'ya' word for it is सीसम. It is noted in the com. on Uvaësapaya (v. 1031). For its use see p. 372, l. 29.
  - P. 235, l. 18. स्तेत्र means one's own scripture.

- P. 236, l. 23. 'शब्दारूपितत्वेन' means on account of the state of being decorated—indicated by a word.
- P. 239, ll. 6-12, p. 240, ll. 3-8 & p. 241, ll. 3-8. That an object has many a nature such as *dravyatva* etc., is the *Jaina* view. This is here fully expounded to show how it differs from the *Bauddha* one.
- P. 241, l. 9. The Vais'esika view that a jar is absolutely different from sattva, dravyatva etc., is being examined and refuted.
- P. 244, l. 24. The  $v\bar{a}din$  is addressed in the singular as tava. Same is the case on p. 258, l. 8 and p. 344, l. 3.
- P. 245, l. 11. 'That knowledge which apprehends what is already apprehended is nothing else but  $apram\bar{a}na$ ', is the topic taken up here for refutation.
- P. 249, l. 3. Here the word 'susthitā' is used ironically as is suggested in l. 17. It is an instance of  $upah\bar{a}sa$ . For such other examples see p. 401, ll. 10–11 and Vol. II, p. 175.
  - P. 249, ll. 3-4. See p. 271, ll. 9-10.
  - P. 249, l. 12 & p. 250, l. 3. For refutation see pp. 264-265.
    - P. 250, ll. 5-6. For refutation see p. 266, ll. 8-11.
- P. 250, l. 14. 'Kuñcikā' means a key and also a shoot of a bamboo. Here the first meaning is applicable.
  - P. 251, l. 21. 'को वा किमाह' occurs in Vol. II, p. 168, l. 7.
- P. 252, ll. 21-22. 'स्विषयान्तर' is the pratika of a quotation from Nyāyabindu (I; pp. 17-18). The complete sūtra is: "स्वविषयान्तरविषयसहकारिणा इन्द्रियज्ञानेन समनन्तरप्रत्ययेन जनितं तत् मनोविज्ञानम्".
- P. 252, l. 22. 'Alaya' means ālaya-vijāāna, one of the two kinds of vijāāna, the other being pravṛti-vijāāna. 'Alaya' occurs on p. 254, l. 11.
  - P. 254, l. 10. See p. 256, l. 4 up to p. 258.
- P. 255, l. 8. Your sahakārtha is two-fold. For its refutation see p. 259.
  - P. 256, l. 4. A synonym for 'atis'aya' is given here.
- P. 257, l. 31. In *Mīmāmsās'lokavārtika* (s'abda, v. 43) we have: "न च पर्यनुयोगोऽत्र".
- P. 260, ll. 16-17. The anus of sand cannot generate oil singly. So even when they take the help of one another they cannot do so; for their natures are contradictory.
- P. 266, l. 30 & p. 267, l. 12. The word 'dongara' is a 'Des'ya' word, and I interpret it as a small mountain. Cf. the Gujarātī word 'dungara'.
- P. 268, ll. 9-10. 'Itaretarās'rayadosa' literally means a fault based upon mutual dependence. It thus stands for an argement in a circle.

- P. 271, 4. 5. The word 'manaskāra' occurs on p. 283, l. 20 and p. 285, l. 29.
  - P. 274, l. 9. एक ... निरोपा: may be compared with l. 4 of p. 20.
- P. 274, l. 27. Mūlapūrvapakṣa means the very first primary objection and not an objection within an objection. The word occurs in Vol. II on p. 205, l. 25; p. 208, l. 29; p. 209, l. 14; p. 218, l. 21; p. 224, l. 29; p. 227, l. 24; p. 231, ll. 22-23; p. 232, ll. 15 & 20; p. 235, l. 26 and p. 236, l. 17.
- P. 275, ll. 7-8. To suppose that the word 'akalanka' stands for Akalanka, a *Digambara* author, is unwarranted as can be easily seen from the context.
- P. 275, 1. 10. According to Jainism, space has ananta (infinite) prades'as (space-units); but none of these can get separated from space, and thus they differ from the prades'as of pudgala (matter).
- P. 277, l. 7. Devānām-priya is explained as a fool in l. 21. In the edicts of As'oka we find the phrase "देवानं प्रिय". In Vivāgasuya (I, 1) and some other Jaina āgamas we come across the Pāïya word devanu-ppiya (Sk. devānuppriya). But there it has not this derogatory sense; for, there it means a noble-minded person, a straight-forward person. The phrase 'देवानां प्रिय' means a goat and an ascetic who renounces the world. Once it meant 'dear to the gods', an epithet of S'iva'. Subsequently it meant 'an idiot like a brute beast' as in Kāvyaprakās'a. G. H. Valins is right when he makes the following observations in his Words in the Making:

"Like ourselves, like life itself, all words are changing—many of them imperceptibly, yet none the less certainly. Sometimes they go up in the scale of dignity<sup>2</sup>—as when a slang word gets a place in the dictionary—and sometimes down<sup>3</sup>; sometimes they grow wider in meaning and use, and sometimes narrower<sup>4</sup>."—p. 51

"As Feste hinted...words may be turned inside out, like a kid glove."
—p. 63

'Vediyo' and 'pantūjī' are instances of Guj. words that have fallen in dignity. Such a word in Samskṛta is 'tapasvin'.

In Ghate's Lectures on Rigveda (intro. pp. 11-12) it is said:

""words often change their material into a spiritual meaning. As an instance of this I may mention two roots ज्ञ्य and रस्.

P. 277, ll. 7-8. This is a reference to the objector showing his foolishness and his being brought up in happiness.

<sup>1 &#</sup>x27;Devapriya' is used in this sense in Brhatkathākośa (73, 133). 'Devānam api vallabhah' occurring here (25, 24) is perhaps used here in the sense of a fool.

<sup>2 &#</sup>x27;Cf. Christian and Quaker.

<sup>3</sup> Cf. knave, wench, cunning and crafty.

<sup>4</sup> Cf. deer, worm, fowl, lily, engine, wife and girl.

P. 278, Il. 3-4. 'Sahrdaya-tārkika' means a logician who is goodhearted i. e. sincere and appreciative as well. The word 'sahrdaya' is explained by Hemacandra in his *Viveka* (p. 4) on his own *Kāvyānus'āsana* (I, 3) as under:—

"यस्य तु कान्यानुशीलनाभ्यासवशाद् विशदीभूते मनोमुकुरे वर्णनीयतन्मयीभवनयोग्यता सहृदय-संवादभाक् स सहृदयः"

- P. 278, Il. 3-12. This is an objection. It is answered on p. 279.
- P. 278, ll. 6-7. 'Ustrikā' here means an earthen wine-vessel of the shape of a camel, and not a she-camel. This word occurs on p. 279, l. 27; p. 281, l. 17; p. 282, l. 21; p. 283, l. 18; p. 285, l. 9; p. 286, l. 14; and in Vol. II, p. 155, l. 20.
- P. 278, l. 8. 'Hima' is 'snow', 'tuṣāra' frost, and 'karaka' (Guj. karā) hail. All these three words occur on p. 283, l. 19.
- P. 278, l. 8. 'Aigāra' (Guj. aigāro) means a charcoal, 'murmura' chaff-fire, and 'jvālā' (Guj. 'jhāla') flame. 'Murmura' occurs in Vol. II, p. 185, l. 28 and 'mummura' its Pāïya equivalent in Sūyagada (V, i, 10).
  - P. 278, l. 9. 'Jhanjha' means a hurricane, a gale.
- P. 278, l. 9. 'Mandalıkā' means that wind which describes circles. Its Pāïya equivalent 'mandalikā' occurs in *Jīvaviyāra* (v. 7).
- P. 273, l. 9. 'Utkalikā' means the wind that blows downwards. The Païya equivalent 'ukkaliyā' occurs in Jīvaviyāra (v. 7).
- P. 278, l. 9. 'Khadira', a homonym, here means a kind of tree, Acacia Catechu, noted in  $Y\bar{a}j\bar{n}avalkyasmrti$  (I, 302). In Guj. it means  $\bar{g}_{K}$ . Its Païya equivalent 'khaïra' occurs in  $\bar{A}y\bar{a}ra$ .
- P. 278, l. 9. 'Udumbara' is a homonym. It means here a kind of fig-tree, Ficus Glomerata. Its Pāïya equivalent 'umbara' occurs in  $Panhāv\bar{a}garana$  (I), and  $Vi\bar{a}hapannatti$  (XI, 33). Eating of its fruits is prohibited in Jainism.
  - P. 278, l. 9. Badarikā means 'jujube tree'. It means बोरडी in Guj.
  - P. 278, l. 21. For 'lottaka' see "Notes" (pp. 288-289).
- P. 278, l. 21. 'Alinjara' is an earthen water-jar. The Pāiya word for it is also 'alinjara', and it occurs in *Thāṇa* (VI, 2).
  - P. 282, l. 3. The word 'is'vara' occurs on p. 291, ll. 27 & 28;
  - p. 292, l. 14; and p. 318, l. 28.
- P. 286, 11. 7-9 & p. 287, 11. 3-7 & p. 288. The question about the nature of 'vāsanā' is raised here.
  - P. 288, ll. 3-4. A wave in a sea has no existence without wind.
- P. 292, ll. 4 & 19. The great conclusion is that only samānapariņāma is sāmānya. Cf. Syādvādaratnākara (pt. IV, s. 3-5).
  - P. 294. l. 4. 'Madhuraka' means poison.

- P. 294, 1. 4. 'Laḍduka' means a kind of sweetmeat—a round ball of sugar, wheat or rice-flour, ghee and spices. The Guj. word 'lāḍu' is derived from it. Further, 'laḍduka' does not seem to be a Samskṛta word, though it is so noted in dictionaries. Its Pāiya equivalent 'laḍdua' or 'laḍduga' occurs in Paumacariya (LXXXIV, 4), Pinḍanijjutti (v. 377), Gāhāsattasaï (v. 641) etc. The word 'laḍduka' is met with, in Brhatkathākos'a (21, 15; 35, 15; 72, 97).
- P. 295, l. 12. 'Kūṭanaṭavṛtta' means the dancing of an actor who is not really proficient in his art. The word 'kūṭa' is a homonym both as a noun and an adjective. Here it is an adjective meaning 'untrained'.
  - P. 301, l. 15. 'Bhava' means existence as a human being or the like.
- P. 303, Il. 3-4. See pp. 308 and 314. That there is a proximity of an object is not the reason for realizing it in its entirety, in the case of the ayogins.
- P. 303, 1. 7. 'Kunapa' is an adjective and a nown as well. In the former case it means 'smelling like a dead body', and in the latter case it has four meanings viz. a dead body, an epithet of contempt, a spear and a foul smell. Here the word is used as a noun, and it signifies 'a dead body'.
- P. 303, l. 24. 'Tāta' means 'papa'. This word occurs in Raghuvains'a (IX, 75) and Uttararāmacarita (VI). Its Pāiya equivalent 'tāya' is met with, in Nāyādhammakahā (I, 8).
  - P. 305, l. 9 & p. 306. This is with reference to 'Yogācāra'.
- P. 306, ll, 24 & 27. 'Aksarayojanā' and 'paramārtha' stand for 'avayavārtha' and 'piṇḍārtha' respectively. For further particulars see "Notes" (p. 249).
- P. 310, ll. 8-9. वाचितकमण्डनम् is an ornament which is borrowed after begging for it in a bad way. This phrase occurs in *Dharmabindu* (II, s. 43). It is explained by Municandra Sūri in the com. (p. 24a) on this work as under:—
- "कुत्सितं याचितं याचितकं तच मण्डनं च कटककुण्डलादि आभरणिवशेषो याचितकमण्डनम् । द्विविषं द्यालङ्कारफलम्—निर्वाहे सति परिशुद्धाभिमानिकसुखजनिका स्वशरीरशोमा कथि ज्वित्वविद्यामिन च तेनैव निर्वाहः । न च याचितकमण्डने एतद् द्वितयमप्यस्ति, परकीयत्वात् तस्य । ततो याचितकमण्डनमिन याचितकमण्डनम् ।"
- L. R. Vaidya in his Sk.-Eng. Dictionary explains याचितक as "a thing obtained by begging i. e. without a consideration".
- P. 310, l. 28. qaraqai. The ānupūrvī i. e. the order or a succession may be systematic or unsystematic. The unsystematic order—the succession at random is known a 'anānupūrvī'. The systematic order is two-fold according, as it is from left to right (i. e. forward) or the reverse (i. e. backward). The former is known as 'pūrvānupūrvī' and the latter as 'pas'cānupūrvī'.

P. 312, II. 5, 6 & 15-16. 'Mūṣikā' here means a female rat and not a crucible. 'Alarka' means (i) a mad dog, (ii) a fabulous animal like a hog with eight legs, (iii) a kind of worm and (iv) a kind of tree called Arka. But here it signifies a mad (rabid) dog. There are after-effects of the poison of a female rat, and so is the case with the poison of a mad dog. The after-effects of the latter are seen in the rainy season etc. This is a popular belief. So says Haribhadra. That these poisons are harmful is the opinion of the modern medical science.

In Uttararāmacarita (I, 40) we have: 'आलर्क विषमिव सर्वतः प्रसृतम्'.

P. 315, l. 26. 'Nigada', a homonym, here means mention. So 'nigadasiddha' means established as soon as there is mention. i. e. to say it is practically self-evident.

Pp. 317-365. The refutation of absolute anabhilāpya is taken up first, and it runs up to p. 365.

P. 318, 1. 3. 'Apoha' means exclusion. For the doctrine of 'apoha' see "Notes" (pp. 312-313).

P. 318, ll. 4-5. For refutation see p. 323, ll. 11-12 & p. 324, ll. 3-4.

P. 318, ll. 7-9. For refutation see p. 328, ll. 5-6.

P. 318, l. 8 (9). For refutation see p. 332, ll. 3-5.

P. 318, l. 8 (9) & p. 319, l. 3. For refutation see p. 332, l. 6 & p. 333, ll. 3-4.

P. 318, l. 20. When the word 'ksurikā' (knife), 'anala' (fire) and 'acala' (mountain) are uttered, the mouth ought to get cut or burnt or filled by these words respectively. But such a thing never happens. Therefore vastu and s'abda (word) are not identical. Bhadrabāhusvāmın says:

"अभिहाणं अभिहेयाउ होइ मिण्णं अभिण्णं च ।
खुरअग्गिमोयगुच्चारणम्मि जम्हा उ वयणसवणाणं ॥
न वि छेओ न वि दाहो न पूरणं तेण भिन्नं तु ।
जम्हा य मोयगुच्चारणम्मि तत्थेव पच्चओ होइ ॥
न य होइ स अन्नत्थे तेण अभिण्णं तदत्थाओ ।"1

The last two lines mean: when the word 'moyaga' (Sk. 'modaka') is uttered, the thing denoted by this word is presented to the mind and not anything else. So it follows that the word  $(abhidh\bar{a}na)$  is not distinct from its sense (abhidheya).

That abhidhāna (word) is both distinct and non-distinct from abhidheya (vācya) is the Jaina view.

The word 'ādi' occurring in 'ছুবিনা-চনতা-চনতাবি' stands for water, and it may cause 'kledana' (wetness). This is what we can learn from p. 367, ll. 24–25.

<sup>1</sup> Quoted by Devabhadra in his Tippana on Nyāyāvatāravītti and in SM (com, on v. 14).

- P. 319 ll. 4-5. For refutation see p. 333, ll. 6-7.
- P. 319, l. 5. See p. 344, ll. 6-7.
- P. 319, l. 28. Māṇavaka has four meanings: (i) a youngster, a lad, a boy (used contemptuously); (ii) a dwarf, a little man; (iii) a religious student; and (iv) a pearl-necklace of sixteen or twenty strings. That the last meaning is inapplicable here is certain. As regards the rest, all are pertinent, but I prefer the third.
  - P. 323, l. 11. For ज्ञब्दगड़ see "Notes" (p. 275).
- P. 325, ll. 12 & 16. S'ākya and Vipas'yin are two Sugatas out of seven. See "Notes" (p. 254).
- P. 325, l. 15. In Systems of Buddhist Thought (p. 72), the Bauddha conception of Sumeru is given. There it is spoken of as the "mountain of wonderful height" or "excellent brilliance". Further, there is a following remark made there:—
- "It is said to rise out of the ocean to a height of 84,000 yojanas, while its total altitude is computed to be 168,000 yojanas. This mountain is supposed to be made up of gold, silver, malachite and crystal and to be surrounded by seven concentric circles of rocks, which are known as the 'Seven Golden Mountains'....On the four sides of Mt. Sumeru and the Seven Golden mountains, Buddhist cosmology places four continents.....All human beings have their habitation in one or other of these four continents."

For the Jaina view about Meru see Sūyagaḍa (VI, 9-14).

- P. 325, l. 25. Binduka is a name coined for Meru.
- P. 326, l. 3. 'Dhūmadhvaja' means fire. This meaning is not noted on this page in the com.; but it is so given on p. 342 where this word occurs.
  - P. 326, l. 5. 'Nairātmya' means soul-less-ness.
- P. 327, ll. 16-17. 'Vandhya-s'abda' means a word lacking in meaning.
  - P. 328, l. 5. See "Notes" on 'bhāsā-varganā' (pp. 250-251).
- P. 333, ll. 5-7 & p. 334, ll. 3-8. The Bauddhas believe that any and every thing is kṣanika (momentary). The idea of jāti presupposes the observation of a common characteristic in different individuals; and this is possible, if these individuals live longer than a kṣana. But this is not possible according to the Bauddha view. So there is no scope for the idea of jāti in their case. Hence convention cannot be understood in the jāti. Likewise, it is not possible to refer the convention to guna, kriyā and sañjña as the three are also regarded as permanent, and so they have no place in Buddhism; for no permanent thing exists in the world according to the Bauddhas. Convention with reference to the individual is also impossible on account of ānantya and vyabhicāra. Such being the case, the Bauddhas conclude that it is impossible to get any positive idea of entities from words. What words signify, therefore, is the distinction of things from others which they are not (अपोहस्ताह नाव्यावृद्धिः). The word 'go' gives us no idea about a bull. It conveys to us that the entity

we call 'go' is not a-go i. e. it is not a horse, a cameletc. This is the apoha (distinction, difference or exclusion) which, according to the Bauddhas, is the conventional meaning of words.

Apoha is three-fold: (i) ज्यावृत्तस्वलक्षणरूप, (ii) अन्यव्यवच्छेदमात्रक and (iii) विकलपबुद्धिप्रतिभास.

Apoha or the doctrine of negative denotation is a logical necessity of kṣanikavāda, and it is endorsed by all the schools of Buddhism.' Cf. Stcherbatsky's Conception of the Buddhist Nirvāna (p. 155, fn. 3). "But the school of Dinnāga have a special theory of their own about the meaning of words according to which words express only relations, or mutual negation (अपोह = परस्परपरिहार = अन्यव्यावृत्ति = व्यवच्छेद = परिच्छेद), between point-instants".

Ratnakīrti who flourished in the tenth century A. D., who is an author of Kṣanabhaṅgasiddhi, Sthirasiddhidūṣana and Citrādvaitasiddhi and who is "very bitter against Dharmottara" has composed a work entitled Apohasiddhi. This is the first of the Six Buddhist Nyāya Tracts in Sanskrit edited by Haraprasād Shāstri and published by the Asiatic Society of Bengal in 1910 A. D. In its preface (p. i) we have:

"The first, Apohasiddhi deals with the imports of words. The theory it propounds is that a word denotes something positive and at the same time differentiates it from all others. The two acts, one positive and the other negative, are simultaneous. It is not a a positive action followed by negation, nor is it a negative act followed by assertion.

In establishing this, the author refutes successively the theories of (1) Kumārila, (2) Trilocana, (3) Nyāyabhuṣaṇa, (4) Vācaspati Miśra and (5) Dharmottara."

Ratnakīrti has not put forward this doctrine of apoha in the extreme form in which is has been taken by its critics. This is borne out by Apohasiddhi (p. 3) where he has said:

"नासाभिरपोहराब्देन विधिरेव केवलोऽभिष्रेतः। नाप्यन्यव्यावृत्तिमात्रं, किन्तु अन्यापोहविशिष्टो विधिः राब्दानामर्थः। ततश्च न प्रत्येकपक्षोपनिपातिदोषावकाराः।"

The subject of apoha is discussed in Mīmāmsās'lokavārtika in Tattvasangraha (v. 910-1012) and its Panjikā (pp. 290-366), in Siddharsi's Nyāyāvatāravrtti (pp. 4-5), in Jayanta's Nyāyamanjarī (vol. I, pp. 290-327) and in Tattvabodhavidhāyinī (pp. 173-270).

P. 334, l. 10. This line means: words originate from the concepts of things and vice versa. Its second hemistich is as under:—

"कार्यकारणतया तेषां नार्थ शब्दाः स्पृशन्त्यपि।"

It means: words do not affect things as they are related as cause and effect. Thus the idea is to suggest that they are distinct from each other.

The complete verse with the second hemistich "तेषामन्योन्यसम्बन्धो नार्थान् शब्दाः स्पृशन्यपि" is quoted in Syādvādaratnākara (p. 701), Nyāyakunudacandra

<sup>1</sup> Quoted from "Notes" (p. 352) on SM.

- (p. 537)¹ and Siddhivinis'cayaṭīkā (p. 260b). This verse with variants in this second hemistich is quoted in Nyāyamañjarī (p. 158), Nayacakravṛtti (p. 167a) etc.
- P. 337, ll. 5-6. For refutation •see-p. 341, ll. 6-11 & p. 342, ll. 3-6. See also p. 342, l. 7 & p. 343, ll. 3-6.
  - P. 337, l. 7. श्रुज्ञ शाहिक्या means 'by holding by a horn'.
- P. 339, l. 15. 'Dittha' which is a Pāïya word, too, has two meanings: (i) an elephant made of wood and (ii) a person who is black, learned, handsome, young and pleasant to look at. It occurs in Mammaṭa's com. (p. 12) on his own work  $K\bar{a}vyaprak\bar{a}s'a$  (II, 2) and Malayagiri's com. (p. 84) on Kappanijjutti (v. 278).
- P. 343, ll. 9-10. 'S'ālūka' means (i) a root of a water-lily and (ii) nutmeg. Here it stands for the former—the meaning of the word 'sālūya' occurring in *Dasaveyāliya*. It is produced from 'gomaya' meaning 'cow-dung'. The word 's'ālūka' occurs in Vol. II, p. 182, l. 9.
- 'Goloma' means hair on the body of a cow and 'dūrvā' a kind of grass. The latter originates from the former. Dūrvā is bent grass, panic grass, and it is held sacred and is offered to deities at the time of worship.
  - P. 346, l. 10. For refutation see p. 349, ll. 9-10.
- P. 347, ll. 4-9. These are explained and refuted once more on pp. 350 & 351.
- P. 350, l. 16. 'Pindārtha' means the meaning summed up, the gist or the sum and the substance of the whole. Its Pāiya equivalent 'pindattha' occurs in *Dasaveyāliyanijjutti* (v. 25) and 'pinditattha' in *Mālavikāgnimitra* (I, p. 19 of Kale's edn.).
  - P. 351, l. 12. 'Viyatkes'a' means hair of the sky.
  - P. 352, l. 9. For refutation see p, 362, ll. 4-7.
  - P. 353, l. 4. For refutation see p. 362, ll. 8-9.
  - P. 353, ll. 12-14. For refutation see p. 364, ll. 5-7.
  - P. 353, l. 14 & p. 354, l. 3. See p. 364, ll. 10-12.
- P. 355, ll. 9-12 & p. 356, ll. 3-11 & p. 357, ll. 3-4. Here we come across 'iti cet' in every sentence.
- P. 355, l. 20. 'Dikkarikā' (Guj. 'dīkarī') means a daughter. It is a 'Des'ya' word.
- P. 356, l. 3. 'Krīdanaka' means a toy. The Hindī word खिलोना is derived from this.
- P. 357, l. 10. अविप्रतिपत्तिरावयोः which occurs in Vol. II, p. 175, l. 24, too, means: there is no mutual dissent amongst us i. e. you and I agree on

<sup>1</sup> The source is neither mentioned by the author nor indicated by the editor. See App. I (p. 7) of AJP.

this point. 'न विप्रतिपत्तिरावयोः' occurs in Vol. II, p. 40, ll. 5-6 and अविप्रतिपत्ति in II, p. 42, l. 5.

- P. 357, l. 19. 'Pāṇinīya' means a follower of the school of Pāṇini.
- P. 362, ll. 9-11. The Jainas do not hold that dravya, guna and jāti are absolutely distinct from one other, and thus they differ from the Vais'esikas who hold a contrary view. Further, the Jainas do not look upon dravya as nirams'a only as is the case with the Vais'esikas.
- P. 365, l. 8. Refutation of the absolute view about anabhilāpya ends here, and that of the absolute abhilāpya commences from here.
  - P. 365, l. 9. For refutation see p. 369, ll. 5-7.
  - P. 365, ll. 9-10. For refutation see p. 369, ll. 9-10.
  - P. 365, l. 10. For refutation see p. 372, ll. 5-10 & p. 373, ll. 3-8.
  - P. 365, ll. 11-12. See p. 373, ll. 9-10.
  - P. 365, l. 12 & p. 366, l. 3. For refutation see p. 374, ll. 4-5.
  - P. 366, ll. 3-4. For refutation see p. 375, ll. 4-10.
  - P. 366, ll. 4-8. For refutation see p. 375, l. 12.
- P. 366, ll. 5-6. The verse is quoted in Nyāyakumudacandra (p. 140), Tattvārthas'lokavārtika (p. 240), Nyāyamañjarī (p. 532), Spandakārikāvyākhyā (p. 51), Prameyakamalamārtanda (p. 11) and with some variations in Sammatitīkā (p. 380) and Syādvādaratnākara (p. 89). It is explained in the com. on Vākyapadīya, and this is reproduced in the fn. on NKC (p. 140).
- P. 366, ll. 7–8. This verse with slight variations is quoted in NKC (p. 140), Sammatitīkā (p. 380), Syādvādaratnākara (p. 79), Tattvārthas'lokavārtika (p. 240), Prameyakamalamārtanda (p. 11b), Spandakārikāvyākhyā (p. 51) and Mīmāmsās'lokavārtika (pratyaksasūtra, v. 176)tīkā.
  - P. 366, ll. 9-10. For refutation see p. 376, ll. 7-10 & p. 377, ll. 3-4.
  - P. 366, l. 10 & p. 367, l. 3. For refutation see p. 378, ll. 3-4.
  - P. 367, ll. 3-7. For refutation see p. 379, ll. 10-11 & p. 380, ll. 3-12.
  - P. 367, ll. 7-10. For refutation see p. 381, ll. 5-8.
  - P. 367, l. 10 & p. 368, ll. 3-4. For refutation see p. 382, ll. 3-10.
  - P. 368, l. 5. For refutation see p. 382, l. 11.
  - P. 368, ll. 5-7. For refutation see p. 383, ll. 4-10.
- P. 368, ll. 7-8, & p. 369, l. 3. For refutation see p. 383, ll. 12-14 & p. 384, ll. 3-4.
- P. 368, l. 16. 'Bhāsyakāra' is used for Patañjali who has composed *Mahābhāṣya* on Pāṇini's *Aṣtādhyāyī*. See p. 385, l. 10 where Bhāsyakāra is explained as Patañjali.
- P. 368, l. 17. 'Praṇava', a homonym here means 'omkāra', the sacred syllable 'om'. It occurs in Bhagavadgītā (VII, 8), Raghuvams'a (I, 11) etc.

- P. 368, 1. 22. 'Mantra' means a charm, a spell, a magical formula.
- P. 369, l. 10. What is 'tādātmya' is a question raised here. It admits of two answers: (i) just given on this page and (ii) given on p. 371.
- P. 369, ll. 14-15. 'Mūla-siddhānta-vādin' is one who is establishing one's original thesis.
- P. 370, Il. 6 & 16. 'Dravyavarganā' is a varganā from the standpoint of dravya and not from those of keetra etc. See "Notes" (pp. 250-251).
- P. 370, l. 20. 'Dharmāstikāya' is one of the the six dravyas of Jainism. Its function is to help the animate and inanimate objects in their motion without compelling or impelling them to resort to motion. Dharmāstikāya consists of prades'as as it is an astikāya¹. For details see p. 382, l. 25 and JRL (p. 53).
- P. 370, l. 23. Astikāya is usually interpreted as an aggregate of prades'as. All the dravyas except time are so designated, and hence their number is five according to the S'vetāmbaras and the Digambaras as well. The five astikāyas are: (i) jīvāstikāya, (ii) dharmāstikāya, (iii) adharmāstikāya, (iv) ākās'āstikāya and (v) pudgalāstikāya.
  - P. 371, I. 7. Devadatta. For this word see "Notes" (p. 293).
- P. 371, l. 12. In  $\overline{Ay\bar{a}racunni}$  (p. 3) we have: खित्ताचिण्णं वाहिएस सचुमा, कोंकणास पेज्जा. S'ilānka Sūri in his com, (p. 5a) on  $\overline{Ay\bar{a}ra}$  says: क्षेत्राचीणे वाहोकेषु सक्तनः, कोङ्गणेषु पेया. For further particulars about 'Vāhlika' see "Notes" (p. 304).
- P. 372, l. 8. 'Dhava', a homonym here means a kind of tree. This word occurs on p. 373, l. 6. In Pāiya we have this very word, and it is used in this very sense in  $Panh\bar{a}v\bar{a}garana$  (I),  $Ovav\bar{a}iya$  (s. 6, p. 4) and the com, (p. 429a) on Uvaesapaya (v. 1031).
- P. 377, l. 24. According to the Jainas (the Syādvādins) anus even in their sūksma (subtle) condition are sthūla (gross) from the stand-point of their potency. Thus paramānus have grossness, too, as one of their dharmas.
- P. 885, l. 3. 'Sāsnā' means the dew-lap of an ox or a cow. It occurs in Mahābhāsya' (p. 1) on I, i. It has 'gala-kambala' as its synonym. In Pāiya it is called सुण्हा, in Guj. 'गोर्डी' and in Marāṭhī 'पोर्डी'.
  - P. 385, ll. 3-4. See p. 388, l. 5 etc.
- P. 385, ll. 3-5. Here is given the definition of 's'abda' from  $Mah\bar{a}bh\bar{a}sya$  (p. 16).
- P. 385, l. 4. 'Kakuda' means the hump on the shoulders of an Indian bull. This word occurs in *Mahābhāṣya* (p. 1). Its Pāïya equivalent is 'kauha' or 'kakuha'. Cf. the Guj. word 'khūndha'.

- P. 385, l. 4. 'Khura' means a hoof. In Pāiya we have this very word but in Guj. we have 'kharī'. The word 'khura' occurs in Mahābhāṣya (p. 1).
  - P. 385, l. 5. For refutation see p. 390, ll. 10-11 & p. 391, ll. 3-4.
  - P. 385, l. 6. For refutation see p. 391, ll. 5-8.
  - P. 385, ll. 6-7. For refutation see p. 391, l. 9.
- P. 385, l. 7 & p. 386, l. 3. For refutation see p. 391, ll. 11-12 & p. 392, ll. 3-7.
- P. 385, l. 7 & p. 393, ll. 3-7. Sphota is explained in the super-com. on p. 385 as one whereby the sense becomes clear. Further, it is said here that according to some it is directly realized by means of the sense of hearing and according to others by implication (arthapatti).

That sphota is eternal, all-pervading and uncreated and that is revealed by *dhvanis* produced by a person making an effort for it, is refuted on pp. 391 & 392.

According to the grammarians there are two kinds of words: (i) eternal and (ii) non-eternal. The eternal word is only one, called 'sphota', is revealed by the non-eternal words called 'dhvani' and is responsible for conveying the meaning of words. This is borne out by the following two etymological explanations of the word 'sphota':

- (i) स्फट्यते व्यज्यते शब्दैर्वणैर्वा ।
- (ii) स्फूटयति-प्रकाशयत्यर्थम् or स्फुटति-प्रादुर्भवत्यर्थोऽसात् ।

The first refers to its characteristic of being revealed by the words or letters, and the second to its characteristic of conveying the sense.

Since 'sphota' is eternal, it is niravayava (without parts); for whatever has avayavas is impermanent. As it is without parts there is no scope for order or division in connection with it. This 'sphota' is revealed by the comprehension of the last syllable of every word, assisted by the impressions left by the preceding syllables. In whatever order these impressions of preceding syllables might arise they would not, at all, affect the sphota which is one, without parts, without order and without division. It thus corresponds with the Brahman of the Vedāntins, which is also us, first, first and signs. Just as the various entities in the world are the impermanent embodiments of the eternal Brahman, so the various non-eternal words in the language are the revealers of the eternal 'sphota' or 's'abda-brahman'.

In Astādhyāyī (VI, 1, 123) there is a reference to Sphotāyana, a predecessor of Pāṇiṇi. So it suggests how old the 'sphota' theory of the grammarians is. Prof. A. B. Gajendragadkar says¹ that this theory was evidently developed in opposition to the Naiyāyikas and the Māmāmsakas

<sup>1</sup> See "Notes" (p. 194) on KS.

who believe in the expressive power of letters and who are hence known as 'varna-vācakatva-vādins'. According to the grammarians the syllables or words suggest the *sphota* which conveys the sense.

For exposition of 'sphoṭa' in Sk. see Sarvadars'anasaṅgraha¹ (pp. 299-300), Sārabodhinī², Siddhāntacandrikā³ (p. 95) on S'āstradīpikā, Vācaspatya⁴, Vākyapadīya (I, 44 ff.) and Tattvabodhavidhāyinī (pp. 431-436). For exposition of 'sphoṭa' in Guj. see Kāvyavicāra (pp. 280-284).

P. 385, l. 13. 'Visarjanīya' as it is uniformly called by the *Prātis'ākhyas* and by Pāṇini, stands for what is ordinarily called 'visarga'. W. D. Whitney in his work *A Sanskrit Grammar* says on p. 69:—

This "appears to be merely a surd breathing, a final h-sound (in the European sense of h), uttered in the articulating position of the preceding vowel."

P. 385, l. 21. Arthāpatti and anupalabdhi are admitted as the fifth and the sixth pramānas by the Mīmāmsakas and some of the Vedāntins. Some translate it as presumption while some as implication, अर्थस्य आपत्ति:-कहरना अर्थापत्तिः. It is defined as "उपपादकानेन उपपादकारूपनामर्थापत्तिः".

In the "Notes" (p. 269) on KP, it is said:

"It consists in the presumption or supposition of a thing to account for something else on account of our knowledge of that something which is to be accounted for. The stock example of अर्थापत्ति is 'पीनो देवदत्तो दिवा न भुद्धे'. The fatness of Devadatta is here उपपाय or the thing to be accounted for. We possess the knowledge of Devadatta's fatness. To account for it we presume एत्रिमोजन or that he must be eating at night. This is the nature of अर्थापत्ति."

Presumption is of two kinds: (i) dṛṣṭārthāpatti and (ii) s'ṛṭārthāpatti. The former can be rendered as factual, actual or virtual presumption
and the latter as 'verbal presumption'. Prabhākara and his followers
recognize the former whereas Kumārila Bhaṭṭa and his followers the latter.<sup>5</sup>

There is a very slight difference between arthāpatti and anumāna (vide Vol. II, p. 64, l. 22). The Jainas include the former under the latter.

P. 386, ll. 3-6. For refutation see p. 392, l. 10.

P. 386, ll. 6-7 & p. 387, ll. 3-4. For refutation see p. 393, l. 10 & p. 394, l. 3.

P. 387, l. 5. 'Anuvāka' means a chapter of the *Vedas*. In the supercom. it is explained as a Vaidika sentence, and even one sentence of that type is given as an illustration.

P. 387, l. 6. For refutation see p. 394, ll. 4-10.

P. 387, l. 16. वथाऽनुवाकः क्षेको वा is the first part of I, 83 of Vākyapadīya. The complete verse is quoted in Nyāyakumudacandra (p. 759) and in Syādvādaratnākara (p. 650). In the latter, it is explained.

<sup>1-4</sup> Extracts have been given in "Notes" (pp. 193-194) on KS.

<sup>5</sup> For further details about these two kinds of presumption see "Notes" (pp. 270-271) on KP,

- P. 387, l. 23. पुरुष एनेदं भि occurs in Vājasaneyi-samhiţā (XXXI, 2), and S'vetās'vatara upaniṣad (III, 15).
- P. 387, ll. 29-30. This verse is quoted by Hemacandra in his com. (p. 71a) on Yogas'āstra, and iţ is attributed to the Laukikas. It is also quoted by Malayagiri Sūri in his com. (p. 90) on Kappanijjutti (v. 296), and Itihāsasamuccaya is mentioned as its source by its editors.
  - P. 388, ll. 7-8. This is an ironical remark.
  - P. 394, l. 26. 'Bhāṣā-vargaṇā' is explained in "Notes" (pp. 250-251).
- P. 396, ll. 7-8. This verse is explained in Vyomavatī (p. 584) and in the svopajña com. on S'āstravārtāsamuccaya (v. 666). Both these explanations are reproduced in the foot-notes of Nyāyakumudacandra (p. 553) where this verse is quoted as is the case with Vyomavatī (p. 384?), Nyāyamañjarī (p. 31), Prameyakamalamārtanda (p. 446), Sammatitīkā (p. 260) and Syādvādaratnākara (p. 710).
- P. 396, ll. 9-10. This verse with the first foot as 'अन्यथेवाग्निसम्बन्धार्' is quoted in NKC (p. 553). Here  $V\bar{a}kyapad\bar{\imath}ya$  (II, 425) is mentioned as its source. It is quoted with or without a variant in  $Vyomavat\bar{\imath}$  (p. 584),  $Ny\bar{a}yama\bar{n}jar\bar{\imath}$  (p. 31), a Ms. (p. 44b), of Nayacakravrtti,  $Tattvasaigrahapa\bar{n}jik\bar{a}$  (p. 280),  $Prameyakamalam\bar{a}rtanda$  (p. 447),  $Sammatit\bar{\imath}k\bar{a}$  (pp. 177 & 260) and  $Sy\bar{a}dv\bar{a}daratn\bar{a}kara$  (p. 710).
- P. 398, l. 3. A particular kind of jewel cures head-ache. This quality of this jewel is noted in Vol. II on p. 15, l. 21.
- P. 398, l. 10. 'Mithyātva' is the opposite of 'samyaktva', a correct belief or faith.
- P. 398, ll. 25-26. 'Avirati' means 'vow-less-ness', 'kaṣāya' 'passion' and 'yoga' 'activity'.
  - P. 398, l. 26, 'Bandha' means 'bondage'.
- P. 401, l. 5. 'Santanka' is explained as 'sambandha' in the com. This word occurs in Vol. II, p. 7, l. 26 and in S'īlānka's com. (p. 134b) on Sūyagada (V, 1, 27).
- P. 401, Il. 10-11. This is another illustration of  $upah\bar{a}sa$ , the first being one given on p. 249, l. 3. For others see Vol. II, pp. 116 & 175. The last is from Hetubindu.
- P. 402, l. 7. The first foot occurs in S'āstravārtāsamuccaya (XI, 27 i. e. v. 670). There, too, it seems to be a quotation from some Bauddha work. In Abhidharmakos'a (IV, 2) we have: "संस्कृतं क्षणिकं यतः".
- P. 402, Il. 9-10. This verse occurs in  $S'\bar{a}strav\bar{a}rt\bar{a}samuccaya$  (XI, 27 i. e. v. 670).
- P. 403, l. 7. Ratna-traya means a triad of jewels. It comprises right faith, right knowlege and right conduct.

### (Volume II)

- Pp. 1-10. These pages deal with an objection raised by the Yogācāra school. It does not admit the reality of any external object. It holds that no such object exists, even if it were paramānus, a collection of paramānus or an avayavin (aggregate). Arguments are advanced to support this view. So an objector says that there is no meaning in having established the thesis that a thing is existent and non-existent as well etc.; for, after all, such a thing is an external object like a jar, and no such thing is real.
  - P. 1, 1, 13. For refutation see <sup>1</sup>p. 11, ll. 4-11.
- P, 1, ll. 13-14, p. 2, ll. 3-9 & p. 3, ll. 3-5 These point out the reasons why an external thing cannot be  $param\bar{a}nus$  and establishes their non-existence by means of  $pram\bar{a}nas$ .
  - P. 1, Il. 13-14. For refutation see p. 12, Il. 3-5.
  - P. 2, Il. 3-4. For refutation see p. 12, Il. 6-11 & p. 13, Il. 3-4.
  - P. 2, ll. 6-7. For refutation see p. 13, ll. 6-7.
  - P. 2, Il. 7-8. For refutation see p. 16, l. 6.
  - P. 2. 11. 8-9 & p. 3, 1. 3. For refutation see p. 16, 1. 10, & p. 17, 1. 3.
  - P. 2, l. 17. 'Alaya' occurs in Vol. I on pp. 252 and 254.
  - P. 3, ll. 3-4. For refutation see p. 24, l. 9.
- P.3, l.5. As noted on p. 278 the Vais'eşikas divide all congnizable things in the world into seven categories, one of which is guna. This guna is of 24 kinds. Of them parimāna (dimension) is one. This parimāna is fourfold: anu (minute), mahat (large), dīrgha (long) and hrasva (short)². To these four dimentions are added two more viz. paramānu and paramamahat. The former is known as pārimāndalya (atomic sphericity) and the latter as vibhutva (all-pervadingness). Pārimāndalya belongs to atoms and vibhutva to such entities as ākās'a and ātman which are all-pervading.

According to grammarians  $param\bar{a}nutva$  is a  $j\bar{a}ti$  and  $param\bar{a}nu$ , a  $j\bar{a}tiv\bar{a}caka$  word<sup>3</sup>.

- P. 3, Il. 5-7 & p. 4, l. 3. For refutation see p. 25, Il. 6-8.
- P. 3, ll. 6-7 & p. 4, ll. 3-4. That an external thing cannot be a collection of  $param\bar{a}nus$  is here being established.
  - P. 4. II. 3-4. For refutation see p. 27, ll. 4-5.

<sup>1</sup> This number refers to Vol. II, and the same thing is to be understood hereafter; for, when a page of Vol. I will be alluded to, Vol. I will, be specifically mentioned.

<sup>2</sup> Cf. "मानव्यवहारकारणं परिमाणम् । नवद्रव्यवृत्ति । तचतुर्विधम्-अणु महद् दीर्व हस्तं चेति" -Tarkasangraha

<sup>3</sup> For the soundness of this view etc. see "Notes" (pp. 233-234) on K P.

- P. 4, l. 5. Why an external thing cannot be an avayavin, is the topic that is commenced here.
  - P. 4, l. 6. For refutation see p. 43, ll. 9-11.
- P 4, l. 25. In Dharmottara's com. (p. 122) on Nyāyabindu (III) we come across the line ''असर्वेगतं द्रव्यपरिमाणं मृतिंः".
- P. 4, ll. 26-29. Dravya is nine-fold inasmuch as it comprises (i) earth, (ii) water, (iii) fire, (iv) wind, (v) space, (vi) time, (vii) direction, (viii) soul and (ix) mind. Of these the first four and the last are limited in space whereas the rest are all-pervading. The dimension of the earth etc. which are not all-pervading, is called 'mūrti'.
  - P. 5, l. 5. For refutation see p. 43, l. 11 & p. 44, l. 3.
- P. 5, l. 26. प्रसार्वेषादापेषायाय means: (this is) like giving a foot by stretching it to one who wishes to catch it. It thus comes to propounding that very view which the opponent wants to uphold. This may remind one of 'pādaprasārika' nyāya noted in Laukika Nyāyāñjali (pt. 2, pp. 46-47).
- P. 6, l. 28. 'Bāhyārthavādin' means one who accepts the reality of external objects. This phrase occurs on p. 7, l. 12.
  - P. 7, l. 6. 'Pala' means a weight equal to 4 karsas. See p. 323.
  - P. 7, l. 12. 'Abhisandhi' means 'implied sense' (of the passage).
- P. 7, 1. 26. घटाकोटिसण्टङ्कमाटीकते lit. means 'comes within the range of reasoning-propriety'.
- P. 8. 1. 25 'Kṣīra-nīra-nyāya' is an apposite illustration of milk and water. It is used to point out the most intimate union of two or more things. The oldest example known to me, is in  $Mah\bar{a}bh\bar{a}sya$  (p. 208) on 1. 2. 32. It is as under:—

''क्षीरोदके सम्प्रक्त आमिश्रीभूतत्वात्र ज्ञायते कियत् क्षीरं कियदुदकं किसन्नवकाशे क्षीरं किसन्वकाश उदकमिति।"

Writers on rhetorics<sup>1</sup> employ this  $ny\bar{a}ya$  to exemplify the figure called sankara (commixture) in which there is a combination of other things. It differs from sansysti (collocation) which is compared to the union between rice and sesamum, which is less intimate and easily distinguishable. There is a third kind of combination which is likened to that of man and lion. All these three kinds are noted in  $Kuvalay\bar{a}nanda$  (p. 337).

- P. 9, ll. 7-8 & p. 10, ll. 3-4. For refutation see p. 45, ll. 6-9.
- P. 9, l. 12. 'Saptapūlyādau' means in a collection of seven  $p\bar{u}las$  (bundles) etc. The Guj. word  $q\bar{s}$  is based upon the word 'pūlikā'.
  - P. 10, 11, 4-7. For refutation see p. 49, 11. 3-7.
- P. 11, ll. 9-10. दुष्टकेशादिशान means knowledge of wicked hair, etc. See "Notes" (p. 291).

<sup>1</sup> Cf. "एषां 'तिलतण्डुल'न्यायेज मिश्रतः संस्रष्टिः !'' 'क्षीरनीह'न्यायेन तु सङ्करः !"
— Alankāra-sarvasva (p. 192)

- P. 11. I. 20. 'Skandha' means an aggregate of paramānus.
- P. 12. l. 3. The line in question does not occur word for word, but its substance is found on p. 1. Same is the case with ll. 5-6. For their substance see p. 2.
- p. 13, l. 8. 'Arvag-drs' means non-omniscient (see l. 24.) This phrase occurs on p. 14, l. 20 and on p. 226, l. 18.
  - P. 14, l. 3. 'S'leṣma' (Guj. सळेखम) means 'phlegm'.
- P. 14, l. 3. 'Sarṣapa' (Guj. सरसव) means a mustard. It has two other meanings: (i) a small measure of weight and (ii) a kind of poison; but they are not relevant here.
- P. 14, l. 3. ध्यामङ occurs in Vol. I, p. 236, l. 27. It means faulty, and it is opposed to 'amala'. See p. 14, l. 3.
- P. 14, l. 29. I take 'bhāvanikā' to be same as 'bhāva' meaning 'purport, gist'. This word occurs on p. 41, l. 13.
- P. 15, l. 9. 'Pudgalāstikāya' is one of the five astikāyas explained in "Notes" on p. 316. It means 'matter' and it has colour, taste, smell and touch. Of the six dravyas this is the only dravya of which the prades'as get separated from the original substance. Thus it is the only dravya which has paramānus. Each and every paramānu is mūrta i. e. it has colour etc. As stated on p. 22 it has one kind of taste out of five, one kind of smell out of two, one kind of colour out of five, and two types¹ of touch (out of four viz. hot and cold, smooth and rough), and it is inferred from its product (say a jar). It occupies one prades'a, and it has a sparṣanā (touch) of seven prades'as (vide p. 19).

The Vais'esikas believe that a paramānu is associated with colour etc. which are amūrta. See p. 24, ll. 28-29.

- P. 17, l. 24. The Jainas do not look upon a paramānu as absolutely niranis'a. For they believe that it is niranis'a from the stand-point of dravya while it is sānis'a from the stand-point of paryāya. See p. 19, ll. 4-5.
- P. 19, ll. 5-6. एग... पुस्ता occurs with a variant एनएए देशें in v. 432 in Visesā°. So the entry 'त्रशापनायाम् (?)' in App. I, p. 2 should be discarded. This quotation means that a paramānu occupies one prades'a, and it is in contact with seven prades'as. This quotation is cited by Maladhārin Hemacandra in his com. (p. 1072) on Visesā° (v. 2699).
- P. 19, l. 6. By 'munindravacana' is meant the word of the best of the saints. Can he be equated with Jinabhadra Gani, the author of  $Viscs\bar{a}$ ° where the quotation uq...upqq with a slight variation forms the second hemistish of v. 432, the first being as under:—

अवगाहणाइरित्तं पि कुसेइ वाहिं जहाडणुणोऽभिहियं "

These two types should not be of opposite natures i.e. they cannot be both hot and cold or both smooth and rough.

- P. 22, Il. 5-6. This verse occurs as a quotation in the Bhāşya (p. 365) on TS (II, 25).
- P. 22, l. 8 'Anye' means a section of the Bauddhas known as 'Sautrāntika' (vide ll. 20 & 24). This section believes that it is not one and the same paramānu that has colour, taste, smell and touch as well, but that there are four types of paramānus according as they have one of these at a time. They are named as rūpānu, (ii) rasānu (iii) gandhānu and sparṣānu.
  - P. 25, ll. 6-8 See pp. 121 & 122 where these lines occur.
- P. 25, l. 12 'Bādarībhavanti' means 'become gross', 'Bādara' has 'sthūra' as its synonym. See p. 26.
- P. 26, l. 7 'Vajra', a homonym, here means a diamond. A diamond and a bhānḍa (? bhinḍī), though equal in weight, differ in value.
- P. 26, l. 25 'Karṣa', a homonym, here means a weight of gold or silver equal to sixteen  $m\bar{a}$ as. From Kauṭilya's  $Arthas'\bar{a}stra$  (II. 18. 17) we learn:
  - 10  $dh\bar{a}nya$ - $m\bar{a}$ sas = 1 suvarna- $m\bar{a}$ saka.

5 guñjās

=1 "

16 suvarņa-māsakas=1 karsa or suvarņa,

4 karsas

=1 pala.

For other details see Appendix II of Ganitatilaka.

P. 27, l. 6 उत्पादन्ययभोज्ययुक्तं सत् is a Jaina definition of reality. For, according to Jainism it is characterized by origination, dissolution and permanence. This definition is challenged by the objector, and his objections are answered by Haribhadra. This topic is expounded by him in his com. on TS (V, 29); but its wording differs. So one cannot say which of these two expositions is first.

The Jaina notion of origination, dissolution and permanence is explained by Candrasena Sūri in Utpādādisiddhi and its svopajāa com.

- P. 29, l. 16 'Akṣaragamanikā' lit. means explanation of letters. For further particulars see "Notes" (pp. 249 & 310).
- P. 33, Il. 22-23 'Granthāntara' means another work. Neither in the com. nor in the super-com. there is mention of the name of this work. But this much seems to be certain that it is a Bauddha work.
  - P. 34, l. 3 'Bodhamātratattvavāda' means vijnānavāda i.e. Yogācāra.
- P. 40. l. 27 'Kunkuma' means 'saffron'. This word cocurs in Nītis'ataka (I, 10, 25) and Tisaṭṭlhimahāpurisagunālankāra (I, 16). The Guj. word कंड्र based upon this word does not mean saffron at least now-a-days.
- P. 41, ll. 7-8 According to the Jainas, an avayavin is not entirely different from the avagavas constituting it; for, the former is only the modification of the oneness of the latter.

<sup>1</sup> From this and such other quotations one can infer that TS is not the first Sk, work of the Jainas.

- P. 41, I. 9 'Samandhakāra' means total darkness. Darkness is one of the manifestations of matter. See TS' (V, 24) and Siddhasena's com, (pp. 363-364) on it.
  - P. 48, l. 25 'Urdhyam' means 'heréafter'. See "Notes" (p. 326).
- P. 51, l. 11 For refutation see p. 72. This quotation is cited and refuted in Astas'atī (vide the edn. of Astasahasrī p. 242). Its first hemistich is same as that of Nyāyavinis'caya (v. 83).
- P. 54, l. 19 'Pakṣadharmatva' means the state of being a dharma of 'pakṣa'. 'Pakṣa' is the place where the thing to be proved exists. 'Pakṣadharmatva' is according to the Bauddhas one of the characteristics of a true hetu, other two being sapakṣasattva and vipakṣavyāvrtti. The Naiyāyikas admit all these three characteristics and add two more viz. abādhitatva and asatpratipakṣatva. The Jainas, however, recognize avinābhāva alone as the characteristic of a true hetu. For details see "Notes" (pp. 126-128) on Nyāyakusumānjali.
- P. 56, l. 4. Fallacies of a hetu are of three kinds: asiddha (unproved), viruddha (contradictory) and anaikāntika (inconclusive). Of them the asiddha hetu is one the existence of which is not ascertained. Viruddha hetu is inseparably connected with the antithesis of sādhya (what is to be proved). Anaikāntika hetu is found in pakṣa, sapakṣa and vipakṣa. For details see "Notes" (pp. 135-136) on N K.
- P. 56, ll. 5-6 'पञ्च नासा दिनिजेया:' occurs as the first foot of v. 367 (i.e. IV, 130) of S'āstravārtāsamuccya. Originally it belongs to Vasubandhu's Abhidharmakos'a (I, 48). The pertinent verse is as under:—

"पञ्च बाह्या द्विविज्ञेया नित्या धर्मा असंस्कृताः। धर्मार्द्धमिन्द्रियं ये च द्वादशाध्यात्मिकाः स्मृताः॥४८॥"

The Bauddhas hold that there are 18 dhātus¹ as under:—

| 110 DM MMM 4400 11 | ard amon furbro are | 40 000000000000000000000000000000000000 |
|--------------------|---------------------|-----------------------------------------|
| rūpa               | cakșus              | caksus-vijnāna.                         |
| s'abda             | s'rotra             | s'rotra-vijñana                         |
| gandha             | ghrāṇa              | ghrāṇa-vijñāna                          |
| rasa               | jihvä               | jihvā-vijñāna                           |
| sprastavya         | kāya                | kāya-vijñāna                            |
| dharma             | manas               | mano-vijnāna                            |

Of them the 1st, 4th, 7th, 10th and 13th, which are the five external  $dh\bar{a}tus$  are of two types: (i) cognizable by the sense-organs viz. sense of sight etc. and (ii) cognizible by mind. The remaining thirteen  $dh\bar{a}tus$  are cognizible by mind only.

- P. 57, ll. 4-12, p. 58, 3-10 & p. 59, ll. 3-10. Hereby it is shown that the hetu is viruddha.
- P. 60, ll. 3-6, p. 61, ll. 3-8 & p. 62, ll. 3-7. That the hetu is anaikāntika is proved here.
- P. 61, l. 14 Buddha-S'aradvatīputrodaya. According to Vasubandu's com. on Abhidharmakas'a (vol. I) S'āradvatīputra is S'ārīputra. Is he the

<sup>1</sup> See Systems of Buddhist Thought (p. 119).

one meant here? Municandra Sūri takes him to be one who adorned the Bauddha canon.

- P.62, l. 7 & p. 63 That the hetu is asiddha is pointed out here.
- P. 63, l. 12; p. 64, ll. 3-7; p. 65, ll. 3-7 & p. 68, ll. 3-4 Here a view of the  $M\bar{\imath}m\bar{\alpha}msakas$  is noted and refuted.
- P. 64, l. 12 जाते त्वनुमानादवगच्छति is a quotation that occurs on p. 70, l. 12 whence it can be inferred that it belongs to a Bhāṣya on Jaiminīyasūtra.
- P. 64, ll. 3-4 These seem to be a substance of the following verse of Mīmāmsās'lokavārtika (p. 318):

## "नान्यथा ह्यथंसद्भावो दृष्टः सहपपद्यते । ज्ञानं चेत्रेत्यतः पश्चात् प्रयाणसुपजायते ॥ १८२॥"

- P. 64, l. 30 'Leṣṭu' (Guj. राड्ड) means a lump of earth, clod. This word occurs on p. 69, l. 17. Its Païya equivalent 'leṭṭhu' occurs in Visesā' (v. 2496), and Ovavāïya.
- P. 67, l. 24 अनुपासितगुरोवैच: means this is the the speech of one who has not served the preceptor.
- P. 67, l. 26. तिल्तुपत्रिभागमात्रम् means even one-third of a husk of sesamum.
- P. 68, l. 5 Here the word 'guru' in 'असद्ग्रहां:' means a 'pūrvācārya' (vide l. 12) and not the direct preceptor. For a similar use see intro. (p. XXVI) of A J P (vol. I).
- P. 68, l. 17 'Pāmara' is here a noun and not an adjective. It hence means: (i) an idiot; (ii) a wicked man and (iii) a low man. I take it to mean a helpless man.
  - P. 70, l. 12 Is this Bhāsyakāra S'abarasvāmin?
  - P. 70, l. 28. By 'Bhatta' is meant 'Kumārila Bhatta'.
- P. 75, Il. 23-24. A dream is not altogether an unreality. The causes of a dream are (iv) the objects experienced, seen, thought of and heard, (v) the results of prakrti such as phlegm etc., (vi) a celestial being, (vii) a country having a great quantity of water, (viii) merit and (ix) demerit. Hence a dream is not a non-entity like a flower in the sky.
- P. 76, II. 5-6. Vijūāna may be absolutely grāhya, grāhaka, both or none. Each of these four possibilities is untenable, as each is faulty in one way or other.
  - P. 80, l. 6. See p. 83, l. 5.
  - P. 81, ll. 6-7. For refutation see p. 83, ll. 3-5.
- P. 89, ll. 20-21. न हि सुशिक्षितोऽपि कश्चित् स्वं स्कल्पमारोहति. This means that no one though well-trained mounts on his own shoulder. This idea is met with in S'ānkarabhāsya.
- P. 95, ll. 4 & 18. 'Kāraka' means 'productive' and 'jñāpaka' 'indicative' or 'informative' A kāraka-hetu is the cause. It actually produces or brings into existence a certain thing or a certain state of affairs.

A seed of a sprout is an example of it. A  $jn\bar{a}paka$ -hetu merely indicates i. e. informs us of a certain thing or a certain state of affairs. For instance smoke on the mountain informs us that the mountain possesses fire.

In poetry the hetu is two-fold: productive and indicative. In Kāvyādars'a (II, 235c) of Dandin we have: "कारकज्ञापको हेत्". That there are two kinds of hetu is borne out by Agnipurāna (CCC XLIV). There it is said:

"कारको ज्ञापक इति द्विथा सोऽप्युपयुज्यते ।...३०"

The upper line is as below and it defines hetu:

"सिषाधयिषितार्थस्य हेतुभैवति साधकः॥ २९॥"

A  $k\bar{a}raka$ -hetu is also called 'nispādaka-hetu' and it forms the proper province of  $k\bar{a}vya$ -linga whereas a  $j\bar{n}\bar{a}paka$ -hetu that of inference.<sup>2</sup>

Two poetical examples of each of the  $k\bar{a}raka$ -hetu and  $j\bar{n}\bar{a}paka$ -hetu are given in  $K\bar{a}vy\bar{a}dars'a$  (II). They are:

- (i) "अयमान्दोलितप्रौडचन्दनद्रुमपल्लवः। उत्पादयति सर्वस्य प्रीति मलयमारुतः॥२३६॥"
- (ii) "चन्दनारण्यमाध्य स्पृष्वा मलयनिर्झरान्। पश्चिमानामभावाय पवनोऽयमुपस्थितः॥२३८॥"
- (iii) "गतोऽस्तमकों भातीन्दुर्यान्ति वासाय पक्षिणः। इतीदमपि साध्वेव कालावस्थानिवेदने ॥२४४॥"
- (iv) "अवध्यैरिन्दुपादानामसाध्येश्चन्दनाम्भसाम् । देहोष्मभिः सुवोधं ते सखि । कामातुरं मनः ॥२४५॥"
- (i) Here the fragrant wind actually produces delight.
- i) Here the fragrant and cool breeze is expected actually to cause the weach of travellers who are separated and unhappy.
- (ii) Here the free expressions in the first hemistich indicate a particular time of the day viz. evening.
- (iv) Here the torments of her body indicate that her mind is afflicted with love.
  - P. 95, ll. 11-12. For refutation see p. 97, l. 8.
- P. 95, l. 13 & p. 96, l. 3. For refutation see p. 97, ll. 11-12 & p. 98, l, 3.
- P. 96, ll. 3-4. Cf. l. 4 of p. 44 of Vol. I. 'Asadabhinives'a' means 'wrong attachment'.
- P. 97, 1. 14. 'Adhaḥ' means below. In a Ms. as we go on reading it, the folio or the leaf that is read, is placed below, and hence it is justifiable to use this word in this sense. In modern terminology it means supra. Similarly 'ūrdhvam' means above; but here it means infra.
- P. 97, 1. 18. 'Niranvaya-nas'a' means such absolute destruction as leaves no trace behind of the thing destroyed.

2 For details see "Notes" (p.577) on K.P.

Viśvanātha adds a third one viz. samarthaka (justificative or confermatory) and says that this helu is the province of arthantaranyāsa.

- P. 101, l. 3. नावदयं ... भवन्ति. Is this a quotation? It occurs on p. 115, l. 19.
- P. 101, I. 8. 'Mahānasa' means a kitchen; and even 'anas' a homonym means the same. Thus the adjective 'mahat' is here superfluous. A parallel instance is furnished by the word 'mahendra'. The Païya equivalent 'mahānasa' occurs in  $N\bar{a}y\bar{a}dhammakah\bar{a}$  (I, 8),  $G\bar{a}h\bar{a}sattasa\bar{\imath}$  (v. 13) etc.
- P. 101, l. 29. Valmīka, a homonym, here means an ant-hill. (Guj. বাদ্রী). This word occurs on p. 112, l. 11 and in Meghadūta (I, 15). Its Pāiya equivalent 'vammīa' is met with in Sūyagaḍa (II, 1, 26).
  - P. 103, ll. 5-7. For refutation see p. 108, ll. 12-13.
- P. 104, l. 3. 'S'akramurdhan' means an ant-hill, and thus it is a synonym of 'valmīka'.
- P. 106, l. 3. 'Vidhyāpita' means extinguished. How this form is arrived at is a matter where scholars differ.
- (i) In Siddhahemacandra (VIII, 2, 28) we have the sūtra viz. "इन्धो झा". This is explained in the svopajña com. as under:—

"इन्धी धातौ संयुक्तस्य झा इत्यादेशो भवति । समिज्झाइ । विज्झाइ".

This suggests that विज्ञा is derived from the Samskrta root इन्ध् with वि. Its causal will be विज्ञान. The Samskrt equivalent of it is the basis in 'vidhyāpita'.

- (ii) Some derive विज्ञाव = विज्ञाव from विध्यापय, the Samskṛta root being ध्ये with the preposition वि.
- (iii) Some suggest that विज्ञान is derived from विध्मापय, the Samskrta root being ध्मा, with the preposition नि.
- (iv) Some believe that विध्यापण is a Sanskritization of the Pāiya विज्ञान; for, if we leave aside the Jaina Samskrta literature, no form of विध्यापण is to be found. In this connection I may say that I, too, have not come across any form of it in non-Jaina Samskrta literature. In the Jaina literature, the oldest example where 'vidhyāpita' occurs, is Kalyānamandirastotra of Siddhasena Divākara. If this authorship can be proved to be wrong, the present instance occurring in AJP is the oldest. Some of the Pāiya forms are found as under:—

বিভয়াস—Nāyādhammakahā (I,I; p. 66 & I,14; p. 190); Paumacariya (V, 182).

विङ्ज्ञवियन्व—Paümacariya ( LXXVIII, 37 ).

किञ्च इ—Gāhāsattasaī (v. 430).

<sup>1 &#</sup>x27;Mahat' compounded with the word 'brāhmaṇa' implies censure. Cf.—
'शङ्खे तैले तथा मांसे वैद्ये ज्योतिषिके द्विजे।
यात्रायां पिध निदायां महच्छन्दो न दीयते॥'

<sup>2</sup> For other examples see my Samskrta intro. (pp.32-33) to Bhuktāmara, Kalyānamandira and Namiūna.

विज्ञास्या—Gaudavaha (v. 154). विज्ञाविष्य—Paümacariya (XX, 92) and Gāhāsattasai (v. 333). विज्ञाविष्याविष्याविष्याविष्याविष्याविष्याविष्याविष्याविष्याविष्याविष्याविष्याविष्याविष्याविष्याविष्याविष्याविष्याविष्याविष्याविष्याविष्याविष्याविष्याविष्याविष्याविष्याविष्याविष्याविष्याविष्याविष्याविष्याविष्याविष्याविष्याविष्याविष्याविष्याविष्याविष्याविष्याविष्याविष्याविष्याविष्याविष्याविष्याविष्याविष्याविष्याविष्याविष्याविष्याविष्याविष्याविष्याविष्याविष्याविष्याविष्याविष्याविष्याविष्याविष्याविष्याविष्याविष्याविष्याविष्याविष्याविष्याविष्याविष्याविष्याविष्याविष्याविष्याविष्याविष्याविष्याविष्याविष्याविष्याविष्याविष्याविष्याविष्याविष्याविष्याविष्याविष्याविष्याविष्याविष्याविष्याविष्याविष्याविष्याविष्याविष्याविष्याविष्याविष्याविष्याविष्याविष्याविष्याविष्याविष्याविष्याविष्याविष्याविष्याविष्याविष्याविष्याविष्याविष्याविष्याविष्याविष्याविष्याविष्याविष्याविष्याविष्याविष्याविष्याविष्याविष्याविष्याविष्याविष्याविष्याविष्याविष्याविष्याविष्याविष्याविष्याविष्याविष्याविष्याविष्याविष्याविष्याविष्याविष्याविष्याविष्याविष्याविष्याविष्याविष्याविष्याविष्याविष्याविष्याविष्याविष्याविष्याविष्याविष्याविष्याविष्याविष्याविष्याविष्याविष्याविष्याविष्याविष्याविष्याविष्याविष्याविष्याविष्याविष्याविष्याविष्याविष्याविष्याविष्याविष्याविष्याविष्याविष्याविष्याविष्याविष्याविष्याविष्याविष्याविष्याविष्याविष्याविष्याविष्याविष्याविष्याविष्याविष्याविष्याविष्याविष्याविष्याविष्याविष्याविष्याविष्याविष्याविष्याविष्याविष्याविष्याविष्याविष्याविष्याविष्याविष्याविष्याविष्याविष्याविष्याविष्याविष्याविष्याविष्याविष्याविष्याविष्याविष्याविष्याविष्याविष्याविष्याविष्याविष्याविष्याविष्याविष्याविष्याविष्याविष्याविष्याविष्याविष्याविष्याविष्याविष्याविष्याविष्याविष्याविष्याविष्याविष्याविष्याविष्याविष्याविष्याविष्याविष्याविष्याविष्याविष्याविष्याविष्याविष्याविष्याविष्याविष्याविष्याविष्याविष्याविष्याविष्याविष्याविष्याविष्याविष्याविष्याविष्याविष्याविष्याविष्याविष्याविष्याविष्याविष्याविष्याविष्याविष्याविष्याविष्याविष्याविष्याविष्याविष्याविष्याविष्याविष्याविष्याविष्याविष्याविष्याविष्याविष्याविष्याविष्याविष्याविष्याविष्याविष्याविष्याविष्याविष्याविष्याविष्याविष्याविष्याविष्याविष्याविष्याविष्

P. 110, l. 5. 'Pratipaccandra' means the moon on the first day, the new moon particularly revered and saluted by some people. This phrase occurs in Raghuvains'a (VIII, 65). Mallinatha explains it as under:—

"प्रतिपचनद्रनिभः दर्शनीयो वर्षिष्णुश्चेत्यर्थः। प्रतिपच्छन्देन द्वितीया लक्ष्यते प्रतिपदि चनद्रस्यादर्शनात्".

This phrase is met with in the state-seal of S'ivājī. The pertinent portion of the seal is as under:—

'प्रतिपचन्द्ररेखेव वाधिष्णुविश्ववन्दिता । शाहसून्रशिवस्थेषा मुद्रा भद्राय राजते ॥'

The Paiya and Guj. equivalents of 'pratipad' are 'padivaya' and 'padavo' respectively, and each of them means the first day of either of the fortnights bright or dark-half. But 'pratipaccandra' should be taken as the moon of the second day of the bright-half of the moon; for, the moon cannot be seen on the first day with naked eye, and if it is seen on that day, then that day is really the second and not the first, and people regard it also so.

- P. 110, l. 16. 'Sthālī' (Guj. মাঠা) means (i) an earthen pot or pan, a cooking pot and (ii) a particular vessel used in the preparation of 'soma'. These are the meanings given in Vaidya's The Standard Sanskrit English Dictionary.
- P. 110, l. 16. 'Culli', a homonym, here means a fire-place. This may remind a Gujarātī of 'cūlo'.
  - P. 110, ll. 28-29 & p. 111, l. 26.
  - P. 114, l. 3. 'Antarjňeyabhāva' means 'vijňánaváda'.
  - P. 115, l. 9. 'Vārtikakāra' means Dharmakīrti.
- P. 116, ll. 5-6. 'Vihāra-kakṣā-praves'ana' literally means entering an apartment of the monastery. So this is another instance of an 'upahāsa-vacana'. See "Notes" (p. 319).
- P. 121, ll. 8-11 & pp. 122-123. That there is reality of external objects, is established even by the words of the  $\bar{a}pta$ .
- P. 122, 11. 7 & 20 and p. 123, l. 22., The three dhātus are explained as under in Systems of Buddhist Thought (p. 72):—
- "...suffering is not limited merely to the human world but spreads over all the six abodes of existence or "gati" as they are technically called, viz., hell (niraya), the goblin world (preta-loka), life among brute beasts (tiryxk-yoni), the human world (manushya-loka), the world of demons (asura-loka) and the world of gods (deva-loka). These six existences are classified into three realms (dhātu) viz., the Realm of Desire (Kāmadhātu), the Realm of Form (Rūpadhātu) and the Realm of Formlessness (Arūpadhātu).

The Realm of Desire (Kāmadhātu) embraces the first five gatis and six out of the 28 sub-divisions of the deva-loka or the world of gods. The Realm of Form (Rūpadhātu) consists of 18 out of the 28 subdivisions which make up the world of gods; the Realm of Formlessness (Arūpadhātu) consists of the four remaining subdivisions of the world of gods."

- P. 122, Il. 11 & 27. 'Dāna-pāramitā' means the perfection (climax) of donation. Similarly 's'īla-pāramitā' means the climax of conduct. In all there are ten  $p\bar{a}ramit\bar{a}s$ , the remaining eight having a reference to  $ks\bar{a}nti$  (patience),  $v\bar{v}rya$  (strenuousness),  $dhy\bar{a}na$  (meditation)  $prajn\bar{a}$  (intelligence),  $up\bar{a}ya$  (employment of right means),  $pranidh\bar{a}na$  (resoluteness), bala (strength) and  $jn\bar{a}na$  (knowledge). The word 'pāramitā' occurs on p. 199, l. 18 and the phrase 'dāna-pāramita' on p. 199, l. 28.
- P. 125; l. 5. 'Arhanmata' means the doctrine of the  $Jaina\ T\bar{v}rthankaras$  i. e. Jainism.
- P. 126, l. 4. The complete verse is quoted in NKC (p. 165),  $Ny\bar{a}yavinis'cayat\bar{\imath}k\bar{a}$  (p. 135) and in  $Prameyaratnam\bar{a}l\bar{a}$  (p. 48).
- P. 126, ll. 6-7. आदाय "निभाल्यतामेतत्. This means: may you see-ponder upon this by taking the lamp of reasoning and by discarding the darkness of undue attachment to your system of philosophy.
  - P. 126, l. 28. 'Dhaukana' means offering, presenting.
- P. 131, l. 10 & p. 133, l. 9. 'Kṛṭa-nās'a' means what is done is passing away into nothing, leaving no consequence behind.
- P. 131, l. 10 & p. 133, l. 9. 'Akṛtābhyupagama' means liability for what is not done i. e. experiencing the fruits of acts for which one has not been responsible.
  - P. 132, ll. 6-11. This is challenged on p. 135, ll. 9-10.
- P. 132, l. 10. 'Nyāya' a homonym, here means a rule and not an apposite illustration. Same is the case with the word 'nyāya' occurring on p. 162, l. 4 and explained as 'niyama' in its com.
  - P. 133, ll. 9-10. See p. 190, ll. 10-11.
  - P. 133, l. 11. See p. 190, l. 11 and p. 191, l. 3.
  - P. 134, ll. 3-5. See p. 191, ll. 7-9.
- P. 134, ll. 9-10. This verse occurs in S'āstravārtāsamuccaya but there it is a quotation from some other work as can be inferred from 'यथोक्तमसम्बद्धिः' occurring on p. 133, l, 27.
  - P. 134, l. 10. 'Karpāsa' (Guj. 'kapāsa') means a cotton plant.
- P. 135, l. 3. 'Rasāyana' means a medicine prolonging life, an elixir vitæ. This word occurs in *Uttararāmacarita* (I v. 36). Its Pāiya equivalent 'rasāyana' is met with in *Vivāgasuya* (I, 7).

<sup>1-2</sup> These two may remind one of SM (com. on v. 18) of five evil consequences arising from kṣaṇa-bhaṅga-vāda, two being those noted here.

- P. 135, 1. 5. 'Lākṣā' (Guj. 'lākha') is a kind of red dye. It is obtained from the cochineal insect and is produced by a number of trees of the Species Ficus. It was largely used as an article of decoration by women. The word 'lākṣā' occurs in Abhijāānas'ākuntala (IV, v. 4) and Kirātārjunīya (V, 23). Its Pāïya equivalent 'lakhhā' is met with in Nāyādhammakahā (I, 1, p. 24).
- P. 135, Il. 6 & 18. 'Mātulinga' (Marāṭhī mahālunga or māvalanga) is the name of a kind of citron tree and that of its fruit as well. 'Bījapūraka' is its synonym, and this may remind a Gujarātī of 'bījorum'. The word 'mātulinga' occurs in Mālatīmādhava (VI, v. 19), and its Pāïya equivalent 'māulinga' in Rāyappasenaijja (s. ). 'Bīyaūraya' occurs in Mālavikāgnimitra (III, p. 37). This fruit is used in a ceremony known as 'grahas'ānti'. It is considered auspicious like the cocoanut and fit to be presented to a great personage at a visit. In some Jaina temples a silver piece having the shape of a citron elongated both ways and usually gilt with gold is placed on the palm of the main idol of a Jaina Tīrthankara.
- P. 135, l. 7. 'Vaisasa' means slaughter and anguish. Here the latter meaning is relevant. In the com. it is explained as 'vyasana' meaning addictedness.
  - P. 136, ll. 8-10. For refutation see p. 205, l. 11.
- P. 136, ll. 11-12 & p. 137, ll. 3-5. According to your belief there is no scope for a cause and an effect. From what sort of a cause, is the effect that is being generated produced? Is this that cause which has perished? Or is it one that is unperished? Or is it one which has both perished and not perished? Further, does the many-fold cause generate an effect of one nature or an effect of many a nature? Besides, is it the one cause that generates an effect of one nature or an effect of many a nature? Thus three possibilities are suggested regarding the origin of an effect, and two pertaining to the nature of the effect associated with two types of the cause. That the first three possibilities are untenable is shown on pp. 137-150. This is followed by the refutation of the other possibilities. See pp. 150-153, p. 153, p. 153, and p. 153 respectively.
- P. 138, l. 16. Is it Dharmakīrti who is alluded to by 'tārkika-cūdāmaṇi'?
- P. 145, ll. 6 & 27. 'Pratiyogin' has been very well explained by Athalye in his "Notes" (pp. 197-198) on Tarka-sangraha. So I shall here reproduce what he has said there:—

"The idea of a प्रतियोगी is one of those conceptions which are more easy to understand than to define; and consequently various definitions of प्रतियोगिता are given according to the standpoints from which the writers view it. प्रतियोगिता is no doubt a relation; but how can there be any relation between existence (भाव) and non-existence, between a thing and no-thing? अभाव however is an independent entity according to  $Ny\bar{a}ya$ ; and hence this relation is possible. Besides प्रतियोगिता is not an objective connection between two external things;

it is truly speaking apurely subjective relation existing between, the subjective notions of those things. Though the things may be non-existent and immaterial, their notions are real enough to allow a relation between them. Thus an अभाव may be pure negation, but the notion of अभाव is positive and really exists in the mind; and it must therefore have some external object to which it corresponds. अभाव itself cannot be this object because it has no positive existence; and hence this object by which the notion of exers is produced and is to be explained must be found among the six positive pallarthas. That सानपदार्थ therefore by which a particular notion of असान is explained is called the प्रतियोगी of that अभाव. A वट is thus called the प्रतियोगी of घटाभाव, and पट of पटाभाव, because the notions of those two negations depend for their existence on the prior knowledge of az and az respectively. This is one kind of प्रतियोगितासंबंध, and is called विरुद्धत्व (opposition). Another kind is called वित्तिवेद्यत्व and exists between a thing and its attribute, or rather between two objects and the relation between them, as for instance, when we say that a face is like the moon, moon is the प्रतियोगी of the साइउयसम्बन्ध residing in मल. In this case also the notion of साइइय depends on the prior knowledge of the moon, but this श्रुतियोगिता differs from the former in having a corresponding external object. The first प्रतियोगिता is a relation between two things of which one exists and the other does not, while the second lies between things which are both positive and existing. The first may be called contrariety as that between घट and घटामान: the second co-existince as that between moon and its attribute the साइद्य, meaning of course those qualities which it has in common with सद. Similarly the thing in relation to which this प्रतियोगिता is spoken of is called the अन्योगी of the relation. Thus मुख of which the likeness to the moon is predicated is the अनुयोगी of the साह्र्य; while the भूतल of which व्यासाव is likewise predicated is called the अनुयोगी of that अभाव. Now घट is प्रतियोगी of घटप्रागसाव; and पट of पटप्रागसान, so कार्थ in general is the प्रतियोगी of the प्रागसान of all products, that is of प्रागमाव in general."

- P. 154, ll. 5-6. अनेक॰ स्यात् occurs in Hetubindu.
- P. 154, l. 9 & p. 155, l. 3. Fcr refutation see p. 158, ll. 5–8 & p. 159, ll. 3–8.
- P. 159, I. 9. माहेश्वर.....भोत. The words माहेश्वर, जाया, जार, कारणिक, निवेदित, वृष्ट and भौत respectively mean a worshipper of Siva, a wife, a paramour, a judge, informed, asked and an attendant upon idols. 'Bhauta' has four other meanings: (i) demoniacal, (ii) relating to living beings, (iii) elemental and (iv) an assemblage of evil spirits. But I do not think any one of them is here relevant. Hence the entire phrase means: an attendant upon idols who is a paramour of a S'aiva woman and who has been informed and asked by judges.
- P. 160, l. 3. 'Upahāsa-sthāna' means an abode of ridicule or satirical laughter.
- P. 160, l. 8. 'Vakrokti' means sarcasm in general. It is also the name of a figure of speech consisting in evasive speech and reply, either by a pun (s'lesa) or by a change of tone. It is defined in K P as under:—

## " यदुक्तमन्यथा वाक्यमन्यथाऽन्येन योज्यते । ऋषेण काक्तवा वा क्षेया सा क्रमोक्तिस्तथा द्विषा ॥"

- P. 162, l. 4. 'Nyāya' here means a rule as suggested in the com, For a parallel example see p. 132, l. 10.
- P. 163, l. 6. 'Tapta-māṣaka' is a kind of oath (? ordeal) as stated in the com. 'Tapta' means heated and māṣaka' a particular weight (Guj, māṣo, one twelfth of a tolā), here a piece of gold of this weight.

In History of Dharmas'āstra (Vol. III) this ordeal is mentioned on p. 374 and explained on pp. 374-375.

- P. 165, l. 5. For refutation see p. 173.
- P. 165, l. 6. Şandha means a cunuch. This word occurs in Yajnavalkya-smṛti (I, 215). Has the Guj. word 'sandha', anything to do with this?
- P. 165, l. 9. 'Subhāsita' means well said. Same is the case with this word occurring on p. 189, ll. 4-5.
- P. 168, ll. 3-4. This is a quotation from *Hetubindu*. For its refutation see p. 174, ll. 4-10.
- P. 168, l. 5. पिशाचभयात् पितृवनसमाश्रयणम्. 'Pitr-vana' means 'cemetary', and 'pis'āca' a goblin, an evil spirit. Therefore this expression means resorting to a cemetary through fear of a goblin. It thus means going from bad to worse. i. e. from a frying pan into fire. The corresponding Guj. proverb is "ओळामांथी चूळामां". This has a parallel in "वृक्षिक्रिया पळायमान आशीविषमुखे निपत्तितः" i. e. running away through fear of a scorpion, he falls into the mouth of a poisonous snake occurring in Nyāyavārtikatātparyatīkā (p. 53). Cf. "avoiding Scylla, he falls into Charybdis".
- P. 168, l. 8. 'Pratītyotpāda' means same as pratītya-samutpāda. It is translated as 'dependent origination' in the intro. (p. 82) of S B T. It is here said to be another name of the 'Twelve-linked Chain of causation'. The twelve links of this mighty chain are given on p. 74 as under:—
- (1) From ignorance  $(avidy\bar{a})$  proceed the 'conformations'  $(sa\dot{m}-sk\bar{a}ras)$ .
  - (2) From 'conformations', consciousness ( $vij\bar{n}\bar{a}na$ ).
  - (3) From conclousness, name-and-form (  $n\bar{a}ma$ - $r\bar{u}pa$  ),
  - (4) From name-and-form, the six organs of sense (sadāyatana).
  - (5) From the six organs of sense, contact (spars'a).
  - (6) From contact, sensation ( $vedan\bar{a}$ ).
  - (7) From sensation, desire  $(trsn\bar{a})$ .
  - (8) From desire, grasping (upādāna).
  - (9) From grasping, existence (bhāva).
  - (10) From existence, birth  $(j\bar{a}ti)$ .
  - (11). From birth, old age  $(jar\bar{a})^1$ .

<sup>1</sup> Jarā-maraņa is the twelfth link (nidāna).

(12) From old age proceed death (marana), lamentation, grief and despair.

In the Hindī intro (p. 6) to Pramāṇa-mīmāmsā three characteristics of pratītya-samutpāda-vāda are mentioned: (a) there is an absolute difference between cause and effect, (b) there is no place for any cause whether nitya or parināmin, and (c) there is origination of every effect which is asat (non-existent) from the very beginning. These are explained in details on pp. 8-9. On p. 9 it is said: pratītya-samutpāda-vāda is really paramāṇu-vāda and pariṇāma-vāda as well, and even then it really differs from these two  $v\bar{a}das$ .

In S'āstravārtāsamuscaya (v. 291) pratītyotpāda is refuted. Pratītyavrtti³-vighāta is mentioned in Visesā° (v. 1678)³. Pratītyasamutpāda is explained and refuted in N K C (pt. I, pp. 390–395), a com. on Laghīyastra-yālankāra (v. 8)

- P. 169, ll. 3-4. विध्य.....भेतदिति means: let this be pondered over, by shaking off the darkness of infatuation.
- P. 171, ll. 3-4. परि.....निवेश: means: let this wrong attachment be given up.
- P. 171, ll. 25-26. न जिहानते डोझरो भवति. In the Samskrta dictionaries there is no word like 'dongara'. So I take it to be a 'Des'ya' one. It occurs in the com. on Oha-nijjutti-bhāsa (v. 20). It is same as 'dungara' meaning a hill, and it is used in this sense in Guj. (see "Notes" p. 307). It occurs in an illustration (v. 2) given by Hemacandra in his com. (p. 167) on Siddhahemacandra (VIII, 4, 422).
- P. 174,l. 6. Hetubindu is a Samskṛta work composed by Dharma-kīrti. There is a com. by Arcaṭa on this famous work. It is being edited from a single Ms. lying at Pattan. It is to be published in the Gaekwad's Oriental Series. In its Tibetan version there are no sections, but Arcaṭa has divided the work into paricchedas. There are quotations from Hetubindu on pp. 154, 168, 174, 176, 177 & 303 of Vol. II.
- P. 174, l. 9. In the Tibetan version of Hetubindu we have 'कार्यविशेषा' for 'कार्यस्वभावविशेषा'.
  - P. 174, l. 12 & p. 175, l. 3. तत्रैव ... जननम् is a quotation from Hetubindu.
- P. 175, Il. 5 & 8. That the quotation given from *Hetubindu* is an ironical statement, is true.
- P. 175, l. 19. 'Codya-cancu' means one whose beak (used metaphorically) resorts to questions—who is foolish enough to ask questions for nothing.

3 In Visesā° (v. 1671 ff.) kṣaṇika-vāda is refuted.

<sup>1</sup> For further particulars see the intro. (pp. 77-82) to SBT.

<sup>2</sup> It is explained on p. 717 by Hemacandra as under:—
''कारणं प्रतीत्य आश्रित्य कार्यस्य वृत्तिः—प्रवृत्तिरुत्पत्तिरिति यावत्, न पुनः कार्स्णं कार्यावस्थायां
कथश्चिद्य्यन्येति, इत्येवं सौगतेद्वभ्युपगम्यते''

- P. 176 l. 7. For refutation see p. 187.
- P. 176, l. 7. प्रत्यक्षा॰ भावः is a quotation from Hetubindu.
- P. 176, l. 11 & p. 177, l. 3. In the Tibetan version of *Hetubindu* we find: "इदमस्योपन्मे उपलब्धिनस्याप्त प्रागनुपलब्धमुपलस्यते".
- P. 177, l. 7. Cf. this with the Tibetan version of Hetubindu where we have: "सत्स्वप्यन्येषु हेतुषु अस्याभावे न भवतीति".
- P. 178, l. 23. दासीगर्दभन्याय. This nyāya is not noted in Laukikanyāyā- ñjali.
- P. 178, Il. 25-26. This verse with variants is cited in Nayana-prasādinī (p. 71), a com. on Citsukha's Tattvapradīpikā, and there the author's name is given as 'Kīrti. See Mm. Abhyankara's com. (p. 16) on Sarvadars'anasaṅgraha.
- P. 179; ll. 5-6. In the printed edition of Nyāyabindú along with Dharmottara's com. published in "Haridas Sanskrit Series" we have यस्त्रस्य for सन् प्रस्यक्ष. But, from the com. (p. 37) we can see that the latter reading is correct.
- P. 180, ll. 6-8. यदि.....इति appears to be a quotation from Pramāṇavārtikasvopajūavṛtti, See the com.
- P. 181, l. 10. 'Arani', a homonym, means: (i) two pieces of wood used in kindling the sacred fire; (ii) the Sun and (iii) fire. The first meaning is applicable here.
  - P. 181, l. 10. 'Sūryopala' literally means the sun-stone.
- P. 181, Il. 15-16. Your own doctrine is that the  $vij\bar{n}\bar{a}nas$  are such as resort to a thing that completely perishes after a moment.
  - P. 183, 1. 24. Vālaka seems to be a misreading for 'kālaka'.
- P. 192, ll. 14-15. नैकोदकविन्दुप्रभवं स्रोतः. This means: a stream does not arise from one drop of water. Cf. "one swallow does not make a summer."
  - P. 196, ll. 21 & 23. 'Bodhisattva' means the would-be Buddha.
  - P. 197, l. 21. 'Bhavyatva' means capacity of being liberated.
  - P. 199, l. 18. For explanation of 'pāramitā' see "Notes" (p. 329).
- P. 199, l. 26. কুতাত্ত্বরূবীব্যারি means a potter, his wheel, a piece of cloth etc. 'Cīra' occurs in Taittirīya Brāhmana and 'cīvara' in Astādhyāyī. Their derivations along with the etymologies of karenu, gaura, tundi-cela and musāra-galva are pointed out by Suniti Kumar Chatterji in his article "Some Etymological Notes" published in "A Volume of Indian and Iranian Studies" (pp. 68–74) presented to Sir E. Denison Ross.
  - P. 200, l. 21. वर्णमस्णत्वादि means colour, softness etc.
- P. 202, l. 19. मायागोलकन्याय. This  $ny\bar{a}ya$  is not noted in  $Laukikany\bar{a}-y\bar{a}njali$ . It is explained as under in  $Manorathan and in\bar{\imath}$  (p. 148, com. on II, 104).
- "मायाकीरदिशतो गोलको भिन्नो अध्यक्षेण गृहीत्वाऽपि सादृश्यात् लाधवाच विप्रलब्धवुद्धिरेकत्वेन अध्यवस्यति यथा तथा स्थिराध्यवस्यिः"

- P. 203, l. 9. न विनाशो...भावात is a quotation from Hetubiradu.
- P. 203, l. 10 & p. 204, l. 3. For refutation see p. 204, ll, 8-9.
- P. 204, l. 3. न प्राग् दर्शनेऽपि. For refutation see p. 204, ll. 10-11.
- P. 204, l. 3. पादवाभावात. For refutation see p. 204, l. 11 & p. 205, l. 3.
- P. 204, 11. 3-4. तहरोन.....च्यवस्थाप्यते. For refutation see p. 205, 1. 4.
- P. 204, l. 4. For refutation see p. 205, ll. 5-8.
- P. 208, 1.3. Mahāratnatraya is same as ratnatraya explained in "Notes" (p. 319).
  - P. 208, l. 7. 'As'ātanā' lit. means destruction of advantage.
  - P. 209., l. 25. For 'gati' see "Notes" (p. 244).
- P. 210, l. 5. 'Sāmparāyika-bandha' is a bondage caused by passions, the other being 'īryāpathika'.
- P. 210, l. 6. 'Gunasthāna' means a spiritual stage. For details see JRL (Vol. II, Ch. XXI).
- P. 210, l. 19. 'S'ailes'ī' is a kind of condition (vide p. 224, l. 24) wherein one is as steady-motionless as the lord of mountains i. e. Meru.
- P. 210, ll. 20-21. Bhavopagrāhi-karman which occurs on p. 222, ll. 13-14 means a karman that sustains mundane existence.
- P. 213, l. 6. The word 'pudgala' is here used in the Bauddha sense, and so it is stands for 'soul' of Jainism.
- P. 215, l. 14. 'Kalpa' is a division of time. According to the Bauddhas there are four great kalpas and eighty smaller ones. The Vaidika Hindusthe Brāhmanas believe in kalpas¹ and yugas. Sometimes the Jaina writers have used this word in the non-Jaina sense e. g. Siddhasena Divākara in his Kalyānamandirastotra (v. 4) and Mānatunga Sūri in his Bhaktāmarastotra (v. 4).
- P. 218, l. 11 & p. 219, ll. 3-5. These define what 'tapas' (austerity) is according to Jainism. The Bauddha allegations against the Jaina view about austerity and their refutations are dealt with by Gandhahastin Siddhasena Gani in his com. (Vol. II, pp. 242-248) on TS (IX, 19). This topic is dealt with, in Sk. in Astaka (XI)<sup>2</sup>, TRD (pp. 78a, 79a and 79b) and in Jinapati's com. (pp. 133a-135b) on Pañcalingī, in Païya in Pañcavatthu (847-864) and in Guj. by me in Ārhata dars'ana dīpikā (pp. 1111-1115).

The Jaina and non-Jaina views about tapas and its different interpretations are dealt with by Jayantilal Acharya in his Guj. article 'त्वस्' नो विकासकेन published in two instalments in "Buddhiprakās'a" (Vol. 83, No. 4, pp. 379–394 & Vol. 84, No. 1, pp. 66–76).

Austerity is of two varieties external and internal, and each of them

<sup>1</sup> It is a day of Brahman covering 432 million years of mortals and measuring the duration of the world.

<sup>2</sup> See Tapo'staka.

has again six sub-varieties. For their names see p. 225, ll. 19-22, and for their explanation see JRL (Vol. II, Ch. XX).

- P. 218, l. 12. 'Samvega' means earnest desire for salvation and 's'ama' refraining even from thinking of doing harm even to an offender. These are two characteritics of samyaktva out of five. See JRL (Ch. XXI).
- P. 218, l. 26. 'Audayika' bhāva may be rendered as operative thought-activity caused by the operation of *karmans*. For details see JRL (Vol. I, p. 100).
- P. 219, l. 13. 'Karma-nirjaranataḥ' means through the gradual wearing out of karmans. For details about 'nirjara' see JRL (Vol. I, p. 67).
  - P. 219, l. 23. 'Agama' means the Jaina canon.
- P. 220, l. 3. 'Parama' goes with both  $j\bar{n}\bar{a}na$  and dars'ana of which the former means differentiated knowledge and the latter undifferentiated one; for in the former the details are present whereas in the latter they are absent. Every object has a particular aspect and a general one as well. Of these two aspects the general is subordinated to the particular in  $j\bar{n}\bar{a}na$  while reverse is the case with dars'ana. This is what is said in the following lines in SM (com. on v. 1):

''सामान्यप्रधानमुपसर्जनीकृतविशेषमर्थग्रहणं दर्शनमुच्यते तथा प्रधानविशेषमुपसर्जनीकृतसामान्यं च ज्ञानम्"

Parama-jñāna means highest type of differentiated knowledge i. e. omniscience (kevala-jñāna). Similar is the case with parama-dars'ana which is usually known as kevala-dars'ana.

- P. 220, l. 5.  $\overline{A}rta$ -dhyāna is one of the four types of meditation, the other three being raudra-dhyana, dharma-dhyāna and s'ukla-dhyana<sup>1</sup>. It is the worst type of meditation. For details see JRL (Vol. II, pp. 279–280).
- P. 220, l. 7 'Langhana' (Guj. लांच्ण) means abstaining from taking food. This helps in averting a disease. Cf. "लड्डेन पच्यते रोग:".
- P. 220, l. 16. 'Joga' (Sk. yoga) means activity. It is of three types: (i) physical, (ii) vocal and (iii) mental.
- P. 221, l. 4. Here a Tirthankara is compared with a vaidya (physician). Lord Buddha is similarly characterized as 'bhisaj' in the Bauddha works. e. g. Theragāthā<sup>2</sup> and Buddhacarita (XIII, 61). In Lalitavistara (p. 448 of Mitra's edn.) he is styled as 'vaidyarāja'<sup>3</sup>.
- P. 221, l. 9. Ratna-vaṇij. For exposition of this illustration in Guj. see Ārhata dars'ana dīpikā (pp. 1113, 1114, fn.). It is explained in Sańskṛta by Jines'vara Sūri in his com. (pp. 48b-49a) on Astaka (XI).

<sup>1</sup> For its explanation see p. 337.

<sup>2</sup> Here he is also called 'Sabbhalokatikicchaka' i. e. 'healer of the entire "universe'.

<sup>3</sup> Vāgbhata salutes Buddha as the primæval doctor in the opening stanza of his Assānīga-hṛdaya: "यः पूर्ववैद्याय नमोइस्तु तस्मे".

- P. 222, Il. 9 & 23. 'Bhāvanā' means 'reflection'. For details see p. 337.
- P. 223, l. 4. 'Les'yā' may be roughly translated as one by means of which the mundane scul gets tinted with merit or demerit or both. It has six varieties. For explanation see JRL (Vol. I, pp. 88-91).
- P. 223, l. 4. 'Anupama-s'ukla-dhyāna' means the excellent type of s'ukla-dhyāna. S'ukla-dhyāna is the best type of meditation. For details see JRL (Vol. II, pp. 280–283).
- P. 223, l. 7. 'Anityatvādibhāvanā' means 'anityatvabhāvanā etc. In all there are twelve bhāvanās (see ll. 22-25).
- P. 223, l. 9. 'Niraticārā' means free from partial transgressions, and 'sāmāyika' equanimity of mind, one of the five kinds of  $c\bar{\alpha}ritra$  (monkhood).
- P. 223, l. 18. 'Sayogi-kevalin' is an omniscient being who is in the thirteenth guṇasthāna and who has not given up any of the three activities (yogas). 'Ayogi-kevalin' is also an omniscient being but he is on a higher plane than 'sayogi-kevalin'. In other words he is in the fourteenth—the best guṇasthāna, and he has stopped all the activities, even the mental one.
- P. 223, l. 18. 'Īryāpathaka-karman' is opposed to sāmparāyika-karman. The former is amalgamated by those who are completely dispassionate—absolutely free from attachment and aversion, while the latter by those who are a prey to passions.
- P. 223, ll. 22-25. This verse enumerates the twelve  $bh\bar{a}van\bar{a}s$ . Their names are self-explanatory. All the same I shall say a few words about each of them.
- In TS (IX, 7), the word 'anuprekṣā' is used for 'bhāvanā'. Kunda-kunda, a Digambara ācārya, who flourished probably at the beginning of the Christian era, has wrilten Bārasa-aṇuvekkhā in Soraseṇī in 91 gāthās.¹ In Ṭhāṇā (IV, 1; s. 247²) 'aṇuppehā' is used for bhāvaṇā'. All these words mean reflection, meditation.
- (i) Anitya-bhāvanā—Everything is transitory. Various paraphernalia, relatives, physical strength, beauty etc. are all subject to change. Only the soul is eternal.
- (ii) As'arana-bhā'—No external things—medicines, gems, armies, weapons etc. can rescue the soul from the clutches of death. It is thus helpless. Its only shelter is the self itself.

<sup>1</sup> For analysis see Prof. A. N. Upadhye's intro. (p. XL) to his edn. of Pavayaṇasāra.

अध्यम्मस्स णं झाणस्स चत्तारि अणुष्पेहाओ पं० तं० जहा—एगाणुष्पेहा, अध्यसणुष्पेहा, असर-णाणुष्पेहा, संसाराणुष्पेहा..... हुक्तस्स णं झाणस्स चत्तारि अणुष्पेहाओ पं० तं० अणन्तवत्तियाणु-ष्पेहा, विपरिणानाणुष्पेहा, असुनाणुष्पेहा, अनुचाणुष्पेहा"

- (iii)  $Fkat\bar{a}$ - $bh\bar{a}$ \*—The soul alone is the doer of actions, and it alone enjoys its fruits, it being solely responsible for them. The soul comes alone in this world, and it leaves it unaccompanied.
- (iv)  $Anyatva-bh\bar{a}$ '—The soul is separate—distinct from relations<sup>1</sup> and friends, from body and mind, and from all external phenomena.
- (v)  $As'ucitva-bh\bar{a}^\circ$ —The body is impure and dirty.<sup>2</sup> See *Uttara-jjhayana* (XIX, 12).
- (vi) Samsāra-bhā'—The mundane soul is ever wandering in this world, and it is subject to the cycle of various existences, full of miseries and sufferings. So it can attain true and perfect happiness when it is out of it.
- (vii)  $\overline{Asrava-bh\bar{a}}$ .—The influx of karmans is the cause of mundane existence, and this influx is the cause of passions, vowlessness etc. This reflection is here named as 'karmāsravavidhi'.
- (viii)  $Sa\dot{m}vara-bh\bar{a}^{\circ}$ —It is desirable to stop—counteract the influx of karmans; so the corresponding means must be resorted to. Cf.  $Uttara^{\circ}$  (XXIII, 71).
- (ix)  $Nirjar\bar{a}$ - $bh\bar{a}$ \*—The two ways of shedding the  $k\bar{a}rmika$  matter should be thought of.
- (x) Loka- $bh\bar{a}$ °—One should reflect upon the figure, form and nature of the universe and its constituents. The three-fold division of the loka should be considered.
- (xi) Dharma-svākhyāta-tattva-bhā°—The fundamental principles of religion as expounded by the *Tirthankaras*, the tenfold dharma of the Jaina clergy and the eleven pratimās of the laity should be reflected upon. In Uttara° (X, 18) we have: "ভ্ৰাণখ্যমন্ত্ৰই হুতুৱা".
- (xii) Bodhi-durlabha-bhā'—Right faith—correct enlightenment is very very rare. So one should ponder upon the means of attaining it.4

<sup>1 &</sup>quot;अन्ने खुलु णातिसङ्गोगा अन्नो अहमंसि"—Sūyagaḍa II, 1, 13 (р. 77)

<sup>2</sup> See Nemicandra Sūri's com. (p. 147b) on Uttarajjhayana (X1II).

<sup>3</sup> Cf. "सम्बोही खलु पेच दुङ्हा"—Sūyagaḍa (I, 2, 1, 1).

<sup>4</sup> For further details see maranavihi (v. 570-637), Umāsvāti's Bhāsya (pp. 209-223) on TS (IX, 7), Prasamarati (v. 151-162) Yogasāstra (IX, v. 55-110) and its svopajīna com. (pp. 297a-334a), Maladhārin Hemacandra's Bhavabhāvanā and its svopajīna com., Vinayavijya Gaņi's Śāntasudhārasa, ADD (pp. 1083-1090), ATL (V, 22-36) and its Eng. notes (pp. 667-683), Vairāgyarasamañjarī (IV, 163-333) and its Guj. trans. and notes (pp. 212-284) prepared by me.

As regards the Diyambara sources I may mention Vattakera's Mūlāyāra (VIII), Šivārya's Bhagavatī-ārādhanā (about 150 verses), Kārtikeya's Bārasa-anuvekkhā, Šubhacandra's Jñānārnava etc.

- P. 224, l. 21. 'Ās'rava' same as 'āsrava' means influx of karmans, It is the channel for foreign matter to flow into the soul which is already attacked and influenced by karmans. For details see JRL (Vol. I, p. 64).
- P. 225, l. 6. 'Anas'ana' means 'fasting'. For details see JRL (Vol. II. p. 276).
- P. 225, l. 6. 'Prāyas'citta' means 'expiation of sin'. It is a kind of penance. See JRL (ch. XX).
- P. 225, l. 13. Jūānāvaranīya karman. For its explanation see "Notes" (p. 270).
- P. 225, l. 25. Cāritra-mohanīya is one of the varieties of mohanīya karman, the other being dars'ana-mohanīya.
  - P. 228, l. 10. For 'prades'a' see JRL (Vol. I, p. 55).
  - P. 236, l. 4. 'Sangraha-grantha' is explained in "Notes" (p. 271).
- P. 236, l. 30. For explanation of अभिगृहीतमिध्यादृष्टि see  $\bar{A}$  rhata dars'ana d $\bar{a}$ pikā (pp. 978-980).
- P. 237, ll. 8, 11 & 12 'Samvega' (see p. 336) is three-fold according as it is produced from infatuation, unhappiness or correct knowledge, and so is the case with dispassionateness. Vide ll. 11-14 of this page.
- P. 237, l. 14. In the printed edition of Astakaprakarana (p. 42b) we have स्मृतम् for मतम् and लोकतो मतम् for लोकसम्मतम्.
- P. 237, ll. 19-20 & 26. The correct readings are given in the "aggenda and corrigenda".
- P. 238, ll. 4-6. These point out the fruit accruing from the company of the good. Cf. "सत्सङ्गतिः कथय किं न करोति पुंसाम्?"—Nītis'ataka (v. 23)
  - P. 238, l. 15. 'Rātryandha' (Guj. रतांधळो) means blind at night.
- P. 238, ll. 23-24. From this we learn that Municandra Sūri had a pupil named Rāmacandra Gaṇi.
  - P. 238, l. 25. 'Sampradāya' means tradition.
- P. 238, l, 29. In the brhad-bhandāra at Jesalmere there is a Ms. of this tippanaka. It is dated as Samvat 1171. Thus it is written during the life-time of its author Municandra Sūri, and it is composed in a year not later than Samvat 1171 and not earlier than the year in which the author became Sūri.
- P. 239, l, 10. The word 'viraha' may have been here used intentionally by our author as has been done by him in the case of several other works.
- P. 240, l. 4. 'S'veta-bhiksu' means a monk of the S'vetāmbara sect of the Jainas as opposed to the Digambara one. The Pāiya equivalent 'bhikkhu' of 'bhiksu' is met with in the last (10th) ajjhayana of Dasaveyāliya and also in the 15th ajjhayana of Uttarajjhayana. Both of these ajjhayanas have the same title viz. 'Sabhikkhu', the same refrain for every verse, the

<sup>1</sup> See intro. (pp. xxviii-xxix) to Vol. I of AJP and intro. (p. xviii) to Vol. II.

same metre viz. a combination of Tristubh and Vaitālīya feet and the same topic viz, the qualities of an ideal monk.

P. 240, l. 4 The word 'S'ri' used here may not have been from the pen of our author himself. It must be a later addition made by some devotee of his.

P. 240, l. 6 Cf. आर्ग्गबोहिलामं समाहिबरमुत्तमं दिन्तु occurring in Logassa (v. 6).

- P. 240, l. 7 'Vāgdevatà' means the goddess of speech. For her description etc. see *Tisaṭṭṭhimahāpurisaguṇālaṅkāra* (Vol. I, p. 4) etc. See also P. K. Gode's article "Haṃsa-vāhanā and Mayūra-vāhanā Sarasvatī' published in "Journal of the Indian Socity of Oriental Art" (Vol. IX, 1941).
- P. 241. In some of the Mss. of AJP and in its printed edition we come across five verses¹ composed by Yaksadeva Muni. In the fourth verse there is mention of the three varieties of tarka. Does this tarka mean a system of philosophy as is the case with the word tarka occurring in the following quotation cited by Bhīmācārya in his Nyāyakos'a (pp. 317-318)?

"द्वो योगों दे च मीमांसे द्वो नर्काविति षड् बुधाः"

There is a com. by Pārs'va on Vandittusutta known as S'rāddha-pratikramaṇa and here designated as Grhasthapraticaraṇā. It is completed in S'aka 820. This Pārs'va refers to himself as pupil of Saidhāntika Yakṣadeva².

### A note Dvādas'āranayacakra³

I am thankful to Jainācārya Vijayalabdhi Sūri, the editor of this work, for his having supplied me with the following information:—

Dvādaśāranayacakra consists of only one kārikā viz. विधिनय॰ (see p. XC of this intro.). There is a bhāṣya on it by Mallavādin, the author himself. Its first verse, a maṅgalācaraṇa, runs as under:—

"व्याप्येकस्थमनन्तमन्तवदापि न्यस्तं थियां पाटवे व्यामोहे तु जगत्प्रतानविस्तिव्यत्यासधीरास्पदम् । वाचां भागमतीत्य वाश्विनियतं गम्यं न गम्यं क्रचित् शेषन्यग्भवनेन शासनमलं जैनं जयत्यूर्जितम् ॥ १॥"

The svopajūa bhāṣya is commented upon by Simhanandi (or according to some Simhasūra Kṣamās'ramaṇa). The bhāṣya is reconstructed by Vijayalabdhi Sūri from the pratīkas given in this com. Difficult words occurring in this com, are explained by this Sūri. The entire work will be published in four or five parts. The first may be out by next April.

<sup>1</sup> For Guj. trans. see my article "यक्षदेव मुनिनो परिचय" published in JSP (Vol. XII, No. 7).

<sup>2</sup> For further particulars see my article "यक्षदेव मुनिनो परिचय".

<sup>3</sup> This means a 'a twelve-spoked wheel of view-points'.

<sup>4</sup> This is named as 'Nyāyāgamānusāriņī'. Its opening verse is:
 "जयित नयचक्रनिजितिनःशेपविपक्षचक्रविक्रान्तः।
 श्रीमञ्जवादिस्रिजिनवचननभरतलः विव्सान्।।"

# Contents of the Introduction

Additions IX-XI; Alterations XI-XII; Jinabhata & Kotyācāya XII XIII: Haribhadra Sūri's Date and the Pāiya Sources XIII-XVI; Survey of Haribhadra's Works XVI-LXX1-Anekāntajayatpatākā XVII-XX, Anekāntajayapatākoddyotadīpikā XX-XXI, Bhāvārthamātrāvedinī XXI-XXII, Anekāntavādapraves'aXXII, Anekāntasiddhi XXIII, Aṣṭakaprakaraṇa XXIII, Atmasiddhi XXIII, Uvaesapaya XXIII-XXIV, Dansanasuddhi XXIV, Darisanasattari XXIV-XXV, Dhammasangahani XXV-XXVI, Dharmabindu XXVI-XXVII, Dhuttakkhāṇa XXVII, Pañcavatthuga and its svopajña XXVII-XXVIII; Pañcāsaga XXVIII-XXIX, Bhāvanāsiddhi XXIX-XXX, Yogadrstisamuccaya and its svopajña com. XXX-XXXI, Yogabindu XXXI-XXXIII, Lagga-suddhi or Laggakundaliyā XXXIV. Lokatattvanirnaya or Nrtattvanigama XXXIV-XXXV, Visavīsiyā XXXV-XXXVIII, Śāstravārtāsamuccaya and Dikpradā XXXVIII-XLI, Saddarśanasamuccaya XLI-XLIV, Sodaśakaprakarana XLIV-XLVI, Samsāradāvānalastuti XLVI, Samarāiceacariya XLVI-L, Sambohapayaraņa or Tattapayāsaga L, Sarvajnasiddhi & its svopajna com. L-LI, Syadvadakucodyaparihara LI, Himsastaka & its svopajna avacūri LI-LII, Anuyogadvāravivrti LIII-LIV, Avasvakasūtrabrhadvrtti LIV, Avasyakasūtravivrti LIV-LVI, Caityavandanasūtravrtti or Lalitavistarā LV1I-L1X, Jīvājīvābhigamasūtralaghuvrtti LIX, Das'avaikālikatīkā LIX-LX, Nandyadhyayanatīkā LX-LXI, Piņdaniryuktivivrti LXI. Prajnapanasūtratīka LXI-LXII, Tattvarthasūtralaghuvrtti or Dupadupika LXIII-LXIV, Nyāyāvatāravrtti LXIV, Pancasūtrakavyākhyā LXIV-LXV, Vargakevalikas ūtravrtti LXV-LXVI, Nyāyaprave sakavyākhyā LXVI-LXIX, Nāṇapaŭcagavakkhāṇa LXX, NāṇācittapayaraṇaLXXI,Botikapratiṣedha LXXI, chronology LXXI-LXXII, contribution to the Bauddha Literature LXXII; Vaidika, Bauddha & Jaina writers & philosophers noted by Haribhadra LXXIII—C—Ajitayas'as LXXIII-LXXIV, Ananta LXXIV, Avadhūtācārya LXXIV, Āsuri LXXIV, Īsvarakṛṣṇa LXXV, Umāsvāti LXXV, Kālātīta LXXV-LXXVI, Kukkācārya LXXVI, Kumārila LXXVI-LXXVII, Gopendra (Bhagavad-Gopendra) LXXVII, Gośālaka LXXVII, Jaimini LXXVII; Jinadāsa Mahattara LXXVIII, Jinabhadra Kṣamās'ramaṇa LXXVIII-Dinnāga LXXIX-LXXXI, Divākara LXXXI, Dharmakirti LXXXV, Patanjali, the grammarian LXXXI-LXXXIV, Dharmapāla LXXXVI-LXXXVII, Patanjali (Bhagavat Patanjali) LXXXVII, Purusacandra LXXXVIII, Bandhu, Bhagavaddatta LXXXVIII, Bhadanta = Dinnaga (?) LXXXVIII, Bhadanta-Dinna LXXXVIII-LXXXIX, Bhadanta -Bhāskara LXXXIX, Bhartrhari LXXXIX-XC, Mallavādin XC, Vasubandhu XCI-XCIII, Vindyavāsin XCIII-XCIV, Vrddhācārya XCIV, Śabara XCIV-XCV, Śubhagupta XCV-XCVI, Śantarakṣita XCVI, Samantabhadra XCVI-XCVII, Siddhasena XCVII, Siddhasena, a nītikāra XCVII-XCVIII, Siddhasena Divākara XCVIII-C; Pramā amīmāmsā C; Priyadarsanā C; Yoganirnaya C-CI; Revanāikavva CI; Vākyapadīya CI-CII; Vāsavādatta CII; Šivadharmottara CII-CIII; Šyādvādabhanga CIII; Haribhadra not a Caityavāsin CIII-CIV; Haribhadra & Śańkarācārya CIV-CV; Origin of Svopajña Commentary CV-CVI; Anekāntavāda: A Study CVII-CXXI, origin CX-CXIV, misunderstandings CXIV-CXV, anekāntavāda not scepticism CXV-CXVI, syādvāda confounded with saptabhangī CXVI-CXVIII, anekāntavāda & pragmatism CXVIII-CXIX, anekāntavāda & theory of relativity CXIX, evaluation CXIN, anekāntavāda & omnicience CXX; a supplement CXXII-CXXVIII—date of Haribhadra CXXII, Jinaharapaļimāthotta CXXIII, Dhuttakkhāna CXXIII-CXXVIII, Sāvagadhammasamāsa CXXVII, Sāvagadhamma CXXVIII-CXXVIII.

#### Dates of Authors

|                    |                        | ٥٠٤  | ries or | Aumors       |                        |       |               |
|--------------------|------------------------|------|---------|--------------|------------------------|-------|---------------|
| Name               | Date                   | Vol  | . Page  | Name         | Date                   | . Vo  | l. Pagè       |
| Anaxagoras         | 500-428 B. C.          | II   | 2661    | Haribhadra 8 | Samvat 757-82          | 7 I   | xxvi          |
| Asanga             | 250-300 A.D.           | II   | LXXXI2  | ,,           | ,, 800-950             | II    | xv .          |
| ,,                 | 300 A. D. <sup>3</sup> |      | 35      | Harisvāmin   | 638 A. D.              | IÍ    | XIV           |
| "(Āryasaṅga        | 480 A. D.              | II   | 284     | Harşa d      | l. 648 A.D.            | II    | ZIĀ           |
| Asuri              | 600 B. C.              | II   | LXXIV   | Hegal 17     | 70–1831 A.D.           | II    | CIX           |
| Berkely            | 1688-1753 A.J          | D.II | CXIX    | Heraclitus 5 | 535-475 <b>B.</b> C.   | II    | 265           |
| Bharadvāj <b>a</b> | 1st half of the        |      |         | Hieun Thsai  | ng 635 A. D.           | II    | LXXXV         |
| Diraractaja        | 7th cent. A.I          |      | LXXXII  | Īśvara Krsna | c. 150 A.D.            | II    | 301           |
| Bhartrhari         | 600-650 A. D           |      |         | Itsing       | 671-695 A.D.           |       | LXXXX         |
| ,                  | ,,                     | II   | LXXXIX  | Jaimini      | 200 B. C.              | II    | LXXVII        |
| ,,                 | 650 A. D.              | II   | rxxvII  | Jayanta Bha  | tta 760-840A.          | D. I  | I xlii        |
| Boodin             | b. 1869 A.D.           | II   | CXIX    | -            | pi c. 676 A.D.         |       | XCVIII        |
| Bradley            | 1846-1924 A.D          | . II | cxx     | Kalyāņarakş  | ita 9th cent.A         | .Ď. : | II LXXXI      |
| Dharmakirt         |                        |      | LXXXI   | Kamalaśila   |                        |       | XLII          |
| ,,                 | 450 A. D.              | II   | LXXXII  | Kumārila     | 600 A. D.              | II    | 290           |
| **                 | earlier than           |      |         | 73           | 600-680 A.D            | . II  | LXXVII        |
| "                  | 600 A. D.              | II   | XIV     | 73           | 620-680 A.D            |       | XXIV          |
| 79                 | 99 99 99 99            | II   | TXXAII  | **           | before $630\mathrm{A}$ |       |               |
| ,,                 | 600-650 A.D.           | Ι    | XXIV    | ;;           | 670 A. D.              | II    | 263           |
| ,,                 | 620-690 A.D.           | II   | LXXVII  | Mahāvīra     | 599-527 B.C.           |       | 244           |
| **                 | 635-650 A.D.           | II   | TXXXII  | Parmārtha    | 499-560 A.D            | . II  | XCII          |
| Dharmapāla         | d. 570 A.D.            | II   | XIV     | Parmenides   |                        | II    | 265           |
| ,,                 | 635 A. D.              | Ι    | XXIX    | Patañjāli    | c. 150 A.D.            | II    | 263           |
| 17                 | ,,                     | II   | LXXXI   | Prabhākara   |                        | II    | <b>263</b>    |
| Dinnāga            | 320 A.D.               | II   | TXXIX   | Praśastapād  | a 5th cent. $A$ .      | D.I.  | í <b>27</b> 8 |
| "                  | ,,                     | II   | TXXXI   | Protagoras   | 481?-411 B.0           | J. I  | CXIX          |
| 55                 | 345-425 A.D.           |      | LXXIX   | Pyrrho       | 365?-270? B            |       |               |
| Dharmottar         | a 847 A. D.            | II   | TXAIII  | 1            | 10th cent. A           |       |               |
| **                 | ,,                     | II   | TXIX    | Śabara .     | 1st cent. A.I          |       |               |
| 33                 | 725 A. D.              | II   | ,,      | 29           | c. 100-200 A.          |       |               |
| Empedocles         | 495-435 B.C.           | , II | 266     | 15           | 100-500 A.D            |       |               |
| Guṇaratna          | Samvat 1466            | II   | XLIII   | 3,           | 400 A, D.              | II    |               |
|                    | 700-770 A.D.           | II   | ХC      | Sanghabhac   | ira 280-350 A          | ו .ע. | ,1 XCI        |
|                    |                        |      |         |              |                        | ,     | 7 11          |

<sup>1-2</sup> The Arabic figure indicates the No. of the page of notes and the Roman one that of the intro.

<sup>3</sup> This indicates that different dates are assigned by different scholars. This holds good in other cases, too, where more than one date is mentioned.

| Name                   | Date                            | Ϋ́ο         | 1.       | Page       | Name                    | Date                          | Ϋo       | l. Pagê        |
|------------------------|---------------------------------|-------------|----------|------------|-------------------------|-------------------------------|----------|----------------|
| Śańkara                | Several centur<br>before christ | ÌÌ          | CI       |            | Śubhagupta<br>"         | 650-700 A.D.                  | II<br>II | XCVI           |
| 35<br>33               | 5th cent. A.D. 788-820 A.D.     | II          | CI       |            | Sareśvara<br>Udayana    |                               | II       | LXXXI<br>278   |
| 33<br>38               | 23<br>E <sup>33</sup>           | II<br>II    | X.       | •          | Uddyotakar              | 984 A. D.                     | II       | 290            |
| Sāntarakši             | ta 749 A. D.<br>705-762 onwa    | II<br>rds l |          | IVI<br>XIV | _                       | iśra 840 A.D.<br>230-300 A.D. |          | 301<br>xciii   |
| ,,<br>12               | 705-782 A.D.<br>Samvat 761-8    |             | XI<br>XI |            | Vasubandhi              | u 280-360 A.D                 | II       | ZCÍ            |
| Schiller<br>Siddhasens | 1759-1805 A.                    | D. I        | Ιc       | XVIII      | 17                      | 260-340 A.D.<br>420-500 A.D.  |          | XCIII<br>XCIII |
| Divākara               | latest in the sixth cent.       | 11          | хc       | VIII       | Vasumitra<br>Vātsyāyana | 100 A. D.                     | II       | 255<br>263     |
| Śrīdhara               | 991 A. D.                       | 11          | 27       |            | 1                       | kşu 1650 A.D.                 |          | 301            |
|                        | 375-425 A.D.<br>a 640-700 A.D.  |             | LX       | IX         |                         | c. 700 A.D.<br>1861 A. D.     | II       | LXXXV<br>CXIX  |

<sup>1</sup> See Bharadvāja (p. 343)

## प्रथमं परिशिष्टम् ।

## अव्तरणप्रतीकानि ।



# (अ) अनेकान्तजयपताकान्तर्गतानामवतरणानामकाराद्यनुक्रमः।

| प्रतीकम्                                     | मूलम्                                     | खण्डाङ्क: | पृष्ठाइ:    |
|----------------------------------------------|-------------------------------------------|-----------|-------------|
|                                              | <b>अ</b>                                  |           | ,<br>b      |
| अक्केशात् स्तोकेऽपि                          |                                           | 9         | \$8         |
| अग्निखभावः शक्षेख                            | प्रमाणवार्तिके १, ३७                      | 2         | <i>१५५</i>  |
| अतः परं वाचो निवर्तन्ते                      |                                           |           | <b>८३८३</b> |
| *अतीतादेरसत्त्वेन                            |                                           | ٩         | ويروح       |
| अतोऽस्यतिशयस्तत्र                            |                                           | 9         | २९७         |
| <sup>1</sup> अथास्त्यतिशयः कश्चित्           | प्रमाणवार्तिके १, १८४                     | 9         | २४          |
| अनिमजन्यो धूमः स्यात्                        | प्रमाणवार्तिके ३, ३९५                     | 3         | 994         |
|                                              | बौद्धकृतौ(१)                              | 9         | १७२–३       |
| अनिखता सर्वे॰                                |                                           | . 9       | 40          |
| *अन्यचैवंविधं चेति                           | <sup>3</sup> वाक्यप्रदीये का. २, श्लो. ४२ | ٩         | ३९६         |
| <sup>2</sup> अन्यथा दाहसम्बन्धात्            | विदिवस्य सार्वा १७ व्या                   | . 9       | ३४          |
| अन्यदपि चैकरूपं                              |                                           | . 9       | ु३९६        |
| <sup>4</sup> अन्यदेवेन्द्रियग्राह्य <b>॰</b> | शास्त्र० स्त. ७, श्लो. ३३ (श्लो. ५०९)     | 9         | 933         |
| *अन्योन्यमिति यद् मेदं                       | शास्त्र स्त. ७, का. २२ ( का. १०)          | 9         | २९७         |
| अन्योन्यव्याप्तितश्चायं                      |                                           | 9         | 933         |
| *अन्योन्यव्याप्तिभावेन                       |                                           | 9         |             |
| अन्योन्यव्याप्तिरूपेण                        |                                           | . 9       |             |
| <sup>%5</sup> अप्रच्युतानुत्प <b>न्न</b> ०   |                                           | •         | _           |
| अपोहो यन्न संस्काराः                         | शास्त्र• स्त. ११, श्लो. २७ ( श्लो. ६७० )  | 4         | _           |
| अप्रधानं च यत् प्रोक्त॰                      |                                           | -         |             |
| अप्रधानीकृतौष्ट्रचादि॰                       |                                           | 9         | •           |
| अवादेर्नियत <i>॰</i>                         |                                           | 9         | •           |
| अवादानेयतः<br>अभिन्नदेशरूपादि०               |                                           |           | ३ २९९       |
| <b>ાનજાવરાજ્યા</b> ત્                        |                                           | , ,       |             |

<sup>\*</sup> This sign shows that there a very remote chance for this to be a quotation.

"चोदितो दिध खादेति किमुद्रं नाभिधावति"

3 Here the first foot is however 'अन्येथेवाग्निसम्बन्धाद्'.

<sup>1</sup> This is the second hemistich. The first is as under:—

<sup>2,4</sup> These verses occur in  $S'\bar{a}sirav\bar{a}rt\bar{a}samuccaya$  as XI, 24 (v. 667) and XI, 23 (v. 666) respectively. But, there, too, they seem to be quotations.

<sup>5</sup> Cf. "अप्रच्युतानुत्पन्नस्थिरैकरूपम्" quoted in Syādvādamañjarī ( p. 17, Motilal's edn.) अने॰ परि॰ १

| प्रतीक <b>म्</b>                 | मूलम्                                   | खण्डाङ्क:                 | দুষ্টাই:    |
|----------------------------------|-----------------------------------------|---------------------------|-------------|
| अयमस्तीति यो होषः र्म            | ोमांसाश्चोकवार्तिके सू.५,अभावपरि० श्चो. | 94, 90 800 <sup>1</sup> 9 | ८६          |
| अयमेव खल मेदो मेदहेत             |                                         | 9                         | २६२         |
| अर्थानां यच सामान्य॰             | प्रमाणवार्तिके ३, ३६                    | 9                         | ३३४         |
| <b>*अवस्तु</b> त्वाप्रतिज्ञानात् |                                         | 9                         | ४०२         |
| अस्थानमेतत् यद् द्वे             |                                         | 9                         | १६१         |
| ,                                | आ                                       |                           |             |
| आत्मनि सति परसञ्ज्ञा             | प्रमाणवार्तिके २, २ <b>१९-२</b> ०       | 9                         | ३३          |
| आविर्भावतिरोभाव ०                | साङ्ख्यकृतौ (?)                         | 9                         | १७२         |
|                                  | ₹                                       |                           |             |
| *इत्थं प्रमाणसिद्धेऽस्मिन्       | `                                       | ٠ ٩                       | १३३         |
|                                  | ड                                       |                           |             |
| उभयोस्तुल्य हृप ०                | •                                       | 9                         | <b>२</b> ९९ |
| उत्पादन्ययध्रीन्ययुक्तं सत्      | तत्त्वार्थसूत्रे अ. ५, सू. २९           | २                         | २७,३३       |
|                                  | ए                                       |                           |             |
| *एकं सामान्य॰                    | •                                       | 9                         | २७४         |
| एकान्तैक्ये तु भावानां           |                                         | 9                         | ३१६         |
| *एको ह्यनेकजनन०                  |                                         | · 9                       | 48          |
| एगपएसोगाढं सत्तपएसा              | <sup>2</sup> त्रज्ञापनायाम्(?)          | २                         | 98          |
| *एतेनैकस्त्रभावोऽपि              |                                         | 9                         | <i>ष</i> ३  |
| <sup>*</sup> एवं नाबलरूपेऽस्मिन् |                                         | 9                         | 933         |
| एवं सच्यायतः                     |                                         | 9                         | २९९         |
| एवं सप्रतिपक्षे                  |                                         | 9                         | ३५          |
| एवं सर्वत्र संयोज्यः             |                                         | 9                         | २९९         |
| <sup>8</sup> एवं ह्युभयदोषादि०   | <sup>4</sup> बृद्ध <b>कृ</b> तौ         | . 9                       | ७२          |
| एवं च वित्रकृष्टस्य              |                                         | ٩                         | ३१५         |
| एवं चीभयरूपत्वे                  |                                         | 9                         | २९७         |
|                                  | क                                       |                           |             |
| कमेक्षयाद्धि मोक्षः              |                                         | " . <b>9</b>              | . 33        |
| कस्यचित् किञ्चिदेवान्त०          | प्रमाणवार्तिके ३, ३३६                   | २                         | 996         |

<sup>1</sup> This is the page-number of the edition published in the Chowkhamba. Sanskrit Series in 1898-99 A. D. It contains the text and its com. Nyāyaratanākara by Pārthasārathi Mis'ra and an alphabetical index of the verses of the text. Here we have 'निर्णयः' for 'निश्चयः'.

<sup>2</sup> This work is in Pāïya. Its Pāïya title is *Paṇṇavaṇā* but here its Saṁskṛta equivalent is given.

<sup>3</sup> This occurs in  $S\bar{a}strav\bar{a}rt\bar{a}samuccaya$  as v. 518 (VII, 42). There, too, it is a quotation from some wor

<sup>4</sup> See Vol. I, p. 71, 1. 26.

| प्रतीकम्                                 | म्लम्                              | , বিণ্ডাব্ধ: দুদ্রাব্ধ: |
|------------------------------------------|------------------------------------|-------------------------|
| <sup>1</sup> कारणमेव तदन्त्यं            | <b>न्यायदेदकृ</b> तौ               | . १ ११                  |
| <sup>*</sup> कात्रुर्येन तस्य हेतुत्वे   | w <sup>*</sup>                     | 9 40                    |
| *कात्रुयेनैवास्य तत्कर्तृ                |                                    | ۾ ثرع                   |
| किमेतदिति सङ्केख                         | <b>ग्रुभगुप्तकृ</b> तौ             | १ ३३८                   |
| क्षणस्थितिधर्माभाव एव                    | धर्मकीर्ति(१)कृतौ                  | २ १३८                   |
| <sup>2</sup> क्षणिकाः सर्वसंस्काराः      | •                                  | १ ,४०२                  |
| क्षीरोष्ट्रानन्तरं भूते०                 |                                    | 9 . 396                 |
|                                          | ख                                  |                         |
| खंघा खंघदेसा खंघपएसा                     | प्रज्ञापनायां प. १, सू. ४          | २ १५                    |
| •                                        | ग                                  |                         |
| गगनतलवर्त्त्यालोक०                       |                                    | २ ९०                    |
| गुणदशीं परितृष्यन्                       | प्रमाणवार्तिके २,/२१८-९            | 9 33                    |
| गृहीत <b>श्राहि</b> त्वाद्               |                                    | १ २४५                   |
| <sup>3</sup> प्राह्यतां विदुर्हेतुत्वमेव | प्रमाणवार्तिके ३, २४७              | २ १२६                   |
| ⁴प्राह्मं न तस्य प्रहणं न                |                                    | २ ६१                    |
|                                          | च                                  | •                       |
| चित्तमात्रं भो जिनपुत्र !                |                                    | २ १२२                   |
| चित्रं च कर्म कार्यात्                   |                                    | १ ३४                    |
| <sup>5</sup> चोदितो दिध खादेति           | प्रमाणवार्तिके १, १८४              | १ २३                    |
|                                          | ज                                  | •                       |
| *जघन्याश्वीलवादश्व                       |                                    | १ ४०३                   |
| * •                                      | त                                  |                         |
| *ततश्च कार्यनानात्वं                     |                                    | १ ५३                    |
| ततः सोऽस्ति न चान्यत्र                   |                                    | १ २९८                   |
| <sup>6</sup> ततोऽसत् तत् तथा             |                                    | १ २९७                   |
| तत्रापि धूमाभासा धीः                     | प्रमाणवार्तिके ३, ३९६ <sup>४</sup> | २ ११५                   |
| तत्रैकाभावेऽपि नोपलभ्यते                 | हेतुबिन्दौ (१)                     | २ १७७                   |
| *तथादर्शनतोऽप्यस्य                       |                                    | . 9 <i>4</i> 8          |

<sup>1</sup> This occurs as a quotation in the  $Bh\bar{a}sya$  ( p. 365) on TS ( V, 25 ).

<sup>2</sup> Cf. S'āstravārtāsamuccaya (XI, 27) i. e. v. 670.

<sup>3</sup> This is the ending portion of the first hemistich which runs as under-

<sup>&#</sup>x27;'भिन्नकालं कथं ग्राह्ममिति चेद् ग्राह्मतां विदुः"

<sup>4</sup> The first hemistich is quoted by Kamalas'ila in his  $Pa\tilde{n}jik\bar{a}$  (p. 568) on  $Tattvasa\dot{n}graha$  (v. 2030–2031).

<sup>5</sup> This is the first hemistch of v. 184. The second is noted on p. 1 of App. I.

<sup>6</sup> This occurs in S'āstravārtāsamuccaya as v. 513 (VII, 37).

<sup>7</sup> The second hemistich runs as गमयेदिमि॰.

| प्रतीकम्                          | मूलम्                                                | खण्डाङ्क | : দুষ্টান্ধ: |
|-----------------------------------|------------------------------------------------------|----------|--------------|
| तथापि तत्र किञ्चिचिवर्तत          |                                                      | 9        | 926-5        |
| <sup>1</sup> तदपेक्षया च          | <sup>3</sup> प्रमाणवार्तिके                          | ঽ        | ८२           |
| तदिन्द्रियानिन्द्रियनिमित्तम्     | तत्त्वार्थसूत्रे अ. १, स्. १४                        | 9        | १७५          |
| तदेवाद्वयं बोधमात्रं              |                                                      | 3        | १२०          |
| तद्योग्यवासनागर्भ%                | प्रमाणवार्तिके ३, ३९७                                | 2        | 994          |
| तया संवृत्तनानात्वाः              | प्रमाणवार्तिके १, ७०                                 | 9        | ३४७          |
| तस्या अभिप्रायवशात्               | प्रमाणवार्तिके १, ७१                                 | • 9      | ३४७          |
| तेनानेकान्तवादोऽय०                |                                                      | 9        | ७३           |
|                                   | · द्                                                 |          |              |
| दर्शनोपाधिरहितस्यात्रहात्         | प्रमाणवार्तिके ३, ३३५                                | 3        | ५२           |
| द्रव्यं पर्यायवियुतं              | ,                                                    | 9        | 998          |
| द्वयपक्षोऽपि चायुक्तो             | _                                                    | 9        | 94           |
| द्विविधा हि रूपादीनां शक्तिः      | धर्मपाल–धर्मकीर्खादिकृतिषु                           | २        | <b>३</b> ६   |
|                                   | न                                                    |          | •            |
| न च प्रत्यक्षसंवेद्यं             |                                                      | 9        | ঀ৽           |
| न च स्यात् प्रखयो लोके            | समन्तभद्रकृतौ                                        | 9        | ३७६          |
| *न चासत्त्वाद् विशेषोऽस्य         |                                                      | 9        | ं ४०३        |
| न चेत् तत्तत्खभावत्वात्           |                                                      | . 9      | २९८          |
| न तत्र किश्चिद् भवति <sup>8</sup> | प्रमाणवार्तिके १, २७९                                | 9        | १०५          |
| न प्रत्यक्षं कस्यचिन्निश्वायकं    | प्रमाणवार्तिक <b>स्त्रोपज्ञ</b> तृतौ                 | 9        | २००          |
| न ब्रूमोऽन्यस्य तज्जनकं           | प्रमाणवार्तिक(१, १७५१)स्वोपज्ञ <del>वृत्तौ</del> (१) | २        | १६१-२        |
| <sup>4</sup> न भवस्थेव केवलं      | प्रमाणवार्तिके १, २७९                                | २        | 936          |
| नमो बुद्धाय                       |                                                      | 9        | ४०२          |
| न विषयप्रहणपरिणामाहते             | <sup>5</sup> सम्मतिपृकरणस्य मह्नवादिकृतवृत्तौ        | 9        | 996          |
| न यथास्त्रं                       | हेतुबिन्दौ                                           |          | 908          |
| नरकवत् पुनः सर्वं सिद्धं          | विंशिकायाम्                                          | २        | ं. ६२        |
| न रूपप्रकाशन०                     |                                                      | 9        | ३२७          |

<sup>1</sup> This is quoted in Pañjikā (p. 580) on Tattvasangraha (v. 2077-8).

<sup>2</sup> See Vol. II, p. 82.

<sup>3</sup> This very line occurs in  $S'\bar{a}strav\bar{a}rt\bar{a}samuccaya$  (v. 269); but in  $Pram\bar{a}$ navārtika with are for an in the second hemistich, the first being as under:-

<sup>&</sup>quot;स्वतोऽपि भावे भावस्य विकल्पश्चेदयं समः।" 4 This is the last foot of v. 279 of Pramanavartika (I). The complete verse is:

<sup>&</sup>quot;स्वतोऽपि भावे भावस्य विकल्पश्चेदयं समः। न तस्य किन्निद् भवति न भवत्येव केवलम्॥"

<sup>5</sup> This is a Samskrta title of Sammaïpayaraça.

| प्रतीक <b>म्</b>                       | मूलम्                                       | , ৰण्डाङ्कः | দুষ্টাহ্ন:  |
|----------------------------------------|---------------------------------------------|-------------|-------------|
| न सत्त्वं किञ्चिदौष्ट्रचादि०           |                                             | 9           | २९७         |
| न सोऽस्ति प्रखयो लोके                  | वाक्यपदीये का. १, श्लो. १२४                 | 9           | इहइ         |
| न खेच्छाप्रतिपत्त्या                   | -                                           | 9           | 38          |
| न हि कस्यचिद् भावेन                    | प्रमाणवार्तिकस्त्रोपज्ञवृत्तौ (१)           | ર           | 294         |
| न ह्युपगमा एवं बाधाये                  | <b>लैकिकन्याये</b>                          | 9           | ३६९         |
| *नाकारणं यतः कार्यम्                   | •                                           | 9           | ५३          |
| <b>*नान्योन्यव्याप्तिरे</b> कान्त •    | शास्त्र• स्त. ७, श्लो. ३२ ( श्लो. ५०८ )     | 9           | 932         |
| नान्वयस्तद् विमेद०                     |                                             | 9           | 998         |
| वाभेदो भेदरहितो                        | <b>बृद्ध</b> रुतौ                           | 9           | ७१          |
| *नावधारणसामर्थ्याद्                    |                                             | 9           | ५२          |
| *नावश्यं कारणानि                       |                                             | २           | 909         |
| <sup>2</sup> नास्तीत्यपि च             | मी. श्लो. वा. सू. ५, अभावपरि० श्लो. १६, पृ. | ४७८ १       | ८६          |
| नित्यं योगी विजानाति                   |                                             | 9           | . 996       |
| <sup>3</sup> नीलपीतादि                 | <sup>4</sup> प्रमाणवार्तिके                 | २           | ८३          |
| नीलादि <b>रू</b> पस्तस्यासौ            | प्रमाणवार्तिके ३, ३२८                       | २           | ९४          |
| नौष्ट्रचादि सत्त्वभिन्नं चेत्          |                                             | 9           | <b>२</b> ९६ |
| :                                      | प                                           |             |             |
| <sup>5</sup> पञ्च बाह्या द्विविज्ञेयाः | अभिधर्मकोशे १,४८                            | ર           | <i>ष</i> ६  |
| पररूपं खरूपेण                          | प्रमाणवार्तिके १, ६९                        | १ ३४        | ७४,३५०      |
| परस्परापेक्षया तयोर्व्यवस्था           | नात् धर्मकीर्ति(१)कृतौ                      | २           | ٤٩          |
| परार्थे हानुमाने                       | प्रमाणवार्तिकखोपज्ञ <u>वृत्तौ</u>           | २           | ५९          |
| परोक्षप्रकृतेरर्थप्रसक्षता०            | प्रमाणमीमांसादिषु                           | २           | ६८-७१       |
| पर्यायाभेदतोऽनित्यं                    |                                             | 9           | 98          |
| पुनर्विकल्पयन् <sup>6</sup>            | प्रमाणवार्तिके ३, १२५                       | 9           | २३०         |
| प्रतिपादयताऽनेन                        | प्रमाणवार्तिकखोपज्ञवृत्तौ (१)               | २           | ५९          |
| प्रसक्षं कल्पनाऽपोढं                   | प्रमाणवार्तिके ३, १२३                       | 9           | २३९         |
| *प्रत्यक्षोऽर्थः परोक्षं तु            |                                             | २           | ६४          |
| प्रस्थं कल्पनाऽपोढमञ्रान्तं            | न्याय(१प्रमाण)विनिश्वये (प.१)               | ٩           | २२३         |
| प्रवृत्तिनियमो न स्याद्                |                                             | 9           | <b>२</b> २  |

<sup>1</sup> This occurs in  $S'\bar{a}strav\bar{a}rt\bar{a}samuccaya$  as v. 515 (VII, 39) There, too, it is a quotation.

2 Here we have गमाइते for गमं विना-

<sup>3</sup> This is quoted in Panjika (p. 580) on Tattvasangraha (v. 2077-8).

<sup>4</sup> See Vol. II p, 82.

<sup>5</sup> The complete verse is as under:-

<sup>&</sup>quot; ब्र बाह्या द्विविज्ञेया निस्पाधर्मा असंस्कृताः । मीर्द्धमिन्द्रियं ये च द्वादशाध्यात्मिकाः स्मृताः ॥ ४८ ॥" •

<sup>6</sup> The second hemistich begins with 'इच्छा चेति' instead of 'इति वेत्ति'.

| प्रतीकम्                        | मूलम्                           | <b>खण्डाङ्कः</b> | पृष्ठाङ्कः |
|---------------------------------|---------------------------------|------------------|------------|
| प्रवृत्तिनियमोऽप्येवं           |                                 | 9                | २९७        |
| त्रेतवत् पुनः सन्तानानियमः      | विशिकायाम्                      | ą                | ६२         |
| •                               | ৰ                               |                  |            |
| <b>बीजादङ्कुरजन्मा</b> ०        | प्रमाणवार्तिके ३, ३९३           | ૠ                | ९९         |
| बोधात्मता चेच्छब्दस्य           | समन्तभद्रकृतौ                   | 9                | ३७५        |
| •                               | भ                               |                  |            |
| भावेष्वेकान्तनिखेषु             |                                 | 9                | 990        |
| *भिक्षो ! इलादिशब्दाच           |                                 | ٩                | ४०४        |
| भिन्ननिमित्तप्रयुक्तस्य         |                                 | ٩                | ३५७        |
| भि <b>न्नख</b> भावेभ्यश्रक्षु०  | हेतुबिन्दौ                      | २                | १७४        |
| मेदे चोभयरूपैक०                 | •                               | 9                | २२         |
| मेदे तु तदसत्त्वं चेत्          |                                 | 9                | २९६        |
| <sup>1</sup> मेदसंहारवादस्य     | प्रमाणवार्तिके १, १८६           | ٩                | २६         |
| भेदो वा स्यादभेदो वा            |                                 | ٩                | م هر       |
|                                 | म                               |                  |            |
| मुक्तो न मुक्त एव हि            |                                 | 9                | ३५         |
|                                 | य :                             |                  | •          |
| <sup>2</sup> यतश्च तत् प्रमाणेन | वृ <b>द्ध</b> कृतौ              | ٩                | ७२         |
| <sup>*3</sup> यूतः खभावतो       |                                 | ٩                | ४९         |
| यः पर्यत्यात्मानं               | <b>त्रमा</b> णवार्तिके २, २१७-८ | ٩                | ३३         |
| *यथाऽनेकखभावं तत्               |                                 | 9.               | ५५         |
| यदि प्रत्यक्षं प्रमाणं          | स्याद्वादभङ्गे                  | 9                | ८३         |
| यस्मात् प्रत्यक्षसंवेद्यं       |                                 | 9                | ९०         |
| यस्मात् सत्त्वमसत्त्वं च        |                                 | 9 9              | ११&६५      |
| यादशाद् यः समुत्पन्नः           | <b>ग्रुभग्रप्तकृ</b> ती         | 9                | ३३७        |
| *युत्तया न युज्यते स्थैर्य      | _                               | 9                | ५४         |
| <sup>4</sup> येनाकारेण भेदः किं | <b>रुद्धकृ</b> तौ               | 9                | ७२         |
| येनोचरितेन साम्ना               | महाभाष्ये पृ. १६                | 9                | ३८५        |
| येषामुपलम्भे                    | हेतुबिन्दौ(१)                   | , २              | १७६-७      |

<sup>1</sup> This occurs as the first hemistich of y. 186 of Pramānavārtika (I), with this difference that there we have मेदसम्भारवादस्य instead of this reading. The second hemistich is: "द्रव्यामावादभावस्य शब्दा रूपाभिषायिनः"

<sup>2</sup> This occurs in  $S'\bar{a}strav\bar{a}rt\bar{a}samuccaya$  as v. 517 (VII, 41). Here, too, it is a quotation.

<sup>3</sup> This is quoted in Lalitavistara on p. 75a (D. L. J P. F. edn.).

<sup>4</sup> This occurs in  $S'\bar{a}strav\bar{a}rt\bar{a}samuccaya$  as v. 516 (VII, 40). Here, too, it is a quotation.

| प्रती <b>कम्</b>                                                                             | मूल <b>म्</b>                                                     | , खेन्डाङ्कः घ्रष्ठाङ्कः                       |
|----------------------------------------------------------------------------------------------|-------------------------------------------------------------------|------------------------------------------------|
| रूपादयो घटस्येति<br>रूपान्तरं विकल्पे                                                        | <b>र</b><br>प्रमाणज्ञातिंके २, १०२ <sup>1</sup><br>ग्रुभगुप्तकृतौ | २ ३९<br>१ ३३७                                  |
| वक्तुः श्रोतुश्च तुल्याभे<br>वक्तृव्यापारविषयो<br>वस्तुन एव समानः                            | <b>व</b><br>ग्रुमगुप्तकृतौ<br>प्रमाणवार्तिके २, २                 | ' १ ३३८<br>१ ३९६<br>१ <b>२९</b> ३              |
| वस्तुनोऽनेकरूपस्य<br>वस्तुभेदो वासना०                                                        |                                                                   | 9                                              |
| वाग्रूपता चेदुत्का <b>भेदव०</b><br>विकल्पयोनयः शब्दाः <sup>2</sup><br>विश्विष्टतत्स्वभावत्व• | वाक्य० का० १, श्लो. १२५<br><b>भदन्तदिन्न</b> कृतौ                 | ૧                                              |
| विशेषरूपं यत् तेषु                                                                           | হা                                                                | 9                                              |
| शब्देन्द्रियार्थयोभेंद एव<br>*शिक्षापदाभिधानं च                                              |                                                                   | १ १९३<br>१ ४०३                                 |
| संहत्य सर्वतिश्चन्तां                                                                        | <b>स</b><br>प्रमाणवार्तिके ३, १२४                                 | १ २३०                                          |
| <sup>3</sup> स एव दिध<br>सिञ्चतालम्बना पञ्च                                                  | प्रमाणवार्तिके १,१८५                                              | ૧ <b>ર</b> ૪<br>૨ ૧૨૧<br>૧ <b>૨</b> ૧ <b>૫</b> |
| सन्निकृष्टोऽपि चौष्ट्रचादि<br>समानेतरबुद्धिश्र<br>सर्वे एवायमनु०                             | दिङ्नागकृतों(१)                                                   | 9 <b>२</b> ९६<br>9 <b>२३</b> 9                 |
| *सर्वतद्वीर्यतद्भावे<br>सर्वथा कारणोच्छेदाद्                                                 |                                                                   | 9 49<br>9 996                                  |
| संविथा क्षणिकत्वे च                                                                          |                                                                   | १ २९८                                          |

#### 1 The second hemistich is:

"तच्छक्तिभेदाः ख्याप्यन्ते वाच्योऽन्योऽपि दिशाऽनया".

In AJP we have 'तद्व्यक्तिभेदाः'

<sup>2</sup> This is quoted by Siddharsi in his com. (p. 44) on *Nyāyāvatāra*. Dr. P. L. Vaidya suggests against it the name of 'Dignāga' with a query. It is also quoted in *Ratnākarāvatārikā* (1, 9) and in SM. (com. on v. 14). Its second hemistich is: "कार्यकारणतया तेषां नार्थ शब्दाः स्पृश्चल्यपि ए' For other details see the intro. pertaining to Bhadanta Dinna and "Notes".

<sup>3</sup> This is the first hemistich of Pramanavartika (I, 185) with this difference that in the printed edition we have "स एव विशेषोऽन्यत्र". The second hemistich is:

<sup>&</sup>quot;सर्वात्मत्वे च सर्वेषां भिन्नौ स्यातां न धी-ध्वनी"

| प्रतीकम्                            | मूल <b>म्</b>                             | खण्डाङ्कः | म्ष्ठांड्ड:  |
|-------------------------------------|-------------------------------------------|-----------|--------------|
| <sup>1</sup> सर्वव्यक्तिषु नियतं    |                                           | २         | १२५          |
| <sup>2</sup> सर्वस्योभयरूपत्वे      | प्रमाणवार्तिके १, १८३                     | १ २३      | & <b>२९५</b> |
| <sup>3</sup> सर्वात्मत्वे च भावानां | प्रमाणवार्तिके पै, १८५                    | ٩         | . 54         |
| सहोपलम्भनियमाद्भेदो नील०            | प्रमाणविनिश्चये                           | २         | 49           |
| साऽपि तद्रूपनिभूसा                  | प्रमाणवार्तिके ३, ३९४ <sup>4</sup>        | २         | ९९           |
| स्वसंवेदनलक्षणे "                   |                                           | २         | ९६-७         |
| खपरसत्त्वन्युदासोपादानापायं         | सम्मतिप्रकरणस्य मह्नवादिकृतवृत्तौ         | 9         | ५८           |
| <b>खबुद्धिप्रति</b> भासस्य          | गुभगुप्तकृतौ                              | ٩         | ३३८          |
| <sup>⁵</sup> स्वभावपरभावाभ्यां      | प्रमाणवार्तिके १, ४१                      | ٩         | 333          |
| खभावविशेषश्च यः खभावः               | न्यायविन्दौ परि० २, पृ. ३६-३ <sup>७</sup> | २         | १७९          |
| *खरूपमेव सर्वेषां                   |                                           | 9         | da           |
|                                     | ह                                         |           |              |
| हेत्वभेदान चाज्ञाते                 |                                           | 9         | ३१६          |

### (आ) स्वोपज्ञव्याख्यागतानामवतरणानामनुक्रमणिका।

| <b>া</b>                                |                                                   |                                                                                                                            |
|-----------------------------------------|---------------------------------------------------|----------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------|
| <sup>7</sup> विरीषावर्यकभाष्ये गा. १७०३ | २                                                 | ७५                                                                                                                         |
| श्रुतौ                                  | ٩                                                 | 306                                                                                                                        |
| प्रशमर्तौ श्लो. १७५                     | 3                                                 | २२५                                                                                                                        |
|                                         | ٩                                                 | १९३                                                                                                                        |
|                                         | 9                                                 | 98                                                                                                                         |
| <sup>8</sup> पर्युषणाकल्पे स्, १०८      | ٩                                                 | Ę                                                                                                                          |
| •                                       | 9                                                 | १३६                                                                                                                        |
|                                         | 9                                                 | ४९&८०                                                                                                                      |
|                                         | ٩                                                 | ९४                                                                                                                         |
|                                         | <sup>7</sup> विशेषावश्यकभाष्ये गा. १७०३<br>श्रुतौ | <sup>7</sup> विशेषावश्यकभाष्ये गा. १००३ २<br>श्रुतौ १<br>प्रशमरतौ श्लो. १०५ २<br>१<br>१<br>१<br>१<br>१<br>१<br>१<br>१<br>१ |

- 1 This verse is quoted by Haribhadra in his com. (p. 233) on TS.
- 2 This is the second hemistich of v. 183, the first being as under:—
  'भळपन्ति प्रतिक्षिप्तं तद्य्येकान्तसम्भवात्'
- 3 This is the second hemistich. In the printed edition we have 'सर्वेषां' for भावानां'.
  - 4 In the printed edition we have 'निर्मास्तिया' for 'निर्मासा तथा.'
  - 5 Its first hemistich is: "सर्वे भावाः स्वभावेन स्वस्वभावव्यवस्थितेः"
  - 6 See the Chowkhamba Series, No. 22.
  - 7 This is a Samskrta title of Visesavassayabhasa.
  - 8 This is a Samskṛta title of Pajjosavaṇākappa, a Jaina Āgama in Pāïya.
- 9 A portion of this occurs in SM (com. on v. 7). That it is a quotation has escaped the attention of Dr. Dhruva and Jagadīs'acandra S'āstrī. See their editions of SM.

| प्रतीक <b>म्</b>                  | मूलम्                             | র্                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                             | डाङ्के:  | पृष्ठाङ्कः      |
|-----------------------------------|-----------------------------------|--------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------|----------|-----------------|
| अशोकवृक्षः सुरपुष्प॰              |                                   |                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                | ٠ ٩      | ~:              |
| असत्सङ्गाद् दैन्यात्              |                                   |                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                | 9        | 293             |
| *असन्तो भेदाः                     | 62                                |                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                | 9        | 939             |
| असर्वगतद्रव्य०                    | <b>वै</b> रोषिकक्रंतौ             |                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                | ຈ        | २०              |
| <sup>1</sup> अस्थानपक्षपातश्च     | <b>ग्रुभगुप्तादि</b> कृतिषु'      |                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                | 9        | 340             |
| अस्थानमेतत्                       |                                   |                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                | 9.       | 953             |
|                                   | ई                                 |                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                | -        |                 |
| ईर गतिप्रेरणयोः                   | •                                 |                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                | 9        | 8               |
|                                   | <b>3</b>                          |                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                |          | ~               |
| उत्पद्यते यदेकस्मा०               |                                   |                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                | 9        | २६२             |
|                                   | ए                                 |                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                |          |                 |
| <sup>3</sup> एकं निखं निरवयवमिकयं | नैशेषिककृतौ<br>-                  |                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                | ٩        | २०              |
| <sup>⁴</sup> एकमर्थं विजानाति     |                                   | १ २३३&                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                         | ٠<br>٦   | २०२             |
|                                   | क                                 | • • • • • • • • • • • • • • • • • • • •                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                        |          |                 |
| कायो न केवलमयं                    |                                   |                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                | <b>ર</b> | २२०             |
| कालो सहाव णियई                    | सम्मतिप्रकरणे का० ३, गा० ५३       |                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                | २        | २ <b>२</b> ६    |
|                                   | <b>ज</b>                          |                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                |          |                 |
| जिनवचनात् सद्वोधो                 |                                   |                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                | 9        |                 |
| ज्ञाते त्वनुमाना॰                 | जैमिनीयस्त्र(१,१,५)स्य शावरभाष    | बे                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                             | २ ६      | లలమీక<br>కట్టిం |
| ज्ञानदर्शनावरण०                   | तत्त्वार्थसूत्रे अ. ८, स्. ५      |                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                | ٩        | ३९८             |
|                                   | त                                 |                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                |          |                 |
| तस्माद् यतो यतो                   | <sup>5</sup> प्रमाणवार्तिके १, ४२ |                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                | 9        | <b>Ę</b> 3      |
| •                                 | <b>₹</b>                          |                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                | . * ' +  |                 |
| देवेहिं से नामे कए                | पर्युषणाकल्पे सू. १०८             |                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                | ٩        |                 |
| द्वौ प्रतिषेधौ प्रकृतमर्थं गमयतः  |                                   | .१८&१९३;                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                       | 3        | 98              |
| -                                 | न                                 |                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                |          |                 |
| *न स्वभावः पर्यनु०                |                                   |                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                | 9        | २५७             |
| न ह्यर्थे शब्दाः सन्ति            | प्रमाणिवनिश्चये (१)               |                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                | ٩        | १३५             |
| नाक(का?)रणं विषयः                 |                                   | and the second s | ٩        | १२८             |

<sup>1</sup> In S'āstravārtāsamuccaya (VI, 9) the last foot is: "कार्यमैतद् वृथोदितम्".

<sup>2</sup> See Haribhadra's com. on v. 422 (VI, 9) of S'āstravartāsamuccaya.

<sup>3</sup> Cf. Visesāvassayabhāsa (v. 32).

<sup>4</sup> This occurs in S'āstravārtāsamuccaya as v. 332 (IV, 95).

<sup>5</sup> The first hemistich is slightly different. It is:—
'तसाद् व्यावृत्तिरर्थानां यतश्च तन्निवन्धनाः"

| प्रतीकम्                             | मूलम्                                   | खण्डाङ्कः      | पृष्ठाङ्कः |  |
|--------------------------------------|-----------------------------------------|----------------|------------|--|
| नाचित्रात् खभाव                      | अनेकान्तसिद्धों                         | 9.             | २६३        |  |
| *नावर्यं कारणानि                     |                                         | ર              | 994        |  |
| <sup>1</sup> निखं सत्त्वमसत्त्वं वा  | प्रमाणवार्तिके १, ३६                    | 9              | १४५        |  |
| निर्जरणलोक०                          | प्रशमरतौ श्लो. १५०                      | 3              | २२३        |  |
|                                      | <b>प</b>                                |                |            |  |
| पञ्च बाह्यविज्ञानानि                 |                                         | 9              | १६२        |  |
| पानाहारादयो यस्य                     |                                         | 9              | ঙ          |  |
| पीरगलक्वो सहो                        |                                         | 9              | eq.        |  |
| प्रायश्चित्तध्याने                   | प्र <b>शम</b> रतौ श्लो. १७६             | २              | २२५        |  |
|                                      | भ                                       |                |            |  |
| भावयितव्यमनित्यः                     | प्रशमरतौ श्लो. १४९                      | २              | २२३        |  |
|                                      | म                                       |                |            |  |
| <sup>2</sup> मयूरचन्द्रकाकारं        | प्रमाणवार्तिके ३,४०३                    | 9              | १८२        |  |
| मिथ्यादर्शनाविरति ०                  | तत्त्वार्थसूत्रे अ. ८, सू. १            | 9              | ३९८        |  |
|                                      | य                                       |                |            |  |
| यतः खभावतो जात०                      |                                         | 9 <b>9</b> 9४& | १९९७-८     |  |
| यथाऽनुवाकः <sup>8</sup>              | वाक्यपदीये का. १, श्लो. ८३              | 9              | ३८७        |  |
| यदि तेनैव विज्ञानं                   | शास्त्र० स्त० ४, श्लो. ८० ( श्लो. ३१७ ) | 9              | २६३        |  |
| र्थसम्बेव तु सन्ताने                 |                                         | २ १३           | ३४,१९०     |  |
|                                      | ₹                                       |                |            |  |
| रूपं येन स्वभावेन                    | शास्त्र० स्त. ४, श्लो० ७९ (श्लो. ३१६)   | 9              | २६३        |  |
| <sup>5</sup> रूपालोकमनस्कार <b>०</b> |                                         | ٩              | २२८        |  |
|                                      | <b>च</b>                                |                |            |  |
| वीतरागा जिनाः सर्वे                  |                                         | 9              | ४          |  |
|                                      |                                         |                |            |  |

<sup>1</sup> The second hemistich is:-

"अपेक्षातो हि भावानां कादाचित्कस्य सम्भवः"

3 The complete verse is as under:

"यथाऽनुवाकः श्लोको वा सोढत्वमुपगच्छति । आवृत्त्या न तु स ग्रन्थः प्रत्यावृत्त्या निरूप्यते ॥"

4 This may be from some work of Dinnaga. It occurs in S'āstravārtā-samuccaya as v. 246. But, here, in the second hemistich we have सन्धत्ते for सन्ताने, a reading occurring on p. 190.

5 This occurs as a quotation in Hemacandra's com. (p. 19) on his *Pramānamīmāmsā* (I, 24), but its source is untraced. It can be compared with one occurring in the com. on *Nayacakra*. So says Sukhalalji in his Hindī notes (p. 43) on *Pramānamīmāmsā*.

<sup>2</sup> In the printed edition we have 'भास्तरम्' for 'सन्निभम्'.

| प्रतीक <b>म्</b>                 | मूलम्                                              | র্ডান্ত্র: | पृष्ठाङ्कः  |
|----------------------------------|----------------------------------------------------|------------|-------------|
| *¹बिष्टाः क्रचिदिष्टवस्तुनि      |                                                    | 9          | ₹ .         |
|                                  | <b>বা</b>                                          |            |             |
| बार बीर विकान्तौ                 | पाणिनीये धातुपाठे १९०२-३                           | 9          | 48          |
| श्रेयांसि बहुविघ्नानि            | •                                                  | 9          | ર           |
|                                  | स .                                                |            |             |
| संभिन्नं पासंतो आवश्यकनिर्युक्तौ | <sup>2</sup> गा. १२४, विशेषावस्यकभाष्ये च गा. १३४२ | 9          | х           |
| सर्व एवायमनु॰                    | दिङ्नाग(१़)कृतौ                                    | 9          | २३१         |
| सर्वे भावाः खभावेन               | <sup>3</sup> प्रमाणवार्तिके १, ४१                  | 9          | ६३          |
| सो हु तवो कायव्वो                |                                                    | ર          | २२०         |
| <sup>4</sup> स्त्रविषयानन्तर ०   | न्यायबिन्दौ परि० १, ५० १७-८                        | 9          | २५२         |
| (इ) विव                          | <br>।रणान्तर्गतानामवतरणानामनुक्रमः ।               |            |             |
|                                  | <b>अ</b>                                           |            |             |
| असर्वगतद्रव्य •                  | वैशेषिककृतौ                                        | ₹.         | x & 98      |
|                                  | आ                                                  |            |             |
| आर्त्तध्यानाख्यमेकं              | अष्टकप्रकरणे १०,१                                  | ર          | २३७         |
|                                  | <b>इ</b>                                           |            |             |
| <sup>5</sup> इक्षुभीरगुडादीनां   |                                                    | 9          | 384         |
| इष्ट(ष्टे)तरवियोगादि             | <b>अ</b> ष्टक० १०,२                                | ર          | <b>३</b> ३७ |
|                                  | <u>ਤ</u>                                           |            | • .         |
| उद्वेगकृद्विषादाय(ट्य)०          | अष्टक॰ १०,३                                        | ३          | २३७         |
|                                  | ए                                                  |            |             |
| एको नित्यस्तथा                   | <del>গ্</del> যন্ত                                 | 3          | २३७         |
| र्ण्वं विज्ञाय तत्त्याग०         | অন্তৰ্ক০ ৭০,৬                                      | ર          | २३७         |
|                                  | <u>ক</u>                                           |            |             |
| कार्यकारणभावाद् वा               | प्रमाणवार्तिके १,३२                                | <b>٩</b>   | 9.06        |

<sup>1</sup> Cf. this wording with Kotyācārya's com. (pp. 1-2) on Visesā°.

<sup>2</sup> This work is in Pāïya, and its corresponding title is  $\bar{A}$  vassayanijjutti.

<sup>3</sup> There is a variant in the second hemistich, it being 'व्यावृत्तिभागिनो यतः'.

<sup>4</sup> The complete quotation is: "स्वविषयानन्तरविषयसङ्कारिणेन्द्रियञ्जूनेन समनन्तरप्रयत्नेन जनितं तत् मनोविशानम्।"

<sup>5</sup> This occurs as a quotation in Devabhadra's Tippana (p. 90) on Siddharsi's

com. on Nyāyāvatāra (v. 29).

<sup>6</sup> In the printed edition we have 'स्वभावाद' for 'नियमाद' and 'नियमोऽदर्शनान्न' for 'नियमो दर्शनान्न'. Both of these variants are found in a quotation occurring in Nyāyakandali (anumānanirūpaņa, p. 207) published in Samvat 1951, and in a quotation given in Sarvadarsanasangraha (p. 16) pub. by B. O. R. I.

| प्रतीकम्                             | मूलम्                                            | खण्डाङ्कः     | দুষ্টাঙ্কঃ |
|--------------------------------------|--------------------------------------------------|---------------|------------|
| क्षीरे दध्यादि यन्नास्ति             | मी. श्लो. वा. सू. ५, अभावपरि० श्लो. २, प्ट. ४७३  | <br><b>ર</b>  | ₹ 9        |
| .,,,,                                | त्र                                              |               | •          |
| तत्त्यागोपशान्तस्य                   | अष्टक० १०९५                                      | २             | १३७        |
|                                      | न                                                |               |            |
| <sup>2</sup> न हि तत्क्षणमप्यास्ते   | मी. श्लो. वा. सू. ४, श्लो. ५५, पृ. १५१           | २             | ६५         |
| <sup>2</sup> न हि खतोऽसती            | मी. श्लो. वा. सू. २, श्लो. ४७, पृ. ५९            | २             | ĘG         |
|                                      | <b>प</b>                                         | •             |            |
| <sup>3</sup> परिणामो ह्यर्थान्तरगमनं |                                                  | 9             | 96         |
| <sup>4</sup> प्रखेकं यो भवेद् दोषो   |                                                  | 3             | 93         |
| N. N. 7                              | भ                                                |               |            |
| भूयांसो नामिनो बद्धा                 | अष्टक॰ १०,६                                      | ર             | २३७        |
|                                      | ব                                                |               |            |
| ⁵वस्तुवाचामगोचरः                     |                                                  | 9             | ч          |
| विज्ञानं वेदना सञ्ज्ञा               |                                                  | २             | € =        |
|                                      | হা                                               |               |            |
| शब्दोऽम्बरगुणः                       | वैशेषिकसूत्र (अ. २, आ. १, पृ. २७)स्य प्रशस्तपादभ | <b>ा</b> ष्ये |            |
|                                      | शब्दनिरूपणे (पृ. २८७                             |               | ч          |
| <sup>6</sup> श्र्यतां धर्मसर्वस्वं   | चाणक्यराजनीतिशास्त्रे १,७                        | · 9           | ३८७        |
| , •                                  | स                                                |               |            |
| स्यादाधारो जलादीनां                  | <sup>7</sup> प्रमाणवार्तिके २,६८                 | २             | २०         |
| खत एव सर्वज्ञानानि प्रमाणा           | ने सम्मतिप्रकरणस्य अभयदेवकृतवृत्तौ (पृ. ५)       | 9,            | 93         |
|                                      |                                                  |               |            |

<sup>1</sup> The complete verse is:

<sup>&</sup>quot;न हि तत्क्षणमप्यास्ते जायते वाऽप्रमात्मकम् । येनार्थग्रहणे पश्चाद् व्याप्रियेतेन्द्रियादिवत् ॥ ५५ ॥"

<sup>2</sup> This is the second hemistich, the first being: "स्वतः सर्वेप्रमाणानां प्रामाण्यमिति गन्यताम्"

<sup>3</sup> This is quoted in Abhayadeva's com. (pp. 201, 374, 474) on Thāṇa and that (p. 641) of his on Viāhapannatti, in Vādivetāla S'ānti Sūri's com. (p. 562) on Uttarajjhayana, in Malayagiri's com. (p. 284) on Paṇṇavaṇā and in Hemacandra's com. (p. 120) Anuogaddāra.

<sup>4</sup> This quotation occurs in Hemacandra's com. (p. 29) on Pramānamīmāmsā (I, 32); but it is untraced, there, too.

<sup>5</sup> This is quoted by Haribhadra in his com. (p. 2a) on Pañcasuttaga and by Malayagiri Sūri in his com. (p. 3a) on Dhammasangahani (v. 1).

<sup>6</sup> According to Dr. Dhruva this occurs in MBh, too. See his edn. (p. 48) of SM.

<sup>7</sup> In its printed edition we have 'प्रतिबन्धतः' for 'प्रतिबन्धकः'.

## हितीयं परिशिष्टम्।

## (अ) मूल-ब्याख्या-विवरणान्तर्गतानां विशेषनाम्नां सूचिः।

भजितयशस्  $II^2-33^3$ . चद I-158, 161, 246, 325, 402, 403; II-13, 57, 58, 60, 62, अनेकान्तजयपताका I-2,  $\bar{5}$ , 9; II, 239. अनेकान्तासिद्धि  $I\!\!-\!\!263$ . 73–75, 86, 88, 199, 208, 213– अभयदेव I-13. 216.अशोक I-4. बुद्धव II-199. आत्मसिद्धि II-218. बुद्धशरद्वतीपुत्र II-61. उदुम्बर I-278. भद्द (कुमारिल) II-70. ऋजुपालिका I-198, 199. भदन्तदिन्न I-334. भर्तृहरि  ${f I}$ -366. ऋषभ I-55, 197-199. भाष्यकार (पतक्षित्रे ) I-368, 385, 388. कपिल I-217. मन्दर I-275. कुकाचार्य I-8, 42. मरु I-79, 168. खद्र I-278. मछत्रादिन् 1-58, 116. जम्बूद्वीप I-325. महावीर I-1, 4-7, 56, 199. तथागत I-217, 364. माथुर 1-127, 128. ताथागत II-58. मेरु II-68. दिवाकर (अजैन) I-84. युगादिदेव I-199; see ऋषभ. दिवाकर (सिद्धसेन) II-131. बद्धमाण I-6; see महाबीर and बीर. देवदत्त I–136, 177, 187, 371, 385; वर्दमान I-6, 197-199, see वद्मान. II, 229, 230. वादिमुख्य (सिद्ध्सेन) II-226. धर्मकीर्ति I-105, 229, 334, 347; ,वार्तिक (प्रमाणवार्तिक) 1 – 105, 200, 229,II-36, 39, 59, 99, 130, 174, **337**; **11**–59, 162, 180, 218. 176, 178. वार्तिककार (धर्मकीर्ति) II-115. ं**धर्मपाल II**-36. वाह्लीक I-193, 318, 371. ंधव I−372. विंशिका II-62. नाभि I-199. विनध्य I-132, 220, 275-277. नालिकेर I-129, 132, 342. विपश्चिन् (सुगत) I-325. पतक्षि I-385, 388. वीर I-5; see महावीर. बद्धमाण & पनस I-193, 194, 318, 371, 398. वर्द्धमान. . पाटलिपुत्र I - 39, 127. वृद्ध I-71. पाटिलेपुत्रक I-37, 40, 44, 64, 127. चुषभ I-197; see ऋषभ. म्रमाणमीमांसा II-68. शक I-4, 6.

<sup>1</sup> For proper nouns of sects see pp. १४-१५.

<sup>2-3</sup> The Roman figure stands for 'volume' and the Arabic one for 'page'.

शाक्य I-325, 326. शाक्य सिंह (धुगत) II-60; see शास्य. शिंशपा I-231. शिंव I-403. ग्रुभगुप्त I-337. सम्मति II-131. सम्मति (टीका) Î-9, 116. सरस्वती I-395. सर्वज्ञसिद्धि II-49. सर्वज्ञसिद्धिश्च I 6, 116. सिद्धसेनदिवाकर I-9; see विवाकर. सिद्धार्थ (पार्थव) I-199. सिद्धार्थ (वन) I-198. सुगत I-287. सुगत I-325-327. साहादक्रवोद्यपरिहार I-279, 296. साहादक्रवोद्यपरिहार I-279, 276. हेनुबन्द II-174, 175.

#### (आ) अजैनसम्प्रदायानां नामानि।

अन्तर्ज्ञेयवादिन् Vol. II-p. 100, l. 5; see विज्ञानवादिन्. असद्विशेषभवनवादिन् Vol. II-p. 144, 1. 11. आयाम Vol. I-p. 51, l. 28. ज्ञानमात्रवादिन् Vol. II-p. 92, l. 27. नैयायिक Vol. I-p. 17, l. 28; p. 46, l. 23; p. 290, l. 11. नैरात्म्यवादिन् Vol. II-p. 135, l. 11. पाणिनीय Vol. I-p. 357, l. 19. बाह्यार्थवादिन् Vol. II-p. 54, l. 29; p. 55, l. 14. बोधमात्रतस्त्रवादिन् Vol. II-p. 12, l. 9; p. 48, l. 5; p. 55, l. 6; p. 74, l. 4; p. 84, l. 7; p. 85, l. 14; see विज्ञानवादिन्. बौद्ध Vol. I-p. 5, l. 22; p. 32, l. 31; p. 51, l. 28; p. 54, l. 11; p. 127, l. 15; p. 186, l. 27; p. 199, l. 8; p. 202, l. 27; p. 233, l. 27; p. 234, l. 29; p. 241, l. 23; p. 251, ll. 23-24; p. 287, l. 26; p. 304, l. 22; p. 329, l. 25; p. 333, l. 14; p. 337, l. 29; p. 381, l. 6; Vol. II-p. 5, l. 24; p. 36, k. 30; p. 37, l. 28; p. 60, l. 20; p. 61, E. 21, 28 &

29; p. 99, l. 30; p. 123, l. 23; p. 135, l. 27; p. 148, l. 27; p. 155, l. 18; p. 190, l. 27; p. 194, l. 27; p. 195, l. 27; p. 206, l. 28; p. 209, l. 13; p. 222, l. 15. ब्रह्मवादिन् Vol. I-p. 377, ll. 18 & 27. माध्यमिक Vol. I-p. 381, l. 17. माहेश्वर Vol. II-p. 159, ll. 9, 24, 27, 28; p. 160, l. 19. मीमांसक Vol. I-p. 13, l. 29; Vol. II-p. 64, l. 10; p. 65, l. 27; p. 67, l. 15; p. 69, l. 17; p. 70, l. 21; p. 71, l. 18. योगाचार Vol. I-p. 81, l. 10; p. 305, l. 25; p. 381, l. 6; Vol. II-p. 1, l. 16; p. 2, l, 27; p. 5, 1. 27; p. 8, ll. 17 & 20; p. 10, l. 24; p. 55, l. 20; p. 80, ll. 11 & 26; p. 85, l. 14; see ं विज्ञानवादिन्. विज्ञानवादिन Vol. I-p. 367, 1. 27; p. 381, l. 17; Vol. II-p. 52, l. 16; p. 95, l. 4; see योगाचार. वैशेषिक Vol. I-p. 67, l. 25; p. 90,

· l. 22; p. 216, l. 15; p. 241, l.

25; p. 242, l. 23; p. 362, ll. 9,

26; p. 5, ll. 21 & 23; p. 19, l. 28; p. 24, l. 15; p. 34, l. 29; p. 44, ll. 18; p. 128, l. 25; p. 158, l. 16.

शब्दब्बसमात्रतस्ववादिन् Vol. I-p. 382, 11.5-6.

शाक्य Vol. I-p. 35, ll. 19 & 21; see बौद्ध.

26 & 27; Vol. II-p. 4, ll. 20 & साङ्क्ष्य Vol. I-p. 172; l. 15; p. 251, ll. 23 & 24; p. 282, l. 18; Vol. II-p. 148, l. 25; p. 175, l. 18. सौगत Vol. I-p. 149, l. 29; see बौद्ध.

सौत्रान्तिक Vol. I-p. 80, ll. 10 & 28; p. 381, l. 17; Vol. II-p. 34, ll. 16 & 25.

# तृतीयं परिशिष्ट्रम्।

## प्रकीर्णकाः सूचयः

#### (अ) न्यायसूचिः।

क्षीरनीरन्यायः (विवरणे) II, 8
गडुप्रवेशेऽक्षितारकविनिर्गमन्यायः (मूले)
I, 56
नुषकण्डन(न्यायः) (वि.) I, 107
तैमिरिकद्वयद्विचन्द्रप्रतिपादनन्यायः (मूले) I, 337, 340.
दासीगर्दभन्यायः (वि.) II, 178

देवदत्तकटन्यायः (वि.) I, 136
पिशाचभयात् पितृवनसमाश्रयणम् (मूले)
II, 168.
प्रसार्य पादार्पण (वि.) II, 5
बीजाङ्करनीतिः (व्याख्यायाम्) I, 337
मायागोलकन्यायः (व्याः) II, 202

#### (आ) विशिष्टनिदर्शनसूचिः।

अङ्गनार्थः...वैद्यादिः I, 303 कूटनटनृत्त I, 295 तुल्यतैमिरखुद्धि I, 338 नर्रासंहमेचक I, 302 नहि कृश्चिद् छिन्दि I, 319

न हि नील...गच्छति I, 314 सूषिकाऽलकैविषविकार I, 312 रक्तादाविव...नस्त्रादि I, 301~&~315. वस्त्रादो रक्ततादि I, 315 विशिष्टवस्रादो रक्तादि I, 300

# (f z) 'देश्य'शब्दस्चिः। हिरका I,355 लोइक I,278.

दिकारिका I, 355 लड्डुक I, 294

## Addenda & Corrigenda

## Vol. I

|            |       | 1 01, 4                              |                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                |
|------------|-------|--------------------------------------|--------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------|
| Page       | line  | Incorrect                            | Correct                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                        |
| IX .       | 2     | णिघडइ                                | णिव्वडइ                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                        |
| ΧΙV        | 5     | Nandī.¹                              | Nandī¹ and Koṭyā-                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                              |
|            |       |                                      | cārya in his com.                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                              |
|            |       |                                      | (p. 5) on Visesā°.                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                             |
| XIV        | 14    | and 4th                              | and the 4th                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                    |
| XIX        | 34    | see                                  | See                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                            |
| 3          | 21    | °फला प्रच्युखपेक्षया                 | °फलाप्रच्युत्य <b>पे</b> क्षया                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                 |
| 5          | 23    | °धर्माभावप्रभान°                     | °धर्मा भावप्रधान°                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                              |
| 5          | 24    | <b>सस्याम्</b> षा                    | त्य-सत्यामृषा                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                  |
| 9          | 28    | अभिघेय°                              | अभिधेय°                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                        |
| 13         | 29    | स्वत एव                              | ''स्वत <b>एव</b>                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                               |
| 13         | 30    | ''तथाहि-                             | तथाहि−<br>धर्मधर्मितया                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                         |
| 14         | 7     | र्धर्मर्घर्मित्या                    | धमवानतथा<br>'अत्रापि येनाकारेण                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                 |
| 15         | 18-19 | अत्रापि 'येनाकारेण                   | °स्थिरैक( ख )भावतय <del>।</del>                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                |
| 17         | 29    | °स्थिरैकभावतया                       | सिक्रया विशेषाः                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                |
| 20         | 29    | सिकयाविशेषाः                         | एवार्थिकिया-                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                   |
| 22         | 13    | एवार्थिकिया,                         | रुपानामना<br>२०                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                |
| <b>2</b> 3 | 27    | 98                                   | •                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                              |
| 24         | 32    | अत्र पूर्वपक्षस्य तृतीयांशः सम्पूर्ण | :<br>स्मीयसेंहैं                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                               |
| 28         | 21    | त्मीयेस्नहै <b>ँ</b>                 | निष्ठाँ<br>निष्ठा                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                              |
| 32         | 21    | निष्टा                               | <sup>१</sup> तदसत्त्वस्य                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                       |
| 40         | 4     | <sup>१</sup> तदितरासत्त्वस्य         | ९ 'तदितरासत्त्वस्य' इति <b>ग</b> -पाठः                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                         |
| 40         | 29    | 9 'तदत्त्वस्य' इति <b>क-</b> पाठः    | उच्यते                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                         |
| 43         | 12    | उच् <b>ये</b> त                      | 'सुहपपरिलागे                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                   |
| 43         | . 20  | <b>'</b> खँह्रपपरिस्यागे             | 'यदि                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                           |
| 43         | 26    | यदि                                  | °सत्त्वम्,                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                     |
| 43         | 26    | ०सत्त्वम् ।                          | स्य' इत्यादिना                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                 |
| 43         | 28    | स्येत्यादिना<br>० : १                | निरंशैकख[ ल्प ]भाव <sup>°</sup>                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                |
| 50         | 24    | निरंदीकखल्पभाव <sup>°</sup>          | प्रत्यय ื                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                      |
| 50         | 27    | स् <b>य°</b>                         | अयोग                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                           |
| 51         | 28    | योग्य <sup>°</sup>                   | 11                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                             |
| <b>51</b>  | 29    | •);                                  | सदा भाग(व)भाग्                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                 |
| <b>5</b> 3 | 28    | दाभागभाग्                            | The state of the s |

| Page        | line           | Incorrect                            | Correct                                     |
|-------------|----------------|--------------------------------------|---------------------------------------------|
| 53          | 30             | °तस्तदुपपत्ते°                       | °तस्तदुप(२प)त्ते°                           |
| 55          | 29             | कारक्रयँनैकत्रोप°ू                   | कारस्वर्येनैवैकत्रोप°                       |
| 68          | 16             | <b>ेभेदः'</b> इत्येतव्पर्याह,        | °भेदः इति एतद्प्यचारु,                      |
|             |                | विरोधादित्येवम्                      | विरोधात्' इत्येवम्                          |
| 76          | 29             | ( ٩ ٩ )                              | ( ११; पृ. ७७, पं. ३).                       |
| 83          | 6              | इति                                  | <b>ः इति</b>                                |
| 83          | 8              | यदि ''प्रत्यक्षं                     | ''यदि प्रत्यक्षं                            |
| 83          | 31             | •                                    | Add a foot-note:                            |
|             | •              |                                      | *द्रष्टव्यं ८०तमं <b>पृष्ठम्</b> ।          |
| 84          | 23             | एकरूपतावगमस्य                        | एकरूपता <b>ऽवृगमस्य</b>                     |
| 87          | 12             | मूलपूर्वप <b>क्षे 'न</b>             | मूलपूर्वपक्षे <b>–न</b>                     |
| 101         | 27             | खाभाविक्व एव                         | स्वाभाविक्य एव                              |
| 107         | 31             | केव <b>ळतु</b> षखण्डनवत्             | केवलतुषकंण्डनवत्                            |
| 107         | 33             | 'कण्डनवत्' <b>चा</b> -पाठः           | ′खण्डनवत् ' इति <b>क-</b> पाठः              |
| 136         | 28             | <sup>°</sup> वाचकस्रभाव <sup>°</sup> | <sup>°</sup> वाचकर्स्वभाव <sup>°</sup>      |
| 139         | 25             | क्रल्पनाऽभाव                         | क्रपनाऽभावः                                 |
| <b>14</b> 0 | 6-7            | अपश्यन् न                            | अंपश्यंश्च न                                |
| 140         | 31             | 'अपर्यंश्च न' इति ग-पाठः             | 'अपश्यन् न' इति क-पाठः ।                    |
| 155         | 3              | सावयत्वेनोक्त°                       | सावयवत्वेनोक्त°                             |
| 169         | 17             | व्यावर्तमानेभ्य-                     | व्यावर्तमानेभ्यः                            |
| <b>16</b> 9 | 20             | तस्मादः                              | तस्माद-                                     |
| 176         | 2              | °जिज्ञासा                            | °जिश्रासा-                                  |
| 176         | . 13           | °जिज्ञासा चेष्टेति                   | · °जिज्ञासाचेष्टेति                         |
| 179         | 28             | °दित्यादि                            | <b>ँदित्यादि</b> ।                          |
| 198         | 30             | 'ऋजुपालिक'तीरादौ                     | 'ऋजुपालिका'तीरादौ                           |
| 199         | 24             | °खभावस्या भावात्                     | <sup>°</sup> खभावस्याभावात्                 |
| 221         | 16             | तत्र रूपादौ-                         | <b>तत्र-</b> रूपादौ                         |
| 229         | 8              | नाम संश्रयः                          | नामसंश्रयः                                  |
| 229         | 22             | » · » .                              | 2)                                          |
| 229         | 31             | नाम संश्रय इति                       | नामसंश्रय् इति                              |
| 231         | 17             | अयागश्च-एकान्तं ''साध्य हेत्व        | ोः अयोगश्च <b>एकान्तै</b> · · साध्य-हेत्वोः |
| 234         | 30             | This line should be                  |                                             |
| 254         | 11             | कासावि <b>ति</b>                     | काऽसाविति                                   |
| 254         | 29             |                                      | >>                                          |
| 259         | $\frac{12}{2}$ | समग्रोत्पन्नेक°                      | समग्रोत्पन्नैक°                             |
| 259         | 28             | जन्यन्ते                             | जन्यन्ते,                                   |
| 260         | $\frac{31}{2}$ | समग्रान्तराकार्यः                    | ्रसमग्रान्तरकार्यः                          |
| 302<br>302  | ି7<br>22       | ्रसर्वात्मकत्वे                      | स रिम[                                      |
| <b>904</b>  | 44             | 17                                   | - 22                                        |

| fn . | ì:à      | Incorrect          | • Correct                       |
|------|----------|--------------------|---------------------------------|
| Page | linè     | •                  |                                 |
| 306  | 26       | केनहानेक <b>°</b>  | केन ह्यनेक°<br>गमः**            |
| 308  | 16       | गमः                |                                 |
| 308  | £0 ·     |                    | क्ष्द्रष्टन्यं ३०३तमं पृष्ठम् । |
| 312  | 1.9      | 9                  | ۵ .                             |
| 312  | 22       | 9-90               | (-S                             |
| 312  | 28       | (१६)अर्लकस्तु      | (१५)अलकेस्तु                    |
| 318  | 8-9      |                    | s should be interchanged.       |
| 337  | 5        | –तथा-              | , तथा-                          |
| 349  | 29       | कृतव।              | कृतैः ।                         |
| 366  | 9        | ूँ ज्ञानमपि इाब्दा | ° ज्ञानमपि न शब्दा°             |
| 366  | 22       | भतं शब्दा°         | °मतं <b>न शब्दा</b> °           |
| 371  | 12       | वाहीकः             | वाह्लीकः                        |
| 371  | 31       | ,,                 | "                               |
| 376  | 12       | बोधु°              | बोध°                            |
| •    |          | $\nabla_0$ ]. ]    | II                              |
| ıx   | 10       | (in press)         | (published in the               |
|      |          | , -                | Sarvajanikan No.                |
|      |          |                    | 48, March, 1944)                |
| IX   | after 10 |                    | On p. XI add in                 |
|      |          |                    | Hindī: (6) Jagadīśa-            |
|      |          |                    | candra's intro. (pp.            |
|      |          |                    | 23-24) to his edn.              |
|      |          |                    | of SM. Here he                  |
|      |          |                    | has dealt with "ন্ত্ৰীন         |
|      |          |                    | दर्शनमें स्यादादका स्थान".      |
| IX   | 23       |                    | Add: (8a) Syādvā-               |
|      | •        |                    | dabhāṣā and its                 |
|      |          |                    | com. by Subhavi-                |
|      |          |                    | jaya in Samvat                  |
|      |          |                    | 1667.                           |
| x    | 31       | (in press).        | published in Jaina              |
|      |          | •                  | Dharma Prakāśa                  |
|      |          |                    | (Vol. Lx, Nos. 5 &              |
|      |          |                    | 6). See also intro.             |
|      |          |                    | (p. cvii, fn. 2).               |
| X    | 32       | IVXX               | XXVIII                          |
|      | 22       | 7a and             | 7a, जिणहरपडिमाथोत्त as          |
| XI   | سد ت     | • •                | 17a and                         |

| Page       | iine | Incorrect                                                                            | Correct                                                                                                                                                                                                                                                            |
|------------|------|--------------------------------------------------------------------------------------|--------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------|
| XI         | 25   | $54\mathrm{a}$ , विशेषावर्यकपृत्ति $\mathrm{as}^{c}$ $\mathrm{No.}$ $63\mathrm{a}$ . | $54\mathrm{a}$ , वर्गकेवलिवृत्ति $\&$<br>विशेषावरयकवृत्ति $\mathrm{as\ Nos.}$<br>$63\mathrm{a}\ \&\ 63\mathrm{b}$ ,                                                                                                                                                |
| <b>X</b> 1 | 37   | 98                                                                                   | 100                                                                                                                                                                                                                                                                |
| XIII .     | 3    | Vidyārājamantra                                                                      | Vidyārāja and Harinaikamiṣi were mantras.                                                                                                                                                                                                                          |
| XIII       | 4    | notes                                                                                | notes only                                                                                                                                                                                                                                                         |
| XVII       | 28   | Cruzo                                                                                | Crusoe                                                                                                                                                                                                                                                             |
| Χ̈́Х       | 23   | intersepted                                                                          | ${f intercepted}$                                                                                                                                                                                                                                                  |
| XXIII      | 19   | Ahmedabad.                                                                           | Ahmedabad in Sam-<br>vat 1968 and by Jaina-<br>grantha-prakāśa-sami-<br>ti in 1937 A. D. In<br>this latter edn., on p.<br>49b of the com. we<br>have "अन्ये त्वदमष्टकमेवं च्या-<br>चक्षते". From this it<br>follows that there was<br>a com. earlier than<br>this. |
| XXIV       | 9    | Sūri.                                                                                | Sūri composed in Sani-<br>vat 1055. This may<br>have been utilized by<br>Municandra Sūri.                                                                                                                                                                          |
| XXIV       | 10   | Sukhasambodhani                                                                      | Sukhasambodhanī along with the text                                                                                                                                                                                                                                |
| XXfV       | 28   | 1916                                                                                 | 1913                                                                                                                                                                                                                                                               |
| XXIV       | 30   | This work                                                                            | This work same as one published in <i>Paya-raṇasandoha</i> (pp. 1-8)                                                                                                                                                                                               |
| XXV        | 38   | intro.                                                                               | intro. In v. 926-935 there are arguments advanced to prove faultlessness of theft, and they are refuted in v. 936-951.                                                                                                                                             |

| Page   | line | Incorrect                   | Cerre                                                                                                                                                                           |
|--------|------|-----------------------------|---------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------|
| XXVII  | 7    | etc.                        | etc. In section iv (pp. 56a-58a) names of ten non-Jaina persons along with their views are mentioned. See intro. (pp. xcviii).                                                  |
| XXVIII | 26   | it consists                 | all of them except the<br>2nd and the 19th<br>consist                                                                                                                           |
| XIXX.  | 2    | verses.                     | verses (and these two have each 44 verses).                                                                                                                                     |
| XXIX   | 22   | 22a                         | $22\mathrm{b}$                                                                                                                                                                  |
| XXIX   | 24   | 1124.                       | 1124. But from the colophon (v. 5) it follows that there was no old com. There is a <i>Cunni</i> on section I by Yaśodeva, pupil of Vīra. It is composed in <i>Samvat</i> 1172. |
| XXXI   | 6    | himself.                    | himself. There is also a com. by Sādhurāja Gaṇi, pupil of Somasundara. Verses 3 to 11 are quoted in Lalitavistarā.                                                              |
| XXXI   | 13   | ' ${f Y}$ oga ${f c}$ ārya' | 'Yogācārya'                                                                                                                                                                     |
| IIXXX  | .3   | devolopment                 | development                                                                                                                                                                     |
| XXXIII | 22   |                             | Add: In Jayadhavalā (pt. I, p. 66), v. 432 of Yogabindu is met with, with slight variations viz अतिवन्धरि for अतिवन्धरे and असति प्रतिबन्धरे for कथमप्रतिबन्धकः                 |

| Page    | line | Incorrect               | Correct                                                                                                                                              |
|---------|------|-------------------------|------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------|
| XXXIII  | last | Syādvādakalpalatā.      | Syādvādakalpalatā.<br>The verse आम्रही is quoted by Sīlāṅka in his com. (p. 47a) on Sūyagaḍa (I, 1, 3, 15).                                          |
| XXXIV   | 2    | or                      | or (57)                                                                                                                                              |
| XXXIV   | 26   | $m{Dinas} uddhi.$       | Dinasuddhi. In 1938 A. D. Kṣamāvijaya Gaṇi has edited the text.                                                                                      |
| XXXIV   | 34   | $\operatorname{edited}$ | published by Jaina<br>dharma prasāraka<br>sabhā                                                                                                      |
| XXXV    | 20   | gold.                   | gold, and in I, 4 to a myāya viz. जलमन्थन noted on p. 290 ("Notes").                                                                                 |
| XXXV    | 30   | (V, 12).                | (V,12). I, 70 and I, 71 are met with in Sāṅkhyakārikā as v. 22 & 3 respectively.                                                                     |
| XXXVIII | 39   | XLII                    | XLIII                                                                                                                                                |
| XXXIX   | 18   | liberation.             | liberation. Šābara-<br>mantras are referred<br>to in v. 623.                                                                                         |
| XXXIX   | 25   | (p. 42b),               | (p. 42b), Śubhagupta (p. 59a),                                                                                                                       |
| XLI.    | 15   | recention               | recension                                                                                                                                            |
| XLI     | 24   | mangala.                | mangala, and it is multifarious in meaning according to TRD.                                                                                         |
| XLII    | 29   | $\operatorname{quted}$  | quoted                                                                                                                                               |
| XLIV    | 12   | incognito.              | incognito. According to Jinaratnakośa (p. 403) there are a com. by Rājahamsa, an avacūri composed in Samvat 1295 and an avacūrni by Brahmaśāntidāsa. |

| Page  | line | Incorrect                   | Correct                                                                                                                                                                                                                                                                                           |
|-------|------|-----------------------------|---------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------|
| XLIV  | 39   | editor.                     | editor. The text (I-VIII) along with its Guj. trans. & elucidation is published by Keshavlal Jain in 1936 A. D.                                                                                                                                                                                   |
| XLV . | 11   | (samarasa).                 | (samarasa). In I, 10<br>the Bauddha termino-<br>logy is assimilated.                                                                                                                                                                                                                              |
| XLVI  | 22   | one                         | one. Jñānavimala Sūri<br>has written a Sk. com.<br>on Samsāradāvānala-<br>stuti.                                                                                                                                                                                                                  |
| XLVII | 12   | tranquility.                | tranquility. An abstract of Samaräccacariya (on which Ratnaprabha Sūri lectured in Samvat 1299) was made by Pradyumna in Samvat 1324 in his Sk. work Samarādityasankṣepa. Kṣamākalyāṇa and Sumativardhana composed in Samvat 1874 a tippaṇī consisting mostly of a Sk. trans. of Samarāccacariya. |
| LII   | 16   | $svojaj\~na$                | svopajñ $a$                                                                                                                                                                                                                                                                                       |
| LII   | 29   | elsewhere                   | on pp. cv-cvi.                                                                                                                                                                                                                                                                                    |
| LXII  | 30   | Mahāvīra.                   | Mahāvīra as is the case in Kotyācārya's com. (p. 3) on Visesa°.                                                                                                                                                                                                                                   |
| LXIII | 31   | $Tup$ - $tar{\imath}kar{a}$ | $ar{T}up$ - $tar{\imath}kar{a}$                                                                                                                                                                                                                                                                   |
| LXIV  | 30   | "Notes"                     | "Notes:" (pp. 302 & 323).                                                                                                                                                                                                                                                                         |

<sup>1</sup> In HIL (Vol. II, p. 522) the date is mentioned as 1214 A. D.

| $\mathbf{Page}$ | line            | Incorrect              | Correct                                                                                                                                                       |
|-----------------|-----------------|------------------------|---------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------|
| LXXIV           | 16              | yoga,                  | yoga. Can he be identified with Avadhūta Dattātreya well-known in the Purāṇas?                                                                                |
| LXXVII          | 23              | $\mathbf{to}$ .        | to in                                                                                                                                                         |
| LXXVIII         | 18-19           | to beprakāśa           | publishedprakāśa<br>(Vol. 61, No. 12; Vol.<br>62, Nos. 1, 7-8 & 12).                                                                                          |
| <b>,</b> ,      | 34              | Nand i.                | Nandī and in his com.                                                                                                                                         |
|                 |                 |                        | (pp. 123-124) on Anu-<br>ogaddāra,                                                                                                                            |
| LXXIX           | 37              | first                  | first (containing 8 verses)                                                                                                                                   |
| LXXXIII         | 33              | (p. 81).               | (p. 81). Dr. Andrew Vostrikov has written rticle "Nyāyavārof Uddyotakara the Vādanyāya of rmakīrti". It is ished in IHQ                                       |
| LXXXIV          | 28              | 981 A, D, <sup>1</sup> | 981 A.D. <sup>7</sup> A verse भवतु<br>विदितः is attributed to<br>Bhadanta Dharmakī-<br>rti in Subhāṣitaratna-<br>bhāṇdāgāra (p. 372, v.<br>16)                |
| XCI             | 1<br>bet. 1 & 2 | LC                     | XC* Yogācārya-He is mentioned in the svopajña com. on Yogadṛṣṭisa- muccaya (v. 14 & 25). From the lines quoted from his work or works he seems to be a Jaina. |

This correction is to be made in the case of the subsequent six pages, too,

| Page            | line       | Incorrect           | Cancart                                                                                                                                                                                       |
|-----------------|------------|---------------------|-----------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------|
| XOV             | .11        | 1110011000          | Correct                                                                                                                                                                                       |
|                 | -          |                     | After this line read what is written about Sāntarakṣita on p. xcvi.                                                                                                                           |
| XCVIII          |            | nītikāra.           | nītikāra. Can he be Gandhahastin, Siddhasena Divākara or Siddhasena, an astronomer who is referred to by Varāhamihira and from whose work some passages are quoted by Bhattopala (966 A. D.)? |
| XCIX            | 12         | erudition.          | erudition. This Devanandin in his Sarvār-thasiddhi, a com. on TS (VII, 13) has quoted the first foot of the Dvātrinisikā (III, 16).                                                           |
| CI              | 7          | remainedi n         | $\mathbf{remained}$ in                                                                                                                                                                        |
| CAIII           | 30         | In ${\it History}$  | In $A$ $History$                                                                                                                                                                              |
| CAIII           | 39         | $\mathbf{Nowwhere}$ | Nowhere                                                                                                                                                                                       |
| ÇXIV            | last       | (partlyNo. 21).     | 2nd instalment is pub. in Arts No. 22 and the 3rd will be pub. in No. 23.                                                                                                                     |
| CXVII           | 28         | सि <b>द्धे°</b>     | ् सिद्धि <sup>°</sup>                                                                                                                                                                         |
| CXIX            | 15         | Evalution           | Evaluation                                                                                                                                                                                    |
| CXIX            | 41         | rapprochment        | rapprochement                                                                                                                                                                                 |
| CXXII           | 27         | Śatabhisag          | Śatabhiṣaj                                                                                                                                                                                    |
| CXXII           | 3 <b>3</b> | $var{a}nar{a}kappa$ | vanā $kappa$                                                                                                                                                                                  |
| CXXV            | 13         | <b>म</b> ठ्ठं       | महं                                                                                                                                                                                           |
| CXXA            | 17         | anastic             | fantastic<br>brandished                                                                                                                                                                       |
| CXXVI           | 6 '        | orandhished         |                                                                                                                                                                                               |
| Ċ <b>X</b> XΛÍΙ | 33         | Rg.                 | <b>P</b> g-                                                                                                                                                                                   |

| $\mathbf{Page}$ | , Îine             | Incorrec+                             | Correct                                     |
|-----------------|--------------------|---------------------------------------|---------------------------------------------|
| 2               | 15                 | लिङ्गात्                              | लिङ्गा( योगा )त्                            |
| 4               | 29                 | <sup>°</sup> द्रव्यान्तर <sup>°</sup> | देव्या( वा )न्तर°                           |
| 4               | 29                 | कथंय त्रैवाकारा°                      | कथं यत्रैवाकाश°                             |
| 6               | 24                 | काैर्यभितीत्य भावस्य 🕝                | काँर्यमित्यभावस्य                           |
| 6               | . 31               | 'मितीत्यभावस्य'इति <b>क-</b> पाठः     | मिल्यभावस्य' इति <b>च-</b> पाठः             |
| 127             | 30                 | त्वेकान्तक्षणि कतया                   | <i>र</i> वेकान्तक्षणिकतया                   |
| 191             | - 9                | त्पादन समर्थं                         | त्पाद <b>न</b> समर्थे                       |
| 237             | 15                 | इष्टतर°                               | इष्ट( ष्टे )तर <sup>°</sup>                 |
| 237             | 17                 | °षादायमात्म°                          | °षादाय( ङ्य )मात्म°                         |
| 237             | 19                 | °स्तथा कक्षेऽस्य सम्बन्धेहः (१        | ) °स्तथा बद्धः क्षय्यूसन् वेह सर्वथा        |
| 237             | $20 \cdot$         | सर्व                                  | आत्मेति (१)                                 |
| 237             | 26                 | °सङ्गतत्त्वदश्चिनम्                   | °सङ्ग( तं ) तत्त्वदर्शिनम्( नः )            |
| 246             | last               | 'निर्लोभठयिष्यामः'                    | 'निर्लोठ <b>यि</b> ष्यामः'                  |
| 249             | 13                 | $Visesar{a}$ °.                       | Visesā°, Uttarajjhaya.                      |
|                 |                    |                                       | nacunni (pp. 3-4),                          |
| 249             | 16                 | $Visesar{a}^{\circ}.$                 | $Visesar{a}$ ° and चस्रि in                 |
|                 |                    |                                       | Abhayadeva's com.                           |
|                 |                    |                                       | (p. 203a) on $Ih\bar{a}na$                  |
|                 |                    |                                       | (s. 269). The pertinent                     |
|                 |                    |                                       | line is: "भाषित्वा वाचा                     |
|                 |                    |                                       | कित्रिच स्रिवचनं ".                         |
| <b>25</b> 3     | 37                 | 1. 29.                                | l. 29 (i. e. p. 263).                       |
| 254             | 10                 | in                                    | on                                          |
| 254             | 45                 | te                                    | to                                          |
| 255             | 23                 | l. 10.                                | l. 10 (i.e. pp. 283–287).                   |
| <b>2</b> 55     | 39                 | Buddi-prakās                          | Buddhi-prakāśa                              |
| 256             | 29                 | intro,                                | intro. (pp. xcviii-c).                      |
| 258             | 39                 | absence                               | $\mathbf{A}$ bsence                         |
| 258             | 45                 | amongst the the                       | amongst the                                 |
| 259             | 27                 | form                                  | from                                        |
| 261             | 16                 | P. 12, ll. 4-5.                       |                                             |
| 0.01            | 00                 | See p. 65                             |                                             |
| 261             | 32                 | $Var{a}damahar{a}r$ -                 | $Var{a}damahar{a}roldsymbol{\eta}ava^{f 1}$ |
| 969             | -90                | ņava                                  |                                             |
| 263<br>272      | ∘ <b>3</b> 0<br>22 | and                                   | 1 . · · · · · · · · · · · · · · · · · ·     |
| 414             |                    | place                                 | location*.                                  |

This correction applies to 11. 37 & 47 and to 1. 8 of p. 273, too.

| Page        | line   | Incorrect             | Correct                                     |
|-------------|--------|-----------------------|---------------------------------------------|
| 272         | 36     | (Ch. XII).            | (Ch. XII). In The                           |
|             |        | •                     | Philosophy of Non-                          |
|             |        |                       | absolutism (pp. 156-                        |
|             | 1      |                       | 162) there is a detail-                     |
|             |        |                       | ed exposition of dravya etc.—the four       |
|             |        |                       | determinants.                               |
| 274         | 21     | Anya,                 | Anya-                                       |
| 274         | 22     | Vol. II-              | Vol. II,                                    |
| 274         | 37     | ${ m or} p$ $ositive$ | or positive                                 |
| 276         | 36     | infra                 | Vol. I, p. 90, ll. 6-7.                     |
| 277         | 21     | 'Vaiśeṣikā'           | 'Vaiśeṣika'                                 |
| 277         | 29     | become                | became                                      |
| 277         | 31     | Vaiśeṣikā             | ${f V}$ aiśesika                            |
| 278         | 3, 5   | ,,,                   | 23                                          |
| . 279       | 16     | p. Vol.               | Vol.                                        |
| 280         | 30     | 'tantra'              | 'tantra' on p. 235, l.<br>18 &              |
| 283         | 6      | गु <b>कं</b>          | <u> गुक्तौ</u>                              |
| 284         | 17     | Boddhisattva          | Bodhisattva                                 |
| 284         | 18     | designatian           | designation                                 |
| 284         | 39     | $caryar{a}t$          | $caryar{a}$ –                               |
| 284         | 40     | ${ m Amongs}$         | ${f Amongst}$                               |
| 285         | 18     | is                    | $\mathbf{it}$                               |
| 287         | 26     | it                    | it. For other details see "Notes" (p. 334). |
| 287         | 36     | indistinct            | non-distinct                                |
| 290         | 25     | (IV, 78)              | (IV, 78) and in a                           |
|             |        | ,                     | verse quoted by Śīlā-                       |
|             |        |                       | ńka in his com. (p.                         |
|             |        |                       | 59b) on Sūyagada                            |
|             |        | _                     | (I, 3, 4, 14),                              |
| <b>2</b> 90 | 30     | 'सम्मता'              | 'सम्मतौ'                                    |
| 290         | last   | II, 28                | II, 128                                     |
| 293         | 22     | 'kunda                | 'kuṇḍa                                      |
| 295         | 25     | a cross               | across                                      |
| 295         | 34     | com. (                | com. (p. 426).                              |
| <b>2</b> 96 | last   | ln .                  | in                                          |
| 301         | 13, 15 | S'astitantra          | Şaştitantra                                 |

|             | -       |                       |                            |
|-------------|---------|-----------------------|----------------------------|
| Page        | line    | Incorrect             | Correct                    |
| 301         | last]   | writer.               | writer. See "Notes"        |
|             | <b></b> |                       | (p. 261, fn. 1).           |
| 302         | 11      | $\operatorname{dear}$ | m deer                     |
| 303         | 40      | लिख                   | लद्धी                      |
| 304         | 27      | relevant.             | relevant. For fur-         |
|             |         |                       | ther particulars see       |
|             |         |                       | "Notes" (p. 316).          |
| 307         | 37      | 'dongara'             | 'dongara'                  |
| 307         | 39      | 'dungara'             | 'ḍuṅgara'                  |
| 308         | 26      | certainly             | $\operatorname{certainly}$ |
| 313         | 32      | in                    | , in                       |
| 319         | last    | conduct.              | conduct. For mahā-         |
|             |         |                       | ratnatraya' see Vol.       |
|             |         |                       | II, p. 208, l. 3.          |
| 322         | 24      | $sparsanar{a}$        | $spar$ ian $ar{a}$         |
| 325         | 29      | (iv)                  | (i-iv)                     |
| 333         | 13      | tyavṛtti³–            | $tyavrtti^2$ –             |
| 338         | 33      | $mara m{n} avihi$     | Maranavihi                 |
| 338         | 34      | (v. 151–162)          | (v. 151–162),              |
| 339         | 22      | " aggenda             | " addenda                  |
| <b>3</b> 40 | 24      | note                  | note on                    |
| 341         | 43      | Vāsavadatta           | ${f V}$ āsava ${f datt}$ ā |
| . 9         | 28      | there                 | there is $*$               |
| , १३        | 30      | बङ्गाण                | वड्माण                     |
|             |         |                       |                            |

Some quotations from *Hotubindu* noted on p. 333 ("Notes") and पुरुष एनेदं which have been left out should be inserted in Appendix I.